
© Orde der Verdraagzamen 

 

KERKEN EN DE TOEKOMST 

Rotterdam, 8 maart 1988 

 

 

Goedenavond vrienden. Om te beginnen het bekende verhaal: we zijn niet 
alwetend, we zijn niet onfeilbaar en we hopen dat u zelf na wilt denken. Wat 
betreft het onderwerp, ik heb geen bijzondere keuze, indien u er een hebt, kunt u 
er een voorslaan.  

� Ik heb hier een voorstel voor een onderwerp gekregen: 'de vernieuwing van de 
kerk, bevrijdingstheologie en de rol van de vrouw binnen de kerk'. 

Ja, hoeveel tijd hebben we voor deze cursus? Ik zal proberen om het reëel te 
maken. Kijk, een kerk, - nou moet u me niet kwalijk nemen dat ik het zeg -, is de 
institutionalisatie van een geloof. Een geloof is een ínnerlijke beleving, maar zodra 
je dat geloof gaat ophangen aan uiterlijke richtlijnen, aan allerhand hiërarchische 
begrippen, dan blijft er weinig van over. Heel vaak verkeert het zelfs in zijn 
tegendeel.  

En wanneer we kijken naar de kerk, dan nemen we aan dat u de kerk bedoelt, de 
christelijke kerk. De kerk van Rome is langzaam maar zeker een topzwaar 
apparaat geworden. Het heeft véél verwantschap met de Russische regering 
voordat 'glastnov' werd gepredikt. Je kúnt een mens naar buiten toe wel regeren, 
maar je kunt hem met allerhand psychische trucjes en dwangmiddelen 
ongetwijfeld tot een mate van gehoorzaamheid dwingen. Maar kun je die mensen 
ook laten beléven?  

Wanneer we kijken naar de kerk van Rome, dan zien we bijvoorbeeld dat er zeer 
veel gebruiken zijn, die we toch eigenlijk als magisch moeten omschrijven. Ik 
denk hierbij ondermeer aan de transfiguratie van brood en wijn, maar ook 
datgene wat men veronderstelt met allerhand andere dingen te doen tot een 
blasiuszege bijvoorbeeld toe.  

Wanneer je je realiseert dat de mensen wel gelóven, maar dat ze niet beseffen wat 
er gaande is, dan moet je zeggen: een dergelijke neiging om zichzelf boven ieder 
en alles te stellen, heeft weinig ruimte. Je kan niet veel verder gáán. Ze kunnen 
een beroep doen op de fanatici, maar dan krijgen we te maken met een 
strijdvaardige kerk en niet alleen een strijdende kerk. En deze strijdvaardige kerk 
zal dan ontzettend veel vijanden krijgen en juist daardoor eigenlijk in de 
vernieling raken.  

Wanneer het christendom beleefd wordt zoals het beleven behoord te worden, dan 
is het een kwestie van leven voor je naaste, voor je medemens. En dan is de 

KERKEN EN DE TOEKOMST 1



© Orde der Verdraagzamen 

naaste niet iemand, die ver weg zit; de naaste is degene, die je hulp geeft, 
wanneer je er bent. Wanneer men dát weer gaat beseffen, dan komen we als 
vanzelf in een totaal ánder stramien terecht. Dan is de kerk in de eerste plaats 
een manier van léven en níet een kritiekloze aanvaarding van allerhand 
stellingen, die theologisch mooi uitgekiend zijn en die ongetwijfeld voor dus 
moraliteit en al die andere dingen voor de mens dan wel goed zouden zijn. We 
hebben te maken met de relatie van mens tot mens.  

Wanneer u het mij vraagt, is de Christus, die je ontmoet, in de medemens, die je 
nodig heeft. En als dat het geval ís, dan kun je alleen een christen zijn door je 
medemens te dienen.  

En dan komt hier de vraag van bevrijdingstheologie naar voren. De mensen die 
zeggen: ja, wij moeten strijden tégen, wij moeten mensen hélpen. Wanneer die 
hulp inhoudt dat we hen óók helpen, wanneer ze in verweer zijn tegenover 
anderen, best. Maar wij moeten niet zélf een soort christelijke Che Gwivarra 
worden, die met kogels probeert te bereiken wat alleen met liefde uiteindelijk 
verwezenlijkt kan worden.  

Een revolutie is altijd een ommekeer. Een ommekeer betekent meestal wat 
beneden zat, komt boven en wat boven zat, komt beneden terecht. Maar wat héb 
je eraan? Dan krijg je ándere mensen, die weer hetzelfde doen. Zich rijk stelen 
bijvoorbeeld in een of andere bananenrepubliek. Het is duizend keer 
gedemonstreerd.  

Mensen die ánderen net zo goed tot slaven maken, die heus de (onverstaanbaar) 
niet bevrijden, maar die zeggen: ja, maar we moeten een economie opbouwen en 
daar maken we de mensen dan toch weer tot vrijgenoemde slaven, tot horigen van 
een systeem. Ik geloof dat je met een bevrijdingstheologie erg voorzichtig moet 
zijn. Want anders heb je geen begrip meer voor degeen, die in de bevrijdingsstrijd 
je tegenstander is. Maar je moet rechtváárdig zijn. En dat wil zeggen dat je óp 
moet komen voor iedereen, die je nodig heeft, inclusief de onderdrukte. En dan 
moet je de onderdrúkte niet helpen om hun onderdrukkers te verslaan, maar je 
moet de onderdrúkker duidelijk maken dat dit niet juist is. En de onderdrukte 
hélpen om te overwinnen wat de onderdrukker hem aandoet.  

Wanneer u dít een bevrijdingstheologie noemt, (onverstaanbaar), dat is goed. 
Maar waarom moeten we dan altijd precies de rangorde hebben. We hebben de 
priester-uitleiders gehad, zoals u misschien weet. En op een gegeven ogenblik 
nam men een beslissing: dat kón niet, de priester moet bóven de gelovige staan. 
Als je te ver boven staat, zíe je de gelovige niet meer. 

Dan zie je alleen wat je zelf gelooft, dan meen je dat anderen 'ja' zeggen. Dat heeft 
absoluut geen zin. De priester is niet in de eerste plaats - ook al wil de kerk dat 
dan graag wel - de man, die gewijd is en die daardoor macht heeft gekregen, laten 
we het zo maar zeggen. De priester is gewoon een christen, die zich aan de 
christenheid zózeer toe heeft gewijd, dat hij dáárvoor andere dingen laat en zo zijn 
medemens kan helpen. En dan vraag ik me af: waarom kunnen alleen mannen 
priester worden? Zijn er geen vrouwen die dezelfde toewijding hebben? Moeten we 
wel praten over Franciscus e.d. en nooit over Clara? Moeten we ons bezighouden 
met de wonderen van Tarcissius, moeten we Lidwiene van Schiedam vergeten? 

Vrouwen kunnen evenzeer opgaan in een innerlijkheid, waarin God a.h.w. 
spreekt. Dan hebben ze ook het recht om ánderen daarin te laten delen. Dat wil 
zeggen dat zij de plaats moeten hebben, waarin zij in staat zijn hun bijzondere 

KERKEN EN DE TOEKOMST 2



© Orde der Verdraagzamen 

ínnerlijke waarden met anderen te delen en hen daardóór te dienen. Want 
dienstbaarheid is geen slavernij.  

Dienstbaarheid is niet iets wat door een sociale orde moet worden bepaald. 
Dienstbaarheid komt voort uit datgene wat je innerlijk beleeft en datgene wat je 
daaróm doet. Alleen preken is de beste weg naar de hel. Hándelen vanuit je 
innerlijk is de énige weg naar bevrijding. En een geloof, ja, wat moet je van een 
geloof zeggen. Een geloof is in zekere zin de vlucht voor de redelijkheid, dat ben ik 
met u eens. Aan de andere kant is het een ínnerlijke zekerheid, die je nodig hebt. 
En er is in de kern van de menselijke psyche een gebied dat je niet makkelijk 
kunt beroeren. Je kunt het ómgrenzen, maar je kunt er niet in dóórdringen. En 
juist daarúit schijnen de sterke emotionele responsen voor te komen. Dat hebben 
bepaalde zéér beroemde psychiaters, analisten, hebben dat allang uitgemaakt. 
Het geloof komt kennelijk daar vandaan.  

Wat is dat geloof? Is het in de eerste plaats een erkenning van een God. Ik 
betwijfel het. Ik geloof, - want ik heb ook een geloof -, dat het geloof niets anders 
is dan een poging tot zelfbevestiging. We kunnen dat terugvinden in de oude tijd; 
de tijd, dat er alleen nog zoiets was van (onverstaanbaar) totum en taboe. Je 
sprak met alles, want alles was bezield. En je kocht bij wijze van spreken de 
stroom op om je niet mee te voeren door er een klein offer in te gooien voordat je 
hem doorgetrokken hebt.  

Daarna zijn er tijden gekomen dat men zei: ja, dat zijn onbekende máchten, want 
dat is stérker dan ikzelf ben. En dat zijn geen mensen, dan moeten het ándere 
mensachtige figuren zijn. En toen kwamen de goden. En ín al die tijd - want dat 
is ook in het verleden gebeurd - zijn er leraren geweest.  

Meesters. U kent waarschijnlijk vooral Jezus, de Gautama Boeddha Siddharta, 
dat soort dingen, maar ze zijn er vroeger ook geweest. En ze hielpen de mensen 
om te léven. Niet om te denken, om te leven. Om vanuit je gevoel te leven, om dat 
magische ín je, die kracht, die ergens in je schuilt zonder dat je weet wat het is, te 
gebruiken. En dan moet je haar gebruiken, maar je moet haar niet gebruiken 
vanuit een zuiver logisch of redelijk standpunt, dat kán eenvoudig niet. Daar 
waar het gevoel begint, houdt de redelijkheid op. En als u me niet gelooft, denkt u 
maar eens aan de kleine ruzies, die u zo nu en dan hebt gehad. En dan zult u 
weten wat ik bedoel.  

Dan stáán we dus voor de vraag: waar gaat een geloof naar toe? Het geloof zal, of 
het wil of niet, in zekere zin referteren naar het magische. Want een geloof ís 
magisch. Het geloof ís een kracht, die niet omschrijfbaar is, maar die wel werkt. 
Een kracht is een zekerheid ook, waardoor je wéét dat je dingen kunt doen, die 
redelijk eigenlijk niet helemaal aanvaardbaar zijn.  

En dan zeg je: waar gaat die kerk naar toe? Naar mensen, die de waarheid in 
zichzelf zoeken. Mensen, die steeds meer doof worden voor alle mooie 
leerstelligheden, voor alle dogmatiek. En die aan de andere kant van binnen 
úitgehongerd zijn. Die zoeken naar iets, wat betekenis geeft. Mensen, die willen 
leren van binnenuit te leven. Die, zullen wij zeggen, de hele maatschappij 
eigenlijk zo'n klein beetje: hoe, hebben ze niks mee te maken, al die instellingen, 
al die mooie ideeën van uitkeringen en ministeries en ambtelijke voorzorg en zo. 
Zeggen ze: ach, geloof ik wel. Ik moet vanuit mijzélf weten wat juist is. Maar als ik 
het dan weet, dan moet ik ook de kans hebben om het te doen. En dat wordt 
moeilijk.  

KERKEN EN DE TOEKOMST 3



© Orde der Verdraagzamen 

Want waar blijf je dan met het gezag, met de verantwoordelijkheid van de 
bisschop voor het juiste leven van zijn gelovigen en de juiste verkonding van de 
blijde boodschap. Ja, lieve mensen, de bisschop zal moeten leren dat het niet zijn 
rang is, zijn gewaad, zijn plaats in het koor, zijn belangrijkheid en zijn 
secretarissen, die uitmaken wat 'ie betekent. Maar alleen wat 'ie dóet. Een 
bisschop, die over de straat loopt en een zieke ziet en een zieke geneest, dat is de 
ware leider. Dat is de man, die het geloof heeft om uit de kracht te handelen. En 
voor de priester ook. Ja, de priester. Wat moet je van de priester zeggen? Een 
priester is een mens, die inténs gelooft en voortdurend worstelt met zichzelf. 

Het is een mens, die zich onderwerpt aan regels, ergens in de vroege 
middeleeuwen opgesteld, zonder te begríjpen waarom. Het is nu eenmaal zo, doe 
het voor de kerk. En hij ziet de problemen van de mensen om hem heen en hij 
zou er graag wat aan wíllen doen, maar eigenlijk weet hij niet goed hoe.  

En dan kun je natuurlijk weer vluchten in je eigen zekerheden.  

Vlucht maar in de revolutionaire theologie. Vlucht weg voor de mensen in een 
reeks stellingen, die rechtvaardigen wat je doemt, zodat je de wil Gods uitvoert. 
Maar ondertussen vaak je medemensen betrappen zonder te beseffen. Help de 
mens om te geloven, om te leven uit een innerlijke kracht, dan kom je verder.  

En laten we eerlijk zijn, er zijn vrouwen, die dat beter kunnen dan sommige 
mannen. U herinnert zich misschien nog wel wat Churchill zei van koningin 
Wilhelmina: dat is één van de weinige kerels die we hier hebben, zei die. En als je 
dan Maggie Tatcher krijgt en je hoort dan dat Sint George belangrijk is in het 
wapen van Engeland, dan zeg je: kijk, daar heb je nou de draak gevonden, maar 
gevaarlijk is ze, nietwaar. En dan zeg je: wanneer vrouwen dat dus op kunnen 
brengen, wanneer ze die mogelijkheden hebben om uit hun overtúiging zo a.h.w. 
alles te doen. En er zijn vrouwen, die zich óp willen offeren, die niet willen 
regéren, maar die wérkelijk willen dienen. Hebben ze dan géén recht om de 
boodschap te spreken en schuilt in hen dan niet de kracht om de wonderen te 
doen, ook wanneer ze kerkelijk misschien geen sacramenten mogen bedienen. 

Wat is de plááts van de vrouw in de kerk? Ja. Ik denk dat dat aan de vrouw zelf 
zal liggen. De mannen hebben van de kerk een bureaucratische instantie met op 
weldadigheid berustende dromen geschapen. Misschien kunnen de vrouwen er 
weer een gezin van maken, waarin de kinderen wel eens vechten, maar als het 
erop aankomt voor elkaar opkomen, want dat is wérkelijke genegenheid, dat is 
werkelijke naastenliefde. En dan denk ik wel eens: ik heb soms medelijden met 
mensen, die helemaal wegvluchten in een soort afgesloten milieu. Hè, er zijn zo 
verschillende van die sekten, dat weet u wel. Maar aan de ándere kant hebben ze 
één ding wat de kérk aan de gelovigen nog niet heeft kunnen bijbrengen 
schijnbaar. En dat is dat ze léven uit de léér, die ze verkondigen. De leer is de 
áánleiding, het is de hándleiding voor het zijn en niet voor iets anders.  

En dan vraag ik al die machtsbezetenen: o, in al uw nederigheid natuurlijk, want 
ze zullen het nooit zeggen. Maar al die machtsbezetenen, die ánderen a.h.w. naar 
de eeuwige zaligheid willen drijven, al is het met de zweep, met martelingen 
desnoods, zou ik hen willen vragen: hoe vaak hebt u over de heiligheid van uw 
woord, het heilig zijn van de mens vergeten.  

Het is een probleem wat je zelf op moet lossen.  

Ik vind in de priesterlijke situatie allerhand eigenaardigheden bijvoorbeeld: 
waarom dat celibaat? Ja, natuurlijk, vroeger was dat belangrijk vanwege het 

KERKEN EN DE TOEKOMST 4



© Orde der Verdraagzamen 

érfrecht. Dan lacht u níet. Wat is de éigenlijke aanleiding geweest? Te voorkomen 
dat de bezittingen van de kerk voor een deel weer in seculiere handen zouden 
vallen.  

Een priester is een man. Een meerdere man is meer waard, wanneer 'ie een 
tegenpool vindt, die hem helpt om meer zichzelf te zijn, maar gelijktijdig zijn 
wereld beter te begrijpen. Waarom zou je het (onverstaanbaar) zeggen? Maar laten 
ze dan ook mán zijn, d.w.z. in een gelijkwaardige samenleving deel worden van de 
nieuwe eenheid. Dan zullen ze pas begrijpen waar ze over praten. 

Ik vind het altijd zo belachelijk als er mensen, die krachtens hun beroep nog 
nooit een vrouw bekend mogen hebben, hele leerstelligheden uitspreken over het 
verdoemelijke van de pil.  

Dan zeg ik ook: lieve mensen, als jullie getrouwd waren, dan zou ik op een 
gegeven ogenblik blij zijn dat dat ding er is.  

Maar jullie willen het niet, jullie óórdelen over situaties en gevoelens, die je 
theoretisch heel mooi kent en leert begrijpen, maar waarvan de essentie het 
ménselijke je ontgaat.  

En daarom zeg ik ook: waarom zijn jullie zo tegen al die vrouwen? Waarom mag 
een vrouw niet in een ambt bedienen, als ze dienstvaardig is. Als ze wérkelijk 
vanuit haar eigen overtúiging probeert medemens te zijn voor anderen en zo God 
op haar manier en volgens háár geloof een ander nader te brengen. Waarom heeft 
ze dat recht níet? 

Beter een eerlijke vrouw, die éérlijk vanuit haar gevoelens probeert een imitatione 
Christi te zijn, in navolging van Christus te leven.  

Dat een priester, wiens hoofd is gevuld met sociale wetenschappen, theologische 
begrippen, dogmatische zaken, belangrijkheidsinschattingen en al die 
(onverstaanbaar). Waarom kies je altijd maar weer voor datgene wat je het 
gemakkelijkst kunt beheersen? Ja, misschien dat ze ook daar in hun jeugdjaren 
zullen waarnemen, geleerd hebben al die kardinalen en al die hooggeplaatsten, 
die de ministeries van de kerk beheren. Dat je als een vrouw wérkelijk wat wil, als 
man niet zoveel kansen hebt om je daar met succes tegen te verweren. Dat ze 
denken: ja, maar laten we ze in godsnaam op een afstand houden, want anders 
zijn wíj er niet meer. Ik kan het me voorstellen. Maar is het júist? 

De apostelen zeggen ze, ja, de apostelen waren mánnen. En wat was Maria 
Magdalena dan? En wat waren al die andere vrouwen die meegingen en Maria, 
die in de katholieke kerk zo wordt verheerlijkt? O, die waren er alleen om voort te 
brengen. Zodra je de vrouw als een soort incubator voor het mannelijke 
meerwaardigheidsbesef gaat beschouwen, dan kun je beter helemaal maar 
ophouwen met man en vrouw te zoeken.  

En al die veróórdelingen - neemt u me niet kwalijk - ik draaf door geloof ik, hè, 
maar al die veroordelingen, weet u wel: dit mag wel en dat mag niet. 
(onverstaanbaar), moeten we dan begrip voor hebben als de aanleg bestaat, maar 
de praxis kunnen wij niet tolereren. Ja, wat zullen sommige koorknapen daarvan 
denken? Hè, waarom niet elke mens in zijn eigen waarde gelaten? En elke mens 
maar leven zoals 'ie het goedvindt, zolang 'ie een ander niet schaadt. En als 'ie 
een christen wil zijn zolang 'ie bereid is om daar te helpen, waar hulp 
noodzakelijk is.  

KERKEN EN DE TOEKOMST 5



© Orde der Verdraagzamen 

Er wordt veel te veel geregeld in deze tijd. Binnenkort krijgt u een nummer; dat 
krijgt u in de wieg. Hè, dat is dat eerste stempeltje wat je dan krijgt en dat hou je 
dan tot aan het graf, dan weten ze meteen waar ze je nog kunnen vinden.  

En tússen die tijd is alles voorgeregeld.  

O, natuurlijk, je kunt op kleine punten er wel eens uitspringen, maar je moet 
rekening houden met de economische groeinoodzaak, met de noodzaak voor 
voldoende staatsinkomen, voor de redelijkheid van uitkering en onze 
gemeenschappelijke verantwoordelijkheid tegenover al die anderen. Ja, ik weet 
het wel. Het is niet slecht op zichzelf, maar het is gedwóngen.  

Naastenliefde die bij wijze van spreken met een bajonet achter je rug in de 
praktijk gebracht moet worden. Laten de mensen leren om zichzélf te zijn, om 
zichzélf te leven. Laten ze hun eigen verantwoordelijkheden maar eens een beetje 
aanvaarden. Dan gaan ze pas begrijpen waarom die innerlijke kracht zo 
belangrijk is. Waarom die eigenaardige gevoelswereld, die factor, die zoveel 
wetenschappelijke veronderstellingen steeds weer in de war heeft gestuurd, om 
díe de uitweg geven. Wanneer je leert van bínnenuit te leven en je erkent anderen 
a.h.w. als een déél van jezelf op het ogenblik dat er een relatie ontstáát, dan kom 
je verder. En dan geloof ik ook niet dat het dan belangrijk is of je dat nu bereikt 
langs de leringen, die men nog steeds christendom noemt. Hè, ofschoon ze vaak 
meer dom dan christen zijn. Of ze komen uit de Boeddha, ofschoon de 
onthechting van Boeddha langzaam maar zeker al weer is geworden tot een 
enórme betrokkenheid bij machtsverhoudingen in de gemeenschap. Geeft niet 
waar ze vandaan komen, als ze er maar zíjn.  

Het gaat niet om de léér, het gaat om de weg, die je volgt. En die weg wordt 
ínnerlijk bepaald. En als je leert díe weg op de juiste wijze te gaan, dan beschik je 
over vele mogelijkheden en energie dan men op het ogenblik waarschijnlijk acht. 
En dán kun je een werkelijk christen zijn. Niet door je belíjdenis, maar door je 
volgen van de weg. En zo het vinden van de waarheid ín jezelf, ómtrent jezelf en 
daardóór uiteindelijk ook omtrent de kosmos. Dan hoef je niet meer wegvluchten 
achter goden, achter geheimzinnige machten, o, ik heb verkeerd gedaan, maar ja, 
dat is de dúivel daar, die heeft het me ingeblazen.  

Nou ja, dan geloof ik dat de best lopende zaak geweest, die er ooit in de kosmos 
heeft bestaan. Hè, (onverstaanbaar) maar de duivel de schuld van krijgt.  

We hebben die uitvlucht niet nodig. En als ik het zeggen mag zoals ík het denk 
ten besluite: ik geloof dat er één kracht is, waarúit alles bestaat, waardóór alles 
bestaat, noem die kracht God. Ik geloof dat die God in álles wat bestaat 
tegenwoordig is. Ik geloof daaróm dat ik met het erkénnen van mijzelf in een 
andere God erken. En wanneer ik leer zo te leven dat ik antwoord geef op de vele 
vormen, waarin die goddelijke kracht zich rónd me manifesteert, dan zal ik wéten, 
dan zal ik een weg gaan. Maar dan ben ik ook daardoor niet meer in staat om een 
andere weg te gaan dan die welke naar de waarheid voert. Mijn overtuiging.  

En daarmee heb ik dan, - zover dat in kort bestek mogelijk is, er zit natuurlijk 
veel meer aan vast -, voldoende gezegd dacht ik over het onderwerp. Maar als er 
iemand is die er vragen over heeft, opmerkingen, kritiek, ga uw gang.  

� Ik zou graag willen weten hoe het komt (onverstaanbaar) materie te veranderen 
(onverstaanbaar), omdat de mens verschillend (onverstaanbaar) 

Dat is een heel verstandige vraag. Datgene wat wij gelóóf noemen, is een 
zekerheid, een ínnerlijke zekerheid. Door die zekerheid wéten wij a.h.w. dat de 

KERKEN EN DE TOEKOMST 6



© Orde der Verdraagzamen 

wereld moet beantwoorden aan dat gevoel, dat we in onszelf kennen. Geloof is 
dus altijd weer een zelfrealisatie, die meestal niet tot het waakbewustzijn 
doordringt. En waardóór men a.h.w. een reeks uitspraken tot stand kan brengen, 
die de rationalisatie zijn van hetgeen in je leeft. Maar wanneer je leeft naar het 
geloof zelf, is de rationalisatie overbodig geworden. Dat is punt één.  

Punt twee: waar komt dan die kracht vandaan? Ik heb het u al gezegd daarnet: ik 
geloof dat we allemaal deel zijn van één kracht. Als je een hele zee hebt, je brengt 
er één speldenprik (onverstaanbaar), dan kan er ontzettend veel water uitkomen. 
Ons geloof is onze toegang tot een oneindige zee van energie. 

Energie die op ons niveau althans, als we mens zijn, rustend is. Maar op het 
ogenblik dat we haar in beweging bréngen, staan we niet meer met ónze kracht te 
werken, maar zijn we werkzaam als déél van het geheel. En wanneer ik dan wéét 
dat materie uiteindelijk ook een vorm is van energie, hè, de kleinste delen zijn 
energiewervelingen en veldvoortbrengende, waardoor ze verbindingen aan kunnen 
gaan met andere kleinste delen, waardoor constellaties worden geschapen van 
een vaste structuur, welke dan t.a.v. die buitenwereld weer eigenschappen 
hebben van een atoomfactor. Wanneer de kracht, die daarín ligt, en de kracht in 
ons hetzelfde is, waarom kunnen we dan níet de samenhang van deeltjes een 
beetje anders arrangeren? We hebben er de kracht voor.  

En wanneer we zeggen 'zwaartekracht' dan hebben we uiteindelijk te maken met 
de aantrekkingskracht van massa plus veldrotatie.  

Wanneer wij zeggen: het veld heeft geen invloed; ik ben deel van iets anders, nou, 
leviteren. Maar we kunnen het niet verstándelijk zeggen, we moeten het vóelen. 
Op het ogenblik dat we het voelen, maken we het waar. Voldoende? 

� Is er verstandelijk niets aan te doen? 
Nee. Het verstand, dat is de zeep op de glijhelling. Maar als je er eenmaal een voet 
op zet, dan is er een andere kracht, die je beweegt en verder bepaalt, inclusief de 
slippertjes die je onderweg maakt. En dat is iets, wat de meeste mensen niet 
begrijpen. Ja, als ik u verveel, dan zegt u het alstublieft, hè.  

Ik breng namelijk heel iets anders naar voren. De moderne tijd is, ja, nogal 
materialistisch. En ze gaat uit van wétenschap. Wetenschap is het onderzoek der 
dingen, waardoor oorzaak en gevolg met elkaar in verband kunnen worden 
gebracht en wetmatigheden kunnen worden ontdekt.  

Maar waar gaat die wetenschap vanuit? In haar basis gaat ze eerst uit van 
áángenomen waarden en ze acht die bevestigd, omdat daar oorzaak en 
gevolgsredeneringen daarop aan schijnen te sluiten. Maar ís dat wel de hele 
verklaring? 

Punt twee: een groot gedeelte van de wetenschap is speculatief. Neem bijvoorbeeld 
Einstein met zijn beroemde, ja, relativiteitstheorie. Nou ja, deze man heeft dus ín 
zich een beeld gehad, een voorstelling. En hij heeft geprobeerd die in 
mathematische termen uit te drukken, kwam daardoor tot afleidingen en dat 
eindigde dan met E=mc2. Maar ís dat juist?  

Dan moet u kijken wat er gebeurt. Een lange tijd heeft men het niet begrepen en 
zei: dus is het juist. Daarna heeft men op grond daarvan ontdekkingen gedaan, 
o.a. de atoomenergie en er zijn nog wel een paar.  

Tóen ging men dus experimenteren. En nu gaat men de stellingen van Einstein 
anders ínterpreteren. Men gaat dus niet zeggen: het is waardeloos, maar gaat 

KERKEN EN DE TOEKOMST 7



© Orde der Verdraagzamen 

zeggen: ja, maar het is net een beetje anders. Dat komen we in de wetenschap 
steeds weer tegen. Is het dan een reëel weten of is het eerder een zoeken naar 
begrip? Maar wanneer het dat láátste is, is het eigenlijk een geloof. Alleen een 
geloof dat zich baseert op verschijnselen búiten het ik, terwijl datgene wat men 
gemeenlijk geloof noemt, in feite gebaseerd is op verschijnselen bínnen het ik.  

Wetenschap is de exoterische vorm van geloof. En zo kan je nog een hele tijd 
doorgaan, maar ik moet een heel klein beetje met de tijd ook rekening houden 
natuurlijk. Dus als u nog vragen of commentaar hebt, gaat uw gang.  

� Die overtuiging, het laatste wat u zei, was de waarheid. Als je dus hier op aarde 
met diverse mensen van andere geloofsovertuigingen leeft, heeft iedereen zijn 
éigen waarde. Dan zit ik me af te vragen: wat is nou die waarheid? 

De waarheid is het gevoel, waarvoor men een formulering heeft gevonden, die 
men dan onaantastbaar wil weten, omdat men meent anders zijn eigen gevoel 
niet meer te kunnen aanvaarden.  

De verdediging van een geloof is heel vaak niets anders dan een poging tot 
psychisch zelfbehoud. Vervelend, hè, het is wel waar. 

� En toch is het mogelijk om dat steeds te veranderen? 
Het is mogelijk om de formuléring van je geloof te veranderen, maar de kracht zelf 
niet. M.a.w. u kunt leren een andere taal te spreken, maar u hebt nog steeds 
dezelfde stem.  

� Maar daardoor een andere werkelijkheidsbeleving? 
Een andere werkelijkheidsbeleving lijkt me in dit geval te ver te gaan. U zoudt 
moeten zeggen: ik kom tot een andere werkelijkheidswaardéring. En dat is iets 
anders dan een beleving. Het is namelijk: het blijft hetzelfde, maar u interpreteert 
uw eigen relatie met het gebeuren op een andere wijze. Maar in het ínnerlijk 
geloof zelf is er een vastliggende relatie tussen u en al het andere. En die is 
eenvoudig gebaseerd op harmonie-disharmonie, aanvaardbaar-niet-
aanvaardbaar, een tegenstellingsklassering dus, die uit ons geloof voortkomt, 
omdat we niet in staat zijn de eenheid van alle dingen te begrijpen.  

Ja, ik weet wel dat mensen zo ontzettend boos worden. Wat ik zei: ja, God en de 
duivel, dat is één munt, maar het zijn beeldenaren avers. Maar de een kan niet 
zonder de ander bestaan. Want het mensbeeld 'God, almachtig', kunnen wij 
alleen in stand houden, wanneer we het beeld van de rebél daar tegenover zetten. 
Omdat we zelf toch altijd een beetje rebels zijn en dus niet kunnen begrijpen, dat 
één wezen zich op zoveel verschillende manieren voor ons kan manifesteren. Ik 
hoop dat dat een voldoende voorbeeld was. Zo niet, ik hoor het wel.  

� Geldt het voor de jeugd nog steeds (onverstaanbaar) 
Niet in de gepersonifieerde vorm, waarin ze door de mensen op aarde heel vaak 
(onverstaanbaar). Maar er bestaat voor mij ook, zeg maar, licht en duister. 
Kenbaarheid en ónkenbaarheid. Ik weet dat ze beiden één en hetzelfde zijn. Maar 
voor mij bestaat dat veld van tegenstellinge nog, omdat ik nog verkeer in de 
noodzaak tot klasseren, tot rubriceren om tot uitdrukking te kunnen brengen wat 
ik belééf.  

En dat is dus tot een bepaalde hoogte in geestelijke sfeer is dat het geval, omdat 
je een communicatienoodzaak kent en een uitwisselingsnoodzaak is een 
klasseringproces noodzakelijk. En dat kan alleen, wanneer we dus tot een 
waardeafmeting komen tussen twee uitersten. Voldoende? 

� Waar bevindt die wereld zich door u genoemd? 
KERKEN EN DE TOEKOMST 8



© Orde der Verdraagzamen 

Overal en nergens vanuit uw standpunt. Je zoudt kunnen zeggen: het is een 
dimensionale verschuiving met een gewijzigde tijdsfactor, waarin het bestaan 
energetisch is en de voorstelling nog altijd een klein beetje stoffelijk kan zijn, 
ofschoon in mijn geheugen kleuren veelzeggender zijn dan vorm, maar dat is nou 
mijn wereld. Voldoende? 

� En dat is prettiger, die kleuren? 
Ja. Hoe moet je dat nou uitdrukken? Prettig is er geen woord voor. Als je blind 
bent en u kunt ineens zien, is dat prettig? 

Het is overweldig, omdat je alles a.h.w. nieuw beleefd. En zo is het als je in die 
kleurenwereld komt, omdat altijd de kleuren gelieerd zijn geweest met bepaalde 
vormen, met beperkingen. En ze nu ónbeperkt en in een veel groter aantal tinten, 
zeg maar, voorkomen dan u zich maar voor kunt stellen.  

Er is dus een veel fijner onderscheid. Elk beeld, elk golf kleur, die je bereikt, is 
gelijktijdig. Niet één film, maar duizend films bij wijze van spreken.  

Een inhoud, die zó ontzagwekkend is dat je ze niet meer opslaat en dan langzaam 
maar zeker in jezelf uit laat vloeien, zodat die essentie van beseffen is geworden 
tot een vervulling van het eigen besef. Ja, moeilijk om te zeggen.  

Ja, vertelt u het (onverstaanbaar), sneeuwbuien, ook moeilijk, tenzij die in het 
Noorden is geweest.  

Vrienden, we gaan zo langzaam maar zeker eindigen. Het onderwerp hebt u 
gesteld, dat weet u. Ik heb geprobeerd het duidelijk en zo onpartijdig mogelijk te 
behandelen. Ik herhaal nogmaals: wij zijn niet onfeilbaar en we weten niet alle 
dingen. Het geldt zeker ook voor mij, wanneer ik vanavond spreek over een 
dergelijk onderwerp. Maar volgens mijn overtúiging heb ik vele dingen volledig 
júist uitgedrukt, andere redelijk juist benaderd. Ik vraag niet van u dat u 
aanvaardt dat wat ik gezegd heb juist is. Ik vraag u alleen dat u er een keer over 
nadenkt en tegen uzelf zeggen: zit hier misschien ook een zekere ríchting in, die 
voor mij toch ook wáár kan zijn. En dat is een groeien naar een waarheid, die niet 
alleen ín ons en niet alleen in woorden, maar in een begrip dat de wereld omvat, 
verstaat. Dan groei je voor het eerst naar het ware menszijn. Dat ware menszijn is 
nodig om een wáre bewuste geest te worden. Een ware bewuste geest alleen leert 
zich oplossen tot hij als bewustzijn deel is van een geheel, waarin hij in een 
daadloosheid vervult wat het geheel is ook op dat punt, waarop hij zichzelve nog 
bewust is van zijn aanwezigheid. Ik hoop dat u dat allemaal eens zult bereiken en 
wat mij betreft behoeft u daar geen haast mee te maken. Daar moogt u zelf over 
oordelen.  

Ik dank u voor uw aandacht.  

 

VRAGENGEDEELTE 

Goedenavond vrienden. In het tweede gedeelte gaan we verder met uw vragen 
onder het motto 'we draaien er zo weinig mogelijk omheen'. En als ik het niet 
weet, zeg ik het u ook. Schriftelijke vragen beginnen we mee. Mag ik de eerste 
vraag. 

KERKEN EN DE TOEKOMST 9



© Orde der Verdraagzamen 

 

� Kunt u iets vertellen over de toekomst van Israël en de Palestijnen? 
Ja, dat wordt uiteindelijk toch nog vrede, maar dat duurt waarschijnlijk nog een 
jaar of vijf, zes. En voor die tijd zal er hier en daar nog aardig wat bloed vloeien.  

� In welke mate is communicatie mogelijk tussen het stoffelijk en geestelijk 
lichaam, wanneer iemand in coma is en hoe kan deze ontwikkeling zijn? 

Ja, wanneer iemand in coma is, dan hebt u geen directe mogelijkheid tot 
lichamelijk aanspreken, omdat de bewustzijnsdrempel dérmate verhoogd is dat 
dus geen indrukken van buiten worden opgenomen. Maar wanneer iemand in een 
dergelijke toestand is, is 'ie wel buitengewoon gevoelig en u kunt dan door zéér 
scherp denken - desnoods zegt u de woorden zachtjes voor u uzelf heen -, dan 
kunt daar waarschijnlijk nog wel iemand mee bereiken. Wanneer echter de 
uittreding volledig is en dus alleen nog enige spanning op het zilveren koord 
staat, is géén communicatie meer mogelijk, totdat dit gebroken is. En meestal 
duurt het dan nog een dag of twee, drie, voordat weer enige bereikbaarheid is 
gekomen.  

� Iemand die langdurig in coma is, (onverstaanbaar), is dat ook uitgetreden op dat 
moment? 

Dat is meestal uitgetreden, ofschoon in het begin een reeks van halve 
droombelevingen plaatsvinden. Daarin wordt dan een soort feuilleton ontwikkeld. 
Dat feuilleton gaat over in waarnemingen van een werkelijkheid, en die kan zowel 
op aarde liggen als in een andere wereld. Voldoende? 

� Mag ik ook nog iets vragen? Is het niet beter, als iemand jaren in coma ligt, 
(onverstaanbaar) 

Vanuit mijn standpunt - en dat kan ik alleen heel persoonlijk zeggen natuurlijk - 
maar dan zou ik zeggen: wanneer er geen mogelijkheid is om iemand binnen 
afzienbare tijd dus weer bij te brengen of er wat aan te doen, dan zou je alle 
kunstmatige instandhouding moeten beëindigen. En dat vind ik wel, ja.  

� Bestaat de duivel eigenlijk wel; is die hele figuur niet een hele verzinsel van de 
vroegere kerkvorsten om met een dreigement van eeuwig branden in de hel de 
mensen te pressen trouw naar de kerk te gaan en te blijven gaan? 

Nou, de duivel heeft in zoverre echt bestaan dat 'ie dus oorspronkelijk een 
natuurgod was, namelijk Pan. En de horens die Pan zijn opgezet, heeft de duivel 
nog steeds. Dus het is eigenlijk een poging geweest om een natuurgeloof, dat nog 
zeer sterk, vooral op het platteland, heerste te onderdrukken door de goden 
daarvan deels tot heiligen te verklaren en deels tot demonen. En daaruit zijn alle 
duivelverhalen verder voortgekomen.  

� Kunt u ons vertellen wie de auteur is van het gebed 'het Onze Vader' en het 
'Weest gegroet Maria'? 

Nou, dat kan ik u niet met zekerheid zeggen. Het Onze Vader zóu door Jezus zelf 
gebeden zijn en aan zijn leerlingen zijn overgedragen. In ieder geval is het zeker 
dat Petrus dat gebed heeft gebruikt tijdens de bijeenkomst van de eerste 
christencommune in Jeruzalem.  

Wat betreft het Ave Maria, ik meen dat dat door een dominicaan is geschreven 
indertijd. Dit gebed stamt waarschijnlijk uit ongeveer 900 na Chr. Voldoende? 

� Hoe ervaren de overgegane zielen onze gebeden; heeft het zin dat wij voor hen 
bidden, geeft het hun verlichting of hoe moeten wij dat zien? 

KERKEN EN DE TOEKOMST 10



© Orde der Verdraagzamen 

Ja, hoe ervaar je of een ander aan je denkt? Bidden is eigenlijk denken aan je. En 
als je voor iemand bidt, dan wens je hem het beste. En het is altijd heel erg 
prettig, vooral als je je minder prettig voelt, dat iemand welwillend aan je denkt, 
dus dat is altijd goed. Hè, of het uitwerking heeft, ja, het verandert in ieder geval 
door het contact dat zo ontstaat als geest je éigen relatie met de wereld om je 
heen. En de kans bestaat dan dat je ándere contacten ook gaat aanvaarden. En 
het resultaat is dan dat je je aanmerkelijk beter voelt.  

� Hoe ervaren de overgegane zielen de bezoeken aan hun graven en het versieren 
ervan? 

Ja, dat ligt sterk aan het karakter van de overgegane. Ik ken één ouwe heer, die 
zei: ik durf nooit meer naar mijn eigen graf te kijken, want kijk ik effe, dan zitten 
ze weer met tranen in d'r ogen geraniums neer te zetten. M.a.w. het wordt vaak 
ervaren als een liefdeblijk en als zodanig op prijs gesteld. Maar er zijn er een hele 
hoop, die zeggen: nou, ik leef verder en wat heb ik nog met dat graf te maken. hè, 
dat is precies hetzelfde, als iemand tegen u komt vertellen: ja, die ouwe jas van je, 
die op zolder hangt, waar de mot zo inzit, daar heb ik toch nog maar een roosje in 
de revers gestoken. Dan denk je ook: ja, zijn ze nou gek of niet. Zo gaat dat. U 
moet dat heel nuchter bekijken.  

Geesten zijn mensen die dood zijn. Een mens die dood is, blijft in vele opzichten 
nog een lange tijd een mens, totdat 'ie leert zich minder onmenselijk te gedragen.  

� Kunt u ons vertellen over het leven van wijlen Emilie Dickinson, dichteres van 
plus minus 2000 gedichten; in welke verhouding staat ze met de allergrootste 
van de wereld; wat was de reden voor haar teruggetrokken leven en aan welke 
ziekte leed ze? 

Ik zou daar geen volledig antwoord op kunnen geven. Maar één ding kan ik u wel 
vertellen: personen, die sterk teruggetrokken zijn, zeer eenzelvig en zeer 
eenkennig, hebben vaak de behoefte hun behoefte te uiten. In dit geval gebeurt 
dat in gedichten. Voldoende? 

� Verschilt de humor in uw wereld wezenlijk van de aardse; kunnen ze in het 
duister ook nog lachen; zo ja, wat voor humor.  

Ja, als je in het duister zit en je leert om jezelf te lachen, zit je in het licht.  

� Galgenhumor. 
Dus ik zou haast zeggen: humor is bij ons een mate van zelfspot, die we dan, 
wanneer we contact hebben met de mensen, óverdragen a.h.w. naar de mensheid. 
We proberen nooit iemand speciaal dus onderwerp van humor te maken. hè, alle 
pastoors moppen, huishoudsters moppen, schoonmoeders moppen enzovoorts. 
Daar zijn wij een beetje vanaf, daar lachen wij niet om.  

Onderbroekhumor ook niet, want die dingen hebben we niet meer (gelach). 

Maar er zijn altijd dingen, zekere discrepanties eigenlijk tussen wat je bent en wat 
je doet bijvoorbeeld en dat kan zeer humoristisch zijn. Zoals de pastoor die zei: 
als je bidt, zal het beter gaan. De man bad, het ging beter en toen zei de pastoor: 
potverdomme, dat had ik nooit gedacht (gelach). 

Kijk, dat is onze vorm van humor dus; dat is een tegenstelling. 

� Kunt u de humor van de grote landen typeren; de Amerikaanse, Russische, 
Indiase en Chinese humor. 

O nee, zeg, als we daar aan moeten beginnen, dan is het einde ervan weg. Dan 
verwacht u waarschijnlijk dat ik voor elk land een mop vertel. Als we eens een tijd 
heb voor een conference, zal ik het doen. Volgende. 
KERKEN EN DE TOEKOMST 11



© Orde der Verdraagzamen 

 

� Turijn, Boedapest en Kiev worden wel de drie mystieke steden van Europa 
genoemd. Terecht? Zijn Jeruzalem, Mekka en Benares dit ook; bestaat er op 
deze plaatsen een bijzondere láding? 

Nou, op de drie laatst genoemde plaatsen zijn zeer vele ladingen van pelgrims, 
maar, ja, de plaatsen die als Benares en Mekka en Jeruzalem dus heilig zijn in de 
ogen van de mensen, die kríjgen daardoor een bijzondere sfeer. Het is de 
uitstraling van de mensen zelf, maar die doordesemt dan a.h.w. zo'n hele stad.  

De ándere drie steden worden wel mystiek genoemd, omdat daar bepaalde 
mirakelen zijn; bepaalde dingen, die onverklaarbaar zijn. En of je daar nu kunt 
zeggen: dat zijn céntra van kracht, ik geloof het niet. Maar je zoudt wél kunnen 
zeggen: dat zijn plaatsen, waarin ménsen in contact komen met verschijnselen, 
die ze niet goed begrijpen. Voldoende? 

� Welke astrologische tekens associeert u bij deze steden: Kiev, Mekka, Benares? 
Geen commentaar. 

� Bestaat er ten noorden van Shrinagar een dorp, waar vele ingewijde avatars 
bijeen zijn, die zo nodig een lichaam materialiseren en dematerialiseren?  

Ja, de meesters van het verre Oosten hebben heel wat op hun geweten. Er 
bestaat inderdaad een dergelijk dorp. Van het materialiseren van lichamen is mij 
op dat punt heel weinig bekend. Het is wel bekend dat een énkele keer geesten 
daar in een tastbare en zichtbare verschijning dus optreden, maar dat zijn 
schijnlichamen, die zich na enige tijd weer oplossen. Voldoende? 

� Bestaan er op andere planeten ook cafés, theaters en concerten (gelach)? 
Dergelijke dingen bestaan waarschijnlijk wel, maar u zou ze als zodanig niet 
herkennen, omdat overal waar een denkende gemeenschap ontstaat, de neiging 
tot ontspanning aanwezig is. De neiging tot excessen eveneens aanwezig is en 
daarvoor dan over het algemeen plaatsen worden gekozen, die door velen met dat 
doel kunnen worden gezocht.  

� Men spreekt van bewúst slapen in casu de gewone slaap, waarbij men via de 
zonnevlecht naar de droomwereld uittreedt.  

• Waarom wordt dit bij de ODV nooit geleerd; het lijkt erg praktisch. 
• Is de volgende procedure juist: eerst het terugtrekken van stoffelijk bewustzijn, 

dan het bewustzijn terugtrekken in de streek van de pijnappelklier, zodat het 
punt van gewaarworden tussen het voorhoofd en de pijnappelklier gecentreerd 
is. En dan het terugtrekken van het bewustzijn in het kruinchakrum. En dan in 
het astrale lichaam, wat daardoor bevrijd wordt van het stoffelijk gebied en 
daarna verder nog terugtrekken in het mentále lichaam, zodat noch het 
stoffelijke, noch het astrale de mens langer begrenst.  

Ja, als u denkt dat we er nooit wat over hebben gezegd, niet in deze termen, maar 
we hebben verschillende lessen gegeven over uittreding. En ik geloof dat dat voor 
een deel op hetzelfde neerkomt. Maar bewust slapen zou ik het niet noemen, het 
is hoogstens onbewust snurken.  

Wanneer je je sterk concentreert op een bepaald beeld voor het inslapen en dat 
langzaam a.h.w. laat wegblazen, dan ontstaat hierdoor een toestand, waarbij een 
soort gecontroleerde droom ontstaat. Is die droom harmonisch met hetgeen uzelf 
bent, dan is een uittreding heel waarschijnlijk.  

 

KERKEN EN DE TOEKOMST 12



© Orde der Verdraagzamen 

� De type volledig droomloze slaap wordt vaak met verlichting vergeleken; bestaat 
de persoonlijkheid dan nog wel echt of verdwijnt ze telkens als het 
verschijnsel?; verschijnt er dan telkens een niet wat ándere persoonlijkheid als 
een nieuw verschijnsel? 

De zogenaamde droomloze slaap is in feite een fase van ontspanning, waarin 
feitelijk de hersenactiviteit terugvalt op praktisch nil. Wanneer ze op zo'n laag 
niveau actief is, die hersenmassa, dan wordt het daardoor mogelijk geestelijke 
invloeden te ervaren en daar, hetzij vanuit je eigen lichaam, hetzij dan over een 
uittreding, bepaalde contacten leert op te bouwen.  

Deze worden dan héél vaak in de daaropvolgende droomfasen weer beleeft. Ik zou 
níet willen zeggen dat de droomloze slaap iets van inwijding heeft of alleen bij 
ingewijden voorkomt. Het is een normaal verschijnsel dat in elke nachtrust 
(onverstaanbaar), vooral bij de wat jongere. De oudere hebben een wat lichtere 
slaap en daarom is de diepe fase aanmerkelijk minder. Voldoende? 

� Hoeveel geleidegeesten heeft een op aarde zijnde mens máximaal? 
Ja, als je een onaangename persoonlijkheid bent en de een lost de ander af, dan 
kan dat wel tot een paar honderd oplopen.  

� Pendelen, goed of niet? 
Ligt eraan hoe je het doet, punt een. Waarom je het doet, punt twee. En ten 
derde: of je de áánwijzing beschouwt als iets wat nader moet worden onderzocht 
dan wel als een apodiktische uitspraak, waaraan je je maar te houden hebt. In 
het laatste geval is het niet goed.  

� Is het iedere keer dezelfde geest, waarmee u in contact komt tijdens een trance? 
Nou ja, het is voor mij altijd wel hetzelfde medium, maar als het toevallig 
doorkomt. Maar we maken gebruik van het medium en we weten, hè, als je op 
een orgel speelt, kun je wel veel verschillende registers gebruiken, maar je zit aan 
de mogelijkheden van het orgel gebonden, dus bij ons ook.  

En punt twee: naarmate dus de mogelijkheid om kracht te verbruiken van het 
medium minder is, krijgen we dus meer dat de eigen persoonlijkheid van het 
medium op de voorgrond wordt geschoven, maar dat de úiting nog wel degelijk 
door ons bepaald wordt. Voldoende? 

� Heeft het geestelijk of zieleniveau te maken met het aantrekken van een geest 
op hetzélfde niveau? 

Het niveau op zichzelf is een kwestie van bewustwordingsprocedure, waarbij dus 
je eigen visie op éigen bestaand en al datgene om je heen zich wijzigt en daardoor 
grotere gebieden rond het ik als deel van het ik of uitwisselingsmogelijkheid mét 
het ik kan aanvaarden. En dán kunnen er dus geesten op een bepaald niveau 
met je in contact komen e.d. Maar de ontwikkeling moet eerst ín jezelf 
plaatsvinden, daarná pas zijn er contactmogelijkheden.  

� In de boeken van Josef Rulof spreekt meester Alkar bij herhaling en met klem 
om na de dood geen crematie toe te passen, omdat dit, indien men nog 
aardgebonden is, een smartelijk lijden tot gevolg heeft. Gaarne uw visie.  

Ja, mijn visie is heel eenvoudig: je kunt kiezen voor de korte pijn, die je misschien 
hebt, als je je niet bewust van je overgang tijdens de crematie, waarna een ieder 
wel weet waar je aan toe bent. Of je kunt kiezen voor het heel langzaam jezelf tot 
een consumptieartikel voor wormen zien verworden, wat véél onaangenamer is, 
véél langer duurt en daardoor voor het ik mijn inziens een veel pijnlijker ervaren 
is.  

KERKEN EN DE TOEKOMST 13



© Orde der Verdraagzamen 

� Door welke geest werd Baha'ulla geleid als hij automatisch schreef? 
Vreemd genoeg door zijn eigen geest op een hoger niveau.  

� Was Patanjali een verlicht ingewijde; is zijn weg voor ieder geschikt? 
Zijn weg is niet voor ieder geschikt. Hij was in zekere zin een ingewijde: adeptus 
minor. En hij was in de ogen van zijn volgelingen een zeer grote ingewijde.  

� Eén der farao's was een ingewijde, meer hogepriester dan heerser; wordt 
bedoeld Meremptah ook wel Ameneptah genoemd, 9de dynastie plus minus 1220 
v. Christus, opvolger van Ramses de 2de? 

Ja, die zou er inderdaad mee bedoeld kunnen zijn. Er zijn er wel een aantal meer 
geweest en zelfs van Ichnaton zou men kunnen zeggen dat hij inderdaad dus een 
mate van inwijding onderging, maar dat 'ie de fout maakte die inwijding met 
iedereen te delen, wat hem zijn leven gekost heeft.  

� Krishnamurti is adeptor minor gebleven, geen major, waarom? 
Omdat adeptos major betekent dat je je terugtrekt van alle directe contacten; je 
geeft dus alleen nog lering aan enkelen, niet aan velen. Krishnamurti heeft ervoor 
gekozen zijn denkbeelden met velen te delen zover dat mogelijk lijkt.  

� Hij komt nog één keer terug op aarde. Kunnen jonge volgelingen van nu hem 
straks nog meemaken, zoals bij Sai Baba I en II het geval was? 

Het lijkt me onwaarschijnlijk. Maar ik kan niets met zekerheid zeggen.  

� In oost of west? 
Ook dát is mij niet bekend. Ik vermoed dat 'ie op het zuidelijk halfrond herboren 
werd.  

� Is Ayres Rock in Australië een heilige plek met veel lading of alleen een mooie 
berg? 

Zullen we dat buiten beschouwing laten. 

� Twee-hoofdige babies stelt artsen voor morele dilemma; medici in een 
Napolitaans ziekenhuis vragen zich verbijsterd af wat te doen met een baby die 
vrijdagnacht werd geboren; het meisje heeft namelijk twee hoofdjes en drie 
armen, maar is voor de rest volkomen normaal. Zij heeft één hart, één maag en 
twee beentjes en is volgens de laatste berichten kerngezond.  

Het probleem waarvoor de medici in het Nureto-ziekenhuis in Napels zich nu 
gesteld zien is: of zij operatief moeten ingrijpen. Dit is niet alleen een 
wetenschappelijke vraag, maar ook een moréle, aldus professor Cesare Aragora 
van de universiteit van Rome. Dit geval is een bijzondere, omdat beide hoofdjes 
normaal zijn en zelfstandig kunnen functioneren.  

� Welke entiteit wil zó reïncarneren als deze toch zo doelbewust gekozen is? 
Nou, het zal een hele rare zijn.  

� Mogelijk weet u een oplossing voor dit probleem hoe de heren medici moeten 
handelen en hoeveel procent kans van slagen hebben zij? 

Aangezien dit leven niet bijzonder lang op deze wijze voort kan gaan - dat hangt 
onder andere samen met hartbelasting en bloedsomloop, zou ik zeggen: laat het 
leven zoals het ís. Bij operatief ingrijpen namelijk, ongeacht het technische 
succes, wat men natuurlijk denkt te hebben, waarschijnlijk groter 
beschadigingen worden aangericht en zou de moeilijkheid ontstaan dat langzaam 
maar zeker het peil van niveau van bewustzijn dus en van reaktiemogelijkheid 
daalt beneden dat der ideotie.  

� Is zij al geopereerd, hoe is haar toestand nu? 

KERKEN EN DE TOEKOMST 14



© Orde der Verdraagzamen 

Mij niet bekend.  

� De betekenis van Ghandi tijdens zijn leven en de betekenis van hem nu? 
Tijdens zijn leven een handige advocaat die z'n eigen leringen zodanig politiek 
wist in te kleden dat hij daardoor een macht werd en gelijktijdig de mensen kon 
brengen tot een gedrag dat beter strookte met de eigenlijke leringen van de 
Veden. Dat is heel eigenaardig, maar dat is werkelijk waar. Hij was dus een groot 
staatsman en een groot voorganger.  

We moeten daarnaast zeggen dat hij op dít ogenblik dus bezig is om zijn 
advocatenstreken te verliezen en dat kost hem moeite.  

� Het klinkt niet aardig.  
Nee, het is alleen juist.  

� Over het Oude Testament: wanneer leefde Abraham, Salomo, Mozes, Saul, 
Jesaja? 

Ja, Abraham, dat is in de tijd van Ur, dat is ongeveer 4000 jaar geleden. En alle 
andere kunt u dan volgens de tijdschatting van de bijbel ongeveer traceren.  

� Was Abraham geboren in Ur der Chaldeeën of Ur ten noorden van Haram, 
huidige Syrië? 

Hij is niet in Syrië geboren vreemd genoeg; hij is inderdaad in het Ur der 
Chaldeeën geboren, althans búiten de stad en is daar gevlucht wegens een 
conflict dat 'ie had met de maanpriesters daar.  

� Waarom worden mensen in die tijd vaak 175 jaar e.d. genoemd? 
Omdat de jaren toen een beetje anders werden geteld. Er zijn zelfs gevallen dat 
elk seizoen als jaar werd aangesproken. Hè, dan was je dus al heel gauw heel 
oud. 

� Dus Methusalem was niet zo oud? 
Nee, hij was niet zo oud als van hem wordt gezegd.  

� Komen al die verhalen uit het Oude Testament van Mozes zelf; was hij 
helderziende in tijd en ruimte? 

De verhalen in het Oude Testament komen niet van Mozes; ze zijn overleveringen, 
die in de tijd van Abraham, pardon, van Mozes op Mozes' gezag door de levieten 
zijn neergeschreven. 

� Is iets van Mozes' aard bekend, evenals van zijn ware afkomst; heet hij nóg 
Mozes, nú nog? 

Nou, ik denk als je dus de sfeer ingaat waar 'ie woont en je roept: hé, Moos, waar 
ben je, dat 'ie wel antwoord zal geven. Maar zijn werkelijke wezen en naam is 
natuurlijk veranderd; hij heeft andere incarnaties doorgemaakt.  

� Is de strenge zedenleer van de joden onder andere met betrekking tot de sexe 
van hén afkomstig? 

Zij is afkomstig in feite grotendeels van Aron. Aron was de man, die zag dat je een 
zeer sterke discipline nodig hebt om een bende ongeregeld - dat was het joodse 
volk in die tijd - tot een mate van samenwerking en saamhorigheid te brengen.  

� Waarom aanvaarden de joden Jezus niet en voelen ze zich zo uitverkoren? 
Omdat ze denken dat de Messias nog komt en dat die Messias hén zal verlossen. 
Hun idee van verlossing is namelijk een terugkeer naar de grootheid van eens: de 
tijd van Salomon; wereldmacht zijn, gezag hebben. En Jezus dan te aanvaarden 
is betrekkelijk moeilijk, vooral wanneer Jezus dus én door zijn leringen én door 

KERKEN EN DE TOEKOMST 15



© Orde der Verdraagzamen 

zijn gedragingen en zeker ook door zijn dood niet bepaald past in het beeld dat 
het jodendom zich van de Messias altijd weer gemaakt heeft.  

� Heeft hun volhardend bidden bij de klaagmuur veel zin; wat kun je in deze het 
beste tegen hen zeggen? 

Klaag wat je wil, want klagen is altijd de opluchting van het gemoed, maar ga dan 
blijmoedig anderen tegemoet en probeer ze te zien als mensen en níet als 
(onverstaanbaar) zonder meer.  

� Wat is de functie van het jodendom voor henzelf en voor de wereld? 
Voor henzelf het uitverkoren zijn, het kennen van een overlevering, een traditie, 
zou ik haast willen zeggen, waardoor je je onderscheidt van alle anderen en 
waardoor je behoort tot een soort ínnerlijke gemeenschap.  

Voor de wereld: de joden zijn ook al door hun tradities, maar zeker ook door de 
wijze, waarop zij uit hun verstrooiing steeds weer zijn teruggekeerd, een enorme 
bron geweest van grote talenten. Zij hebben de wereld dus op wetenschappelijk 
en filosofisch gebied ontzettend veel gegeven. En daarnaast geven ze de wereld 
altijd weer aardige voorbeelden van het individualistisch optreden dat ook een 
gelovige zich kan permitteren. Hè, een jood is iemand, die kun je een leer 
voorleggen en dan zegt 'ie: nou, als je dat gelooft, mij best. Dan loopt 'ie door. 
Want waarom zou je gaan argumenteren? Tenzij het iets is, waar hij zelf mee te 
maken heeft.  

� Beide stelsels kapitalisme en communisme zijn goed, mits goed toegepast. Kunt 
u dit toelichten? 

Ongetwijfeld. Wanneer in het communisme inderdaad álles voor het volk gedaan 
wordt namens het volk, dan ontstaat een persoonlijke vrijheid, die groot genoeg is 
om een persoonlijke groei van de bevolking door te maken, waardoor het pijl van 
de samenleving steeds stijgt.  

Wanneer in het kapitalisme het kapitaal gebruikt wordt niet alleen maar om 
schijnwaren als geld te verdienen, maar om het productieprocessen steeds weer 
te vernieuwen en zo allen te geven wat ze nodig hebben, dan ontstaat een 
zodanige productie dat iedereen zich alles kan veroorloven. En daardoor de 
mogelijkheid heeft om zich steeds verder persoonlijk te ontwikkelen. In beide 
gevallen zitten er dus een hele goeie kant aan. Maar dat zit in het christendom 
ook.  

Als alle mensen zich als christen zouden gedragen, dan zou er geen oorlog meer 
zijn op de wereld.  

� Waar ligt eigenlijk de oorsprong van het kapitalisme, respectievelijk 
communisme? 

Ja, ze zijn allebei nogal oud. Het kapitalisme begon eigenlijk toen een jager met 
twee schapen thuiskwam. Hij zei: en dat ene is voor míjn familie. En toen later, 
toen een ander te weinig had gekregen om zijn gezin te onderhouden, toen zei die: 
nou, dan mag je dat afval aan die poten van mij nog wel hebben. Dat was het 
eerste kapitalisme.  

Zodra er dus éigendom is waarop je alleen rechten doet gelden, waar je zelf over 
beslist. En dat is al heel oud; het ligt al ver in het stenen tijdperk. De tijd dat ze 
nog op de sabeltandtijger jaagden. Ja, u zou zeggen: die lieve poesjes, maar die 
krengen, die kon je met een hele steenlawine soms nog niet dood krijgen.  

Nou, dan het communisme. Wanneer een gemeenschap om te overleven 
voortdurend moet delen, doet ze dit. Wij zien dat bijvoorbeeld ook in de 

KERKEN EN DE TOEKOMST 16



© Orde der Verdraagzamen 

eskimowereld. Die hadden bepaalde, zeg maar, communistische eigenschappen. 
De jager brengt binnen, maar hij brengt binnen voor het hele dorp, de hele 
nederzetting. En dergelijke dingen heb je altíjd gehad. En het enige wat er dus in 
de commune altijd fout gaat, is, dat wanneer de commune te véél bezittingen 
heeft, er mensen zijn die zeggen: nou, dan kan ik voor mezelf wel wat apart 
houden. Daar is de eerste christelijke commune in Jeruzalem ook aan kapot 
gegaan.  

� Begunstigt de leer van Jezus één van beide stelsels? 
Nou, ik denk het niet. Jezus heeft altijd gezegd: 'Geeft de keizer wat is keizer en 
de tempel, wat de tempel behoort'. D.w.z.: hij is bereid om béiden te aanvaarden, 
omdat zij beiden in wezen niet verschillen, zolang zij zich richten op het welzijn 
van de naaste. 

� Wat zal beide stelsels de das omdoen? 
De poging van de kapitalist om het kapitaal als heilig te verklaren en alles 
daaraan op te offeren. En in het communisme de dogmatiek, waarbij men uitgaat 
van bepaalde sociale stellingen zonder zich af te vragen hoe een mens daarin kan 
leven.  

� Waarom heeft het socialisme in Noord-Amerika nooit goed gedijt? 
Om de doodeenvoudige reden: dat de mensen daar te veel voor zichzelf op 
moesten komen en in kléine gemeenschap al voldoende samenhang bezaten en 
geen behoefte hadden aan inmenging van buiten.  

� Waarom is het communisme in Rusland en China, waarom het kapitalisme in 
Amerika en Europa ontwikkeld? Het omgekeerde lijkt ondenkbaar.  

In de eerste plaats: Rusland verkeerde over het algemeen in een situatie, die 
Nederland en Europa gekend hebben zo rond 1600, 1650. Sterke bovenlaag met 
zeer veel weelde, zeer veel ontwikkeling en kennis en daaronder een volk dat niets 
had. 

In de tweede plaats: de oorlogen, die door de tsaar gevoerd werden, zijn niet altijd 
met goed succes verlopen. En er waren net twee oorlogen mislukt en de derde 
dreigde te mislukken.  

Hierdoor werden de mensen, die nutteloos werden opgeofferd, opstandig. Er was 
in die tijd bovendien zowel in die bovenlaag in Rusland, - later doemapolitici -, als 
ook in het buitenland een reeks mensen, die voelden dat de absolute macht van 
adel en tsaren gebroken moest worden. Maar om die macht te breken was een 
omwenteling nodig. Daar de doemamensen zich in theorieën en wederkerige 
woordenstrijd níet konden bekwamen tot direct handelen, was het nodig dat er 
een verdere revolutie kwam. En daarvoor hebben we onder meer Lenin, die als 
een presentje voor de Duitsers dus uit Zwitserland werd doorgeladen. 

Lenin verkondigde een revolutie, maar greep gelijktijdig de macht, waarbij hij in 
feite het tsaristisch gezag voor zichzelf opeiste, maar nu in naam van het volk. Er 
zijn daardoor heel wat bloedige offers gebracht, heel wat meer dan de tsaren in 
bepaalde eeuwen hebben gevergd van het volk. Zo, daar heeft u de Russische 
geschiedenis.  

In China precies hetzelfde. Onderdrukking en zéér rijke bovenlaag. De keizer en 
de rest, de keizer en de moeder in het laatste ook. En daarónder een 
ambtenarenstand en verder mensen, die arm waren en uitgebuit werden. De 
opstand daartegen was onvermijdelijk. Zeker toen de japanners ook een paar keer 
een inval hadden gedaan. Het resultaat is geweest dat Tjang Kai Tjek de militaire 

KERKEN EN DE TOEKOMST 17



© Orde der Verdraagzamen 

macht aan zich greep, zoals in de provincie wel meer gebeurde, maar zoveel 
medewerking kreeg dat hij een groot gedeelte van China kon gaan beheersen.  

Hij ging echter van het standpunt uit dat de meerwaardigheid van handel en, 
zullen we zeggen, de beschaafde delen van de bevolking moest worden 
gehandhaafd. Hierdoor ontstond een verdere revolutie: Mao, de lange mars. En 
aangezien voor het gewone volk de wijze, waarop Mao en de zijnen optraden stérk 
verschilde van het optreden van bijvoorbeeld Tjangs soldaten of alle anderen, 
waarmee ze kennis hadden gemaakt, vonden ze deze sympathiek en waren bereid 
hen te aanvaarden met steunen. Hierdoor kon een revolutie ontstaan, waarbij 
Mao door het westers communisme wél beïnvloed, maar zeer zelfstandig kwam tot 
de verkonding van de maoïstische stellingen, welke gevoerd hebben tot wat men 
noemt het maoïstische communisme. Voldoende? 

Kapitalisme: op het ogenblik dat kleine gemeenschappen moeten wikken en 
wegen om bedrijven te vestigen, om overwinningen te doen, terwijl ze een 
voldoende méntale achtergrond hebben. En vergeet één ding niet: degenen, die 
uittrokken naar Amerika in de éérste periode, waren over het algemeen mensen 
van behoorlijke intellect. Daardoor ontstónd dus een gemeenschap, die zich kon 
uitbreiden, maar gelijktijdig ontstond steeds meer het conflict met de indianen. 
Daardoor sloten ze zich aaneen en besloten gezamenlijk hun belangen te 
verdedigen, terwijl ieder daarnaast binnen de gemeenschap voor zijn belangen 
moest opkomen. En dit heeft ten gevolge gehad dat het kapitalistisch systeem 
zich daar verder ontwikkelde. 

Wat betreft het Europees kapitalisme kan worden gezegd dat dit eigenlijk stamt 
van de poging van verschillende gekroonde hoofden om zich, toen oorlogen niet 
meer al te rendabel waren, via bemoeiingen met handel e.d. dus te verrijken en 
hun macht te vergroten. Hierdoor ontstonden coterieën, die dus kapitalieën in 
handen hadden, handel en transport voor een groot gedeelte beheersten. Er 
ontstonden koper (onverstaanbaar) gereedschappen, de Hansen bijvoorbeeld, en 
dezen op hun beurt bevorderden dus weer het bestaan van bezitters, 
exploitanten, fabrikanten in het binnenland. Voldoende? 

� Worden in India bepaalde landbouwgebieden ook verkeerd geëxploiteerd, zoals 
in Rusland bij de kolchozen het geval was? 

Ongetwijfeld, want land wat je niet bezit, bebouw je niet goed.  

� Is er wel genoeg land beschikbaar voor de eenvoudige boeren; is alles niet al in 
handen van eenvoudige grotgrondbezitters en voedselmultinationals? 

In India is een groot gedeelte van de grond nog steeds in handen van de 
grootgrondbezitters en dit is mede de verklaring voor de slechtere wijze, waarop 
de landbouwers zich daar ontwikkelen.  

� Welk voedsel zal men vooral moeten verbouwen? 
Ik zou pleiten voor oliehoudende zaden en granen. Deze zijn betrekkelijk 
eenvoudig te verbouwen, hebben een grote voedingswaarde en die kunnen op vele 
wijzen worden bereid.  

� Wie moeten investeringen voor vernieuwde landbouwmethoden betalen? 
Als u het mij vraagt de boeren zelf.  

� En welke scholing vooral is er belangrijk?  
De scholing van hard werken in de natuur. Want wie niet geleerd heeft hard te 
werken, heeft niets aan een landbouwtechnische hogeschool of iets dergelijks.  

 
KERKEN EN DE TOEKOMST 18



© Orde der Verdraagzamen 

� Zullen de sterk toegenomen communicatiemedia niet ook in India voor een 
toenemende bewustwording zorgen? 

Toenemende onrust is juister. 

�  Is het kastenstelsel remmend op de hongersnoodproblematiek? 
Ik geloof niet dat je het zo kunt stellen. Het kastensysteem is in feite niets anders 
dan een roulatiesysteem, gezien het geboortegetal plus het geloof in reïncarnatie. 
En als zodanig een integrerend deel van een maatschappelijke opzet, waarbij je 
aparte standen nodig hebt als de krijgerstand, de boerenstand, maar ook 
degenen, die handel drijven, kooplieden dus, en daarnaast de wetgeleerden en 
wijzen, de brahmanen. Voldoende? 

� Is de gedachte van Krishnamenon het af te willen schaffen juist of beter alleen 
de discriminatoire tendensen erin? 

Ik kan er geen zinnig antwoord in korte formulering op geven. Het is namelijk zo 
dat de discriminatie zoals ze wordt genoemd, in vele gevallen terecht bestaat, ook 
in uw eigen land. En discriminatie is een lelijk woord geworden, omdat de 
erkenning van de volwaardigheid van de mens dan moet inhouden dat men deze 
dus als volledig volwaardig beschouwd ongeacht zijn gedragingen, zijn 
persoonsinhoud etc. En dit laatste (onverstaanbaar) me niet wijzer.  

� Wordt de honger daar beter door een Amerikaans of communistisch model 
bestreden of geen van tweeën? 

Het beste wordt ze bestreden door samenwerking tussen de verschillende stappen 
en kasten i.p.v. zoals nu een voortdurend elkaar bestrijden om politieke en 
religieuze en andere gronden.  

� Ik wil nog graag iets over Gandhi vragen: de meeste mensen zien in Ghandi een 
soort heilige. En u noemde hem een slimme advocaat. 

Ja, maar dat was 'ie. 

� Ja, maar het doet een beetje pijn. Hoe komen wij dan aan een voorstelling van 
een wijze? 

Omdat u alleen de úiterlijke verschijnselen van een man heeft gezien, zijn 
geweldloos verzet, zijn overwinningen, zijn grote invloed op het volk, zijn 
vernieuwende werking vooral op het denken van vele mensen in India, waarbij 
men zich niet realiseert dat men gelijktijdig hele grote conflicten zijn ontstaan, 
mede door zijn optreden. Dat men zich verder niet realiseert dat bijvoorbeeld zijn 
hongerstaking en bepaalde andere acties zeer slim uitgerekend waren, omdat de 
man inderdaad een zeer goede advocatuuropleiding heeft gehad en van zijn 
wetskennis plus zijn mensenkennis uitvoerig gebruik heeft gemaakt.  

� En degenen, die daar over hebben geschreven, die hebben dus oogkleppen 
voor?  

Een heilige is een heilige en daar durf je niets kwaads van te zeggen, maar een 
feit blíjft dat deze man dus in zijn motiveringen niet altijd de smetteloze heilige is 
geweest, die men zich voorstelt, omdat er gebeurtenissen zijn, die men liever 
(onverstaanbaar). 

� Wat bedoelt u met het antwoord: hij probeert zijn advocatenstreken nu af te 
leren? 

Dat is heel eenvoudig: omdat denken volgens regels voor de persoonlijke 
ontwikkeling zeer bezwarend en belemmerend kan zijn. En dus het wégdenken 
van alle regels of wetten, waardoor recht-plicht verhoudingen ontstaan in de 
plaats ervan een directe, willekeurige receptiviteit te ontwikkelen voor de 

KERKEN EN DE TOEKOMST 19



© Orde der Verdraagzamen 

bewustwording in de geest het meest belangrijke is. Het is niet negatief bedoeld; 
het is gewoon de constatering van een feit.  

� Komt 'ie uit dezelfde sfeer als ons? 
Nee. Zijn sfeer op het ogenblik is, zeg maar, zeer hoog zomerland. Nou.  

� En u? 
Nou, ik zit iets lager. Zover u bij een geest van zitten kunt spreken dan.  

� Evenals Krishnamurti? 
Krishnamurti zit ook wel een beetje hoger dan ik, ja. Nou, dan hebben we de 
plaatsbepaling gehad (gelach). 

� (onverstaanbaar) pater Pio? 
Pater Pio bevindt zich zover mij bekend in de sfeer van het witte licht.  

� Dat is hoog. 
Ja, dat is behoorlijk hoog. Maar het was een man, die zichzelf al geheel 
verloochend had en die in zichzelf bepaalde krachten, mystiek en anderen al 
ontwikkeld had. En die daardoor in stáát was op een heel andere manier na zijn 
dood het leven te ervaren. Zijn verwachting was niet van een hemelwereld, maar 
van een lichtwereld en daar kon 'ie dan onmiddellijk in terecht.  

� En is het waar dat hij zich manifesteert via een paranormaal genezeres? 
Bij pater Pio is alles mogelijk, maar met zekerheid durf ik daar niets over te 
zeggen. Nog mondelinge vragen? 

� Kunt u ons zeggen waarom in het verleden en nóg spirituele leiders altijd kiezen 
voor een mannelijk fysiek lichaam? 

Dat is niet volledig waar; er zijn zéér veel spirituele leiders, of leidsters moet je 
dan eigenlijk zeggen, geweest, die van groot belang zijn geweest. Wat denkt u 
bijvoorbeeld van de stichteres van de theosofie, van (onverstaanbaar) en Hubeke 
en dergelijke. Wat denkt u van bepaalde zeer bekende media bijvoorbeeld in de 
Verenigde Staten, een groep, waar we sterk mee verwant zijn, een vrouwelijk 
medium enzovoorts enzovoorts, Alice Bayley. U kunt er nog veel meer vinden, als 
u maar zoekt.  

� Ik dacht meer dat (onverstaanbaar) we meer terug gaan naar Jezus en de 
Boeddha, dat de acceptatie misschien ook anders ligt voor het volk? 

In die tijd ongetwijfeld.  

� Mag ik vragen: Pater Pio die deed veel genezingen. Doet 'ie dat nu nog vanuit de 
geest? 

Ik neem aan van wel, maar ik heb u al gezegd, ik weet daaromtrent betrekkelijk 
weinig. Ik kan niet zeggen wat 'ie doet, ik weet wel waar 'ie is.  

� De Boeddha, is dat de reïncarnatie geweest van Jezus van Nazareth? 
Nee. Daar kan ik heel kort mee zijn, nee.  

� Hoe komt het dat er op de Filippijnen spiritueel geopereerd wordt praktisch 
nergens anders op de wereld en dat in Mexico (onverstaanbaar), maar waarom 
specifiek op de Filippijnen? 

Mexico, Equador, delen van Argentinië, Brazilië in het binnenland, ik zou u nog 
meer kunnen noemen, het gebeurt betrekkelijk veel. Dergelijke operaties, zij met 
ander uiterlijk vertoon, vinden eveneens nog plaats in bepaalde delen van Afrika. 
M.a.w. het is een betrekkelijk eenvoudig iets, waarbij overigens het overtuigend 
bewijs heel vaak van de kip kwam en niet van de mensen.  

KERKEN EN DE TOEKOMST 20



© Orde der Verdraagzamen 

� Het suggereert dat het verder al is.  
D.w.z. dat men de mens iets wil laten zien om een grote suggestie toe te voegen 
naar iets wat geestelijk inderdaad volbracht is.  

� (onverstaanbaar) 
Nee, zover mij bekend niet.  

� Weet u iets van dokter Friets, die ook (onverstaanbaar). 
Ik zou het u niet kunnen zeggen, maar mag ik één ding zeggen: we hebben héél 
weinig tijd en ik geloof niet dat het juist is om nou even het adressenboek van alle 
geestelijke sferen na te zoeken. Dus tenzij u ook vragen van andere geaardheid 
hebt, ga ik afsluiten.  

� Ik vroeg niet naar zijn adres. 
Nee, maar u vraagt dus welke sfeer etc. 

� Nee, nee, ik vroeg of u er iets van wist, hoe hij werkt en zo.  
Nee, zou ik niet durven zeggen.  

� Als je gaat reïncarneren in een aards lichaam, kunt u dat zelf sturen en voelt u 
dat zelf aan als waar je sterft, zeg maar.  

Ja, je kunt het voor een deel zelf kiezen, maar het is natuurlijk wel je eigen 
bewustzijn wat bepaalt hoe verstandig je keuze is. Wanneer je daarin je gaat 
concentreren, dat gebeurt meestal zo rond de vierde en vijfde maand, waarin je 
dus werkelijk deel hebt aan het embryo dat (onverstaanbaar) het zenuwstelsel 
heeft, waarin dus veel signalen van de moeder worden ontvangen e.d., dan 
ontstaat iets wat lijkt op (vervolg ontbreekt). 

 

(Schone Woord weggelaten) 
 

Vrienden, we gaan zo langzamerhand sluiten. Ik dank u voor uw aandacht en 
wens u verder een goede huisgang en een gezegende nachtrust.  

Goedenavond.  

 

 

 

 

 

 

 

Auteursrecht / Copyright 
© Orde der Verdraagzamen. Alle rechten voorbehouden. De Vereniging "Orde der Verdraagzamen" verleent u hierbij 
toestemming teksten en documenten die door de Vereniging "Orde der Verdraagzamen" op het World Wide Web 
gepubliceerd zijn voor niet-commercieel gebruik te kopiëren, mits elke kopie die u van deze teksten en documenten maakt 
van het volgende copyright-kenmerk wordt voorzien: © Vereniging "Orde der Verdraagzamen". Niets in de door de 
Vereniging "Orde der Verdraagzamen" gepubliceerde teksten en documenten mag worden uitgelegd als verlening van enig 
recht aan u of anderen, met uitzondering van de hierbij gegeven toestemming tot kopiëren voor niet-commercieel gebruik. 

KERKEN EN DE TOEKOMST 21


