
© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

307 – VOORBIJ DE NOODZAAK TOT REINCARNATIE 1

VOORBIJ DE NOODZAAK TOT INCARNATIE 

Een onderwerp dat eigenlijk regelrecht met reïncarnatie samenhangt. Sta mij toe dat ik eerst 
een kleine schets geef van het ongeveer verloop der zaken. 

Een mens incarneert. Hij heeft dan al andere bestaansvormen achter de rug en wordt nu voor 
het eerst mens. Hierdoor heeft hij een bepaald bereik van mogelijkheden. Op het ogenblik, dat 
hij alle mogelijkheden die er voor een mens bestaan als ervaring zich heeft eigen gemaakt, 
gaat de noodzaak tot incarnatie voorbij. Maar een menselijk leven bevat over het algemeen 
veel meer mogelijkheden dan een mens voor zich kan beleven en realiseren. Wij stellen 
daarom de totale gang van zaken voor als een zogenaamde spiraal des leven. Wanneer u als 
mens begint, is dat aan de buitenkant van de spiraal. U ontmoet nu steeds dezelfde invloeden 
en u maakt voortdurend een omloop. Normalerwijs is in het begin één omloop gelijk aan één 
stoffelijk leven plus een geestelijke periode. Maar als we dichter bij de kern komen, dan is het 
tempo van de omlopen veel sneller. Je ontmoet dan twee- soms driemaal in je leven dezelfde 
invloeden. Dat is het bekende verhaal wat je in het oosten wel hoort dat je vele incarnaties 
tijdens één mensenleven kunt afwerken. 

Neem je elke keer nieuwe ervaringen op, word je bewuster, word je harmonischer, dan zul je 
daardoor tenslotte een middelpunt bereiken. In dat middelpunt is er geen verdergaan meer. 
Wij zijn dan gekomen aan een punt waar de incarnatiecyclus voor een mens ophoudt. Wij 
kunnen dan stellen dat we vanuit onze volledige harmonie ons toch weer gaan inleven in het 
totaal van de kosmos. 

Dat wordt vaak voorgesteld als een verhoging van niveau (een lijntje dat vanuit het centrum 
van de spiraal omhoog gaat) waardoor er een naar buiten gaande spiraal ontstaat. Ook hier 
doorlopen wij weer vele achtereenvolgende invloeden, maar nu op een andere schaal. De 
incarnaties die wij op aarde hebben gekend worden nu afgewisseld door perioden van 
gerichtheid of belangstelling. 

Een mens leeft een mensenleven. Een geest, die boven die noodzaak is gekomen echter, 
ondergaat een bepaald aantal invloeden. In het begin zou dat kunnen zijn dat hij zich 
bezighoudt met de ontwikkeling van een bepaalde groep. Hij fungeert dus als een soort 
groepsgeest. Daarna kan er een periode zijn waarin hij kosmische belangstelling krijgt en zich 
misschien met de stoffelijk-kosmische verschijnselen bezighoudt. Daarna kan deze zelfde 
reeks invloeden worden doorlopen, maar nu in een besef van geestelijke werelden en hun 
onderlinge relatie. Op deze wijze kom je aan een buitenkant. Hier is dus ook weer geen 
ervaren mogelijk. 

Nu gebeurt het eigenaardige, dat je een geheel zodanig hebt doorlopen, dat je het kunt 
overzien. Zonder te weten wat er gebeurt (dat ontdek je eigenlijk pas nadat het proces is 
voltrokken) begin je steeds meer alles weer in relatie te brengen met het centrale punt, met 
de harmonie. Het samenvloeien met die harmonie wordt dan over het algemeen de toestand 
van perfecte bereiking genoemd. 

Het is theoretisch, mogelijk dat de mens deze ook in een menselijke vorm nog bereikt. Maar 
dan moet hij daarnaast ook nog een groot aantal geestelijke belevingen doormaken. Dat komt 
dus zelden voor. Ik heb u hiermee het proces ongeveer geschetst. Laten wij nu proberen om 
enkele details nader onder de loep te nemen. Wanneer wij zijn gekomen aan het einde van 
onze spiraalweg, dan zijn wij in staat om als mens deel te zijn van de totale mensheid met een 
totaal besef voor die mensheid en voor de geestelijke waarden welke in die mensheid liggen. 
Wij zijn één geworden volgens sommige termen met de Rode Adam, de eerste mens die uiteen 
is gevallen toen hij zich voor een ogenblik terugtrok van het Goddelijke en die nu wanhopig 
zoekt om die eenheid weer te vinden. Wij zijn natuurlijk geen deel van de totaliteit in die zin: 
dat is alleen maar een symbool. In ons bestaat echter het vermogen om die totaliteit weer te 
herwinnen. En daarmee staan wij paradijselijk weer in verbinding met de scheppende Macht 
zelf. Daarom noemt men in sommige kringen deze fase wel eens 'het wandelen met God'. 
Maar wandelen met God betekent altijd nog dat er een verschil is tussen God en tussen ons. Je 



Orde der Verdraagzamen 

307 – VOORBIJ DE NOODZAAK TOT REINCARNATIE 2

bent menselijk actief. Je kunt niet het scheppingsproces met het geheel van zijn waarden en 
geestelijke achtergronden begrijpen. Je bent alleen maar één geworden met de mensheid. 

Door nu steeds meer delen eerst van de mensheid, maar daarna van de kosmos, van de 
geestelijke werelden te betrekken in je leven en beleven en daarvoor verantwoordelijkheid te 
gaan dragen (soms een beperkte, soms een totale) kom je als vanzelf in een situatie waarin je 
niet meer wandelt met God maar a.h.w. functioneert als een pode: een uitstootsel van de 
Godheid. Er is een voortdurend verbonden zijn. Je eigen vermogen blijft beperkt, maar 
daarnaast heb je dan toch wel de totale Goddelijke krachten achter je staan. Je hebt het totaal 
van het Goddelijke weten om uit te putten. Je bent niet meer beperkt. Een mens kan zich deze 
toestand zeer moeilijk voorstellen. Het blijft bij vaagheden. Het is net zoiets als eeuwigheid 
waarvan niemand zich een juiste voorstelling kan maken, zelfs indien men een juiste definitie 
ervan zou hebben. Dus wat is er aan de hand, wanneer wij de voleinding bereiken? 

Normaal is de mens gebonden aan zijn lichaam. Dat wil zeggen: het lichaam bepaalt het aantal 
ervaringen en mogelijkheden. Maar iemand, die die de volmaking toch wel een beetje benadert 
als mens, heeft de geest gemaakt tot heerser over het lichaam. Het is de geest die bepaalt. 
Het is het lichaam dat zich voegt naar de geest. Laat mij het heel simpel zeggen: U heeft 
bepaalde hoogstaande geestelijke plannen (laten we aannemen dat u zich daarmee 
bezighoudt) en u heeft migraine. Het gaat niet meer. In het andere geval bent u vanuit uw 
hooggeestelijk besef gewoon bezig met de mensheid. De migraine verdwijnt en het proces 
wordt niet gestoord. Dit is het grote verschil. Doordat u dan alle dingen samen meemaakt, 
wordt u ook heel sterk geconfronteerd met de tegenstellingen waarbinnen de mens leeft. Goed 
en kwaad (wij hebben daar vaak over gesproken) zijn heel betrekkelijke waarden. Maar of ze 
nu betrekkelijk zijn of niet, voor ons zijn ze reëel. 

Wij horen dat de Boeddha wordt bezocht door Mara, de Bittere of de Duistere en een aantal 
malen wordt verleid. Eerst met aanbiedingen, daarna met zijn dochters en vervolgens met zijn 
legerscharen. Daar zit ook een climax in. Dan denk je, dat is allemaal symbolisch. Maar zo 
symbolisch is het niet. Je wordt je bewust van de schaduwzijde van elk licht en van het licht 
dat in elke schaduw zit. Je kunt eenvoudig niet meer een onderscheid maken. Daardoor word 
je persoonlijkheid geconfronteerd met zaken die niet meer goed of kwaad zijn, maar die wel 
een persoonlijke keuze vragen, omdat het persoonlijk harmonisch zijn belangrijk is. In die 
periode word je inderdaad nogal eens door aanvechtingen getroffen. Want, zo zeg je tegen 
jezelf, waarom zou ik eigenlijk niet. Dan is het natuurlijk volkomen waar. Waarom zou je niet 
.... vult u het verder maar in. Maar je doet de dingen niet omdat je anderen daarmee in 
gevaar zou brengen, want je hebt ook begrip voor anderen. Laten we het weer eenvoudig 
nemen: U kunt als volwassene een drukke verkeersweg heus wel oversteken zonder dat er nu 
direct gewacht wordt op een groen licht. Voor u is dat helemaal niet belangrijk, want u kunt 
het tempo van de vervoermiddelen die daar voorbij razen redelijk schatten. U kunt naar twee 
kanten kijken wat er gebeurt. U zegt: Ik steek nu over. En het gaat goed. Maar daar staat een 
kind dat niet die ervaring heeft. Als het u ziet oversteken. dan denkt het: ik kan het ook. En 
omdat het dan niet uitkijkt, loopt het heel groot gevaar. 

Dat is eigenlijk de kwestie van goed en kwaad waarmee je dan wordt geconfronteerd. Je doet 
de dingen niet meer omdat ze goed zijn. Je vermijdt ze niet omdat ze kwaad zijn, maar je doet 
de dingen zo, dat je anderen niet in gevaar brengt om hun eigen evenwicht, hun eigen 
harmonie te verliezen. Daardoor trek je je dan voor een groot gedeelte van de mensheid 
terug. Niet dat je niet wordt bewogen door de mensheid, maar het is niet meer zo persoonlijk. 
Juist door de afstand die je dan al tijdens je stoffelijk leven neemt van alle klein menselijke 
dingen en je je meer bezighoudt met een geheel, kom je als vanzelf in een toestand waarin de 
harmonie met het geheel wordt bepaald. Dan kun je eventueel zelfs stoffelijk blijven 
voortleven. Maar er komt een ogenblik, dat je besef niet meer in staat is de mensheid als 
zodanig zonder meer te bezien. Je gaat het zien als een grotere samenhang. 

Je ziet niet alleen de mens, maar je ziet ook de invloeden die op hem inwerken, de geesten 
misschien die er deel aan hebben, maar net zo goed invloeden van het weer, bepaalde 
werkingen van de zon, die kunnen ook het menselijk humeur en daarmee het menselijk gedrag 
beïnvloeden. Al die dingen bij elkaar brengen je er dan toe compenserend te gaan werken 
meestal voor een aantal mensen. Het eerste dat je doet - of je bent overgegaan of niet -, 
nadat je je incarnatiespiraal verlaat is te zorgen dat voor anderen het evenwicht niet te zeer 
wordt verstoord. Je gaat alle onevenwichtigheden compenseren door er iets anders tegenover 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

307 – VOORBIJ DE NOODZAAK TOT REINCARNATIE 3

te stellen. Daardoor kom je dan als vanzelf terecht in een wereld waarin harmonie, dus het 
samengaan der dingen weliswaar een voortdurend ingrijpen vergt, maar op zichzelf toch een 
onverstoorbare harmonie kan garanderen. Als je dus zegt: aan het einde van de noodzaak tot 
incarnatie, dan zeg je in feite, aan het einde van de persoonlijke betrokkenheid en aan het 
begin van het bewust deel zijn en gelijktijdig in het geheel werken. Daar komt het eigenlijk op 
neer. 

Als we dan kijken naar de manier waarop een gewoon mens het nu bekijkt, dan wordt het erg 
moeilijk. Wanneer u hier in Nederland op dit ogenblik werkelijk die compensatie zoudt geven, 
zo goed u kunt met alle geestelijke en andere middelen, dan zou men u op zijn minst 
zonderling, maar ook gevaarlijk en onbetrouwbaar vinden. Want u bent niet meer in staat de 
eenzijdigheden te volgen. U zegt niet meer: Ik ben tegen de Centrumpartij en ik ben voor de 
PSP (ik noem maar de een of andere politieke vloek). U zegt eenvoudig: Beide hebben 
eenzijdigheid en beide zijn extreem op een verkeerde manier, maar gezamenlijk hebben ze 
een betrokkenheid die ze tot samenwerking zou kunnen brengen. Waarom moeten ze 
tegenstanders zijn? Waarom kunnen ze niet eerst komen tot de samenwerking, dan vervalt dat 
extreme denken, dat gelijk willen hebben als vanzelf. Maar ja, dan ben je voor de PSP veel te 
rechts en voor de Centrumpartij ben je een linkse rakker. 

Stel u voor, dat u zegt: Ik kan dat doen niet alleen t.a.v. de politieke kant maar ook t.a.v. 
geneeskunde en andere wetenschappen. Dan zeggen ze al heel gauw: Hé die vent wil alles 
samenvoegen. Dat is een bedreiging. Dat is waanzin, Dat kan niet. Op deze manier wordt u 
dus eigenlijk losgeweekt uit het geheel. En dan is het de grote kunst om zolang je mens bent 
toch medemens te blijven. Niet afdalen tot het niveau van de ander, dat is dwaasheid, maar 
het niveau van de ander zodanig begrijpen dat u die ander in zijn beperktheden kunt 
respecteren zonder gelijktijdig zelf erbij betrokken te worden. Dat is een situatie waarmee je 
als mens natuurlijk heel wat te maken krijgt. 

Als geest is het precies hetzelfde. Wanneer je in Zomerland komt en je zegt: Er is geen 
verschil tussen Zomerland en een duistere wereld, dan denk ik dat degenen die zichzelf al zalig 
hebben verklaard onmiddellijk beginnen met luidruchtige protesten eventueel vergezeld van 
een retrograde Satanas (ga achter mij Satan). Want zij kunnen zich niet voorstellen dat het 
licht van hun wereld alleen maar een reflectie is van precies hetzelfde van wat er in de 
werelden bestaat die voor hen duister zijn. Zij kunnen het niet aanvaarden en daarom mag je 
hen zelfs niet met die waarheid zonder meer confronteren. Theoretisch, dat mag. Maar je kunt 
hen niet meenemen en zeggen: Zie je wel, duister is net zo licht. Het ligt dus aan jezelf. Je 
kunt hun alleen zeggen: Als je bang bent voor het duister, blijf dan nog een tijdje in je lichte 
wereld tot je sterk genoeg wordt om zelf licht in het duister te zijn. Dat vinden ze dan mooi. 

Zelf licht in het duister zijn, wil iedereen graag. Wat dat betreft zijn er ook in de geest vele 
dwaze maagden die de olie opbranden, terwijl zij ze nodig hebben. Alleen hebben wij gelukkig 
een goede toevoer. Wij zijn niet afhankelijk van Saoedi-Arabië of andere oliebronnen. Ook hier 
is het weer een enorm zoeken. Het is juist dat zoeken dat je ertoe brengt om je niet meer op 
een persoonlijk vlak bezig te houden. Het kan nog wel een keer voorkomen door banden die er 
misschien bestaan. Je weet, dat ze voor jou niet belangrijk zijn maar voor anderen tellen ze. 
Nu ja, goed dan zul je daar nog wel op ingaan. Maar al die beperktheden, al die kleine 
conflicten zijn eigenlijk zo miezerig, zo drenzerig. Daarom ga je kijken naar de groep, want 
daar zien we wel de totale tendens. Al die kleinzieligheden vallen dan een beetje weg. 
Daardoor krijg je dan weer de mogelijkheid om dus meer vanuit jezelf te reageren, maar 
gelijktijdig ook te leren. Van een mens kun je niet veel leren, alleen dat je anders bent, en dat 
leer je heel gauw. Maar op het ogenblik, dat je met een groep te maken hebt en je verbonden 
voelt met de kernwaarde van die groep, ontstaat er een zodanige diversiteit van 
mogelijkheden en invloeden dat je daardoor zelf enorm wordt verrijkt. 

� Ik heb wel eens horen vertellen dat, als je eenmaal een bepaalde toestand hebt bereikt 
(dan hebben ze het over samahdi of zoiets) je dan helemaal vrij bent. 

Je kunt nooit vrij zijn. Je bent een bewustzijn. Een bewustzijn is in zekere zin de gevangene 
van zichzelf. Want geen bewustzijn kan zichzelf handhaven zonder voortdurend innerlijk 
veranderingen te ondergaan en eventueel voortdurend uitbreidingen aan zijn scala van 
mogelijkheden toe te voegen. Wij worden gedwongen tot voortgaan door hetgeen wij zijn en 
daardoor is er ook geen absolute rust. Zeker, er is harmonie. Er is kracht. Er is een sterkte. Er 



Orde der Verdraagzamen 

307 – VOORBIJ DE NOODZAAK TOT REINCARNATIE 4

is een vrede waarvan wij ons geen voorstelling kunnen maken al proberen wij het nog zo 
goed. Maar er is meer. Er is de behoefte om verder te gaan. Het is alsof wij altijd weer worden 
gedwongen te gaan naar de horizon van onze mogelijkheden om de onbekende werelden te 
betreden waarin we steeds weer nieuwe ervaringen opdoen, maar daardoor ook wijzer, 
sterker, groter worden. Al zoeken wij onszelf niet meer, ons bewustzijn bepaalt deze manier 
van functioneren.  

Dit, mijne vrienden, houdt in dat ons proces verdergaat tot het ogenblik, dat het ik-zijn zozeer 
een deel is geworden van een totaliteit dat het geen behoefte meer heeft zichzelf uit te 
breiden, maar zich alleen bewust wordt van de mogelijkheden van de totaliteit waartoe het 
behoort. Als we de titel zo stellen als we vanavond hebben gedaan: Tot na de noodzaak tot 
incarnatie, dan denk je: Mensen, jullie denken dan, God zij dank, daar ben ik dan eindelijk af. 
Maar dan begint het alleen maar weer op een grotere schaal. 

Het is zoiets als je begint als een venters de mens. Je verbetert je assortissement voortdurend 
totdat je eindelijk zover bent dat je een winkel kunt beginnen. Dan is je situatie anders 
geworden. Je noodzaken, je mogelijkheden zijn toch wel heel anders, maar blijft doorgaan. 
Dan komt er een ogenblik dat die winkel zoveel mogelijkheden gaat bevatten dat je het 
eigenlijk niet meer in een winkel kunt doen, dan word je een warenhuis. En als je een 
warenhuis bent, dan zit je weer met zoveel mogelijkheden die je moet exploiteren dat je gaat 
uitbreiden en dan word je een concern. Op die manier moet u het zien. U heeft op het ogenblik 
een beperkt aantal mogelijkheden. Denk daar alsjeblieft niet pessimistisch over, want hoe 
beperkt het ook moge zijn t.a.v. de kosmos, als u kijkt waar u vandaan bent gekomen, dan 
bent u al een aardig eind verder. Met die beperkte mogelijkheden heeft u een beperkte 
voorstelling, maar u heeft ook een beperkt oordeel. U heeft een beperkt vermogen tot 
eenheid, tot naastenliefde, tot wat dan ook. Het totaal ontbreekt U. Daarvoor bent u mens. 
Dat is helemaal niet erg. Maar hoe groter uw ervaringen worden, hoe groter de scala van 
innerlijke waarden waarop u een beroep kunt doen, des te omvangrijker eigenlijk uw contact 
met de wereld wordt. Niet in de zin van iets zuiver persoonlijks, maar in de zin van begrip 
voor, mogelijkheid tot helpen, tot ingrijpen, mogelijkheid misschien tot corrigeren, tot 
compenseren. Hoe omvangrijker het begrip wordt, des te groter zonder dat u het zelf beseft de 
noodzaak wordt om bij te leren. Want er zijn onevenwichtigheden die u niet kunt compenseren 
met de huidige middelen. Maar ergens steken ze u. U moet ze uitbreiden. En dan zoekt u naar 
nieuwe krachten en nieuwe bronnen.  

Nu is er iets dat misschien niet helemaal bij het onderwerp hoort, maar het is interessant 
genoeg om het hier te vermelden. Iets waarop ik u wil wijzen: Wanneer je een bepaald 
geestelijk niveau hebt bereikt, ontstaan er een aantal z.g. gaven. Dat weet u van mensen ook. 
Als er iets verandert in hun leven, in hun samenhang, dan zijn ze ineens paranormaal begaafd, 
helderziend, wat telepathisch of misschien wat mediamiek. Of heeft u misschien een andere 
uitdrukking daarvoor? Die mensen kunnen vaak kracht putten waar een normaal mens dat niet 
kan. Die mensen voorzien mogelijkheden waar een ander niet aan denkt. Daardoor zijn ze in 
staat hun evenwicht te bewaren onder omstandigheden die voor een normaal mens 
vernietigend of althans tijdelijk machteloos makend zijn. Als je nog verdergaat dan kom je op 
een punt waarop je zelfs materie kunt regeren.  

Een ingewijde kan heus wel van stenen brood maken. (van brood stenen maken laten ze nog 
steeds aan de bakkers over.) Zij zouden misschien ook van lood goud kunnen maken en net zo 
goed van goud lood. Zij zijn doorgedrongen in de energieverhoudingen van de materie, de 
materiële samenstellingen. Hun wil alleen is al voldoende om ergens een invloed op uit te 
oefenen. Zo worden ze langzamerhand meester. Maar dat meester-zijn is niet de hoofdzaak. 
Het meester-zijn is eigenlijk alleen maar een middel dat je kunt hanteren om daarmee je eigen 
evenwicht, je mogelijkheid te blijven handhaven. U denkt ook wel eens: waarom ben ik nu niet 
mediamiek? Er zijn zelfs mensen die zeggen: Ik ben mediamiek, terwijl ze het niet zijn. Dat 
gebeurt ook. Dan zeggen ze: Waarom een ander wel en ik niet? Iedereen zou het moeten 
kunnen. Ja, iedereen kan het. Maar de gave ontwikkelt zich eigenlijk op het ogenblik dat er 
zodanige spanningen zijn dat ze op deze wijze het best kunnen worden gecompenseerd. Het is 
een compensatiewerking. Daaruit kunnen we dan een algemene regel putten: 

In de gehele spiraal van incarnaties zullen we steeds die geestelijke mogelijkheden en 
vermogens in ons ontdekken die voor ons noodzakelijk zijn om een evenwicht te handhaven in 
onze beleving van de wereld en in ons vermogen tot uitbreiding van bewustzijn.  



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

307 – VOORBIJ DE NOODZAAK TOT REINCARNATIE 5

Dat betekent dat iemand, die eenmaal op het punt komt waarop een stoffelijke incarnatie als 
mens niet meer noodzakelijk is, als vanzelf zoveel geestelijke krachten en mogelijkheden is 
gaan beheersen dat hij daardoor automatisch kan gaan functioneren op de manier die ik u al 
heb beschreven. 

U moet het niet zien als een proces waarbij het ophouden van de noodzaak tot incarnatie een 
onderbreking vormt. Het is gewoon een culminatiepunt - vanuit menselijk standpunt - 
waardoor men zover is gegroeid dat men in een andere vorm kan verdergaan. Ik wil de 
mensen niet graag met rupsen vergelijken, want dan denken ze onmiddellijk aan de geest als 
aan een vlinder. Nu vlinderen er wel wat geesten rond, sommigen in witte gewaden en dan 
heten ze spoken. Toch is er een overgangsproces dat vergelijkbaar is. Je wordt ontdaan van de 
belemmering van de stof, maar je blijft datgene wat je innerlijk altijd bent geweest. Alleen nu 
met een veel grotere bewegingsmogelijkheid, een totaal andere wereldappreciatie, een totaal 
ander vlak van beleving. 

Als ik de les nog even mag herhalen zodat u het vooral niet vergeet: 

1. Elke incarnatie betekent een mogelijkheid tot uitbreiding van bewustzijn plus 
vermogens waardoor men steeds nader komt tot het punt waarop men zichzelf 
beheerst en gelijktijdig een harmonie kent waardoor de beheersing op een deel of op 
een groot deel van de wereld overdraagbaar is. 

2. Wanneer de incarnatienoodzaak ophoudt te bestaan, betekent dit slechts dat de meest 
optimale vorm van verdere ontwikkeling is gelegen in activiteiten die niet meer in de 
stof kunnen worden gepresteerd en waarmee men in toenemende mate een 
verantwoordelijkheid vóór en begrip voor de grotere delen van de schepping verwerft. 

3. Ook na deze incarnatienoodzaak waarin de ontwikkeling niet meer wordt onderbroken 
door perioden van dood en rust, komt toch het moment dat men zich steeds meer één 
gaat voelen met de totaliteit en daardoor de behoefte niet meer heeft tot zelf ageren, 
omdat men weet dat het geheel ageert en in het geheel de volledige samenhangen kan 
aflezen die men zuiver persoonlijk nog steeds niet had kunnen overzien. Dit ogenblik of 
punt noemt men dan je absolute bereiking. Hierin ontstaat een rust voor zover wij deze 
kunnen gadeslaan. 

Bij de bereiking van dit punt is het echter zeer wel mogelijk dat een totaal nieuwe ontwikkeling 
ontstaat waardoor u misschien een zonnegeest wordt of de heerser van gehele geestelijke 
werelden waarin anderen een bewustwording opdoen. Maar daaromtrent kan ik u, gezien mijn 
eigen ontwikkeling en mogelijkheden, geen uitsluitsel verschaffen. 

Ik hoop u hiermee een tamelijk volledig beeld te hebben gegeven. Als u daarover vragen, 
opmerkingen, commentaren heeft, dan verzoek ik u deze op schrift te stellen. 

D I S C U S S I E 

� Is ong. 500 levens niet erg weinig als sommingen van ons van vóór Atlantis (Lemurië) 
stammen en als de eerste mens ong. 4 miljoen jaar geleden op aarde verscheen? Wanneer 
spreekt u van oude, resp. jonge zielen? 

Wat dat betreft zouden we kunnen vechten over de vraag punt 1, of het de mens was of niet. 
Het was in ieder geval nog niet homo sapiens Punt 2. 500 incarnaties zijn niet zoveel, als u 
rekening houdt met de tussenperiode die kan liggen op gemiddeld 50 jaar maar kan uitlopen 
op meer dan 2000 jaar. Dan zult u verder rekening moeten houden met het feit, dat entiteiten 
uit de pro-Atlantische periode b.v. al het einde van de rit hebben bereikt, dus niet meer 
menselijk incarneren. Terwijl anderen uit diezelfde periode misschien een veel groter aantal 
levens hebben doorlopen en in dit aantal levens te weinig hebben geleerd. Misschien zijn ze in 
deze tijd nog steeds niet capabel om hun ervaringen in geestelijke betekenissen om te zetten. 
Je kunt dus alleen maar spreken over een gemiddeld aantal. Ik heb dit in mijn inleiding 
overigens niet gedaan zoals u zult hebben geconstateerd. Maar als u zegt: 500 levens is een 
gemiddelde, dan ben ik geneigd te zeggen: Het is misschien een wat voordelig geschat 
gemiddelde, maar het is niet onaanvaardbaar. 



Orde der Verdraagzamen 

307 – VOORBIJ DE NOODZAAK TOT REINCARNATIE 6

� Welke evolutie acht u waarschijnlijker? Die waarin de mens (als ziel) een soort op zichzelf 
is die los van andere soorten (dieren) een eigen ontwikkeling doorloopt of één waarin de 
menselijke ziel een voortvloeisel is van voorafgaande dierenziel-types? 

Als u zo goed zou willen zijn mij te informeren wat u verstaat onder een dierenziel-type, dan 
kan ik u misschien antwoorden. Er bestaat volgens mij geen dieren- of mensenziel. Er bestaat 
een ziel. Dat wil zeggen, een kern die - voor zover wij weten - een deel is van de totaliteit van 
het Goddelijke, waaromheen zich een bewustzijn formeert. Dat bewustzijn bereikt langs zeer 
vele levensvormen o.a. de menselijke levensvorm en deze doorloopt om daarna verder te 
gaan. Als ik moet kiezen tussen de twee evolutietypes die u heeft aangegeven, dan moet ik 
zeggen: Het eerste type is onaanvaardbaar. Het is onmogelijk, omdat mens-zijn impliceert dat 
je over een grotere hoeveelheid ervaringen beschikt. Zonder dit is zelfbeschouwing en 
zelfbespiegeling (kenmerkend voor de menselijke ontwikkeling) namelijk niet mogelijk. Zo 
moet ik mij wel - zij het met voorbehoud en enig protest zoals u heeft gemerkt - beperken tot 
het tweede type door u genoemd waarin de ziel dus vele verschillende levensvormen kan 
doorlopen, daarvan zelfs onstoffelijke voordat de menselijke vorm wordt bereikt. 

� Hebben mens en dier in hun biologische evolutie ook nog ijlere lichaamsvormen gekend 
zoals Steiner suggereert (vóór het Trias) en hebben mentaal-astraal en levenslichaam ook 
nog een eigen evolutie door gemaakt of zijn ze altijd gecorreleerd geweest aan het aardse 
leven? 

Een moeilijke vraag. Dat ze altijd gecorreleerd zijn aan het aardse dus stoffelijke leven zou ik 
graag willen ontkennen. Elke vorm van leven heeft een bepaalde situatie gekend waarin het ik 
niet stoffelijk was: dus zonder stoffelijke vorm. Daarna kunnen zeer veel bindingen met de 
materie zijn ontstaan. Die gaan van de zeer fijne (de natuurgeest b.v.) tot de zeer intense 
(zoals mens, plant dier). In al deze gevallen zou men moeten zeggen dat de lichamen, 
beschouwd als energie, primair aanwezig waren: dus ook al in de meest simpele geestelijke 
vorm. Maar dat de vorm, waarin zij zich manifesteren, wordt bepaald door het ik-besef dat op 
een gegeven ogenblik bestaat voor die ziel en daarbij voor de geest. Het resultaat is, dat een 
menselijk astraal een menselijke vorm heeft. Soms iets afwijkend van de stoffelijke gestalte 
(niet iedereen ziet zichzelf precies zoals hij is) maar toch zeer goed gelijkend. En dat het 
levenslichaam deze vorm eveneens gedeeltelijk aanneemt in zoverre er geen sprake is van 
uitwisseling van levensenergieën op welke punten de vorm vervaagt. Het is dus niet redelijk te 
stellen dat hier een evolutie wordt doorgemaakt die wordt bepaald door het stoffelijke. Je kunt 
echter wel zeggen, dat de verschijningsvorm, de manifestatie vorm wordt bepaald door het 
ik-bewustzijn. Of dit nu stoffelijk of geestelijk wordt beleefd, is daarbij verder van geen belang. 

� Is het niet waarschijnlijk dat de mensheid als geheel eerst haar geestelijke mogelijkheden 
in de stof (op aarde) moet ontplooien voordat het denkbaar wordt dat de mensheid als 
totaliteit geen noodzaak meer kent tot reïncarnatie? 

Bevestigend beantwoord. Omdat zolang er nog een mens bestaat die een stoffelijke vorm 
nodig heeft er nog een stoffelijke menselijke vorm zal zijn. Dientengevolge, zou je de 
mensheid als een geheel willen beschouwen, dan moet je stellen dat dit geheel eerst volledig 
kan zijn, indien allen het daarvoor noodzakelijke bewustzijn hebben bereikt. Dat is volkomen 
juist. Maar dan kun je ook weer stellen, dat deze totale mensheid ook maar een tussenvorm is. 
Dus een stadium van ontwikkeling waaruit delen zich steeds verder kunnen ontwikkelen. 
Terwijl dierlijke, incarnaties van heden over duizend of tweeduizend jaar weer in een menselijk 
vorm zullen verschijnen. De mens is namelijk niet de eindbestemming. Het is een 
tussenstadium, geestelijk zowel als stoffelijk. 

� Komen er nog steeds startende incarnaties voor, dus nieuwe spiralen? 
In de tijd dat het spiraaltje alweer achterhaald is, lijkt het mij wel moeilijk om daarop in te 
gaan. Zoals ik u al heb gezegd, komen er nog steeds nieuwe menselijke incarnaties van 
wezens die voordien nog geen menselijke vorm hebben gekend. Als u dan het mens-zijn als 
het begin van de spiraal wilt beschouwen (geheel juist is dit niet), dan kunt u wel zeggen dat 
er nog nieuwe spiralen bij komen. Maar aan de andere kant zoudt u ook moeten zeggen: Er 
verdwijnen er ook. Alleen is op het ogenblik de aandrang uit het dierenrijk groter dan de 
afvloeiingsregeling naar hogere regionen, helaas. Dat betekent aan onze kant dus bij de 
opvang enige overlast. 

� Is zo'n nieuwe start altijd op basis van een laaggeestelijk? 
Als u bedoelt een begin in een incarnatiecyclus als mens, dan kan worden gezegd dat er een 
laag bewustzijnspeil is. Dit heeft niets te maken met een geestelijk peil. Een wezen kan zeer 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

307 – VOORBIJ DE NOODZAAK TOT REINCARNATIE 7

harmonisch hebben geleefd, als mens incarneren en toch niet beschikken over de nodige 
mogelijkheden en combinaties om in die eerste incarnatie ook het perfecte geestelijke leven 
voor zich te realiseren. Er is hier waarschijnlijk enig verschil in formulering. In mijn 
formulering zou ik willen zeggen: Het geestelijke peil van iemand, die voor het eerst als mens 
incarneert, kan zelfs zeer hoog zijn, maar zijn beheersingspeil is dan over het algemeen laag 
omdat hij niet over een voldoende bewustzijn en ervaring beschikt om in het menselijke leven 
zich onmiddellijk goed te oriënteren. 

� Is er verband tussen spiralen van melkwegen en spiralen van stoffelijke en spirituele 
ontwikkelingen? 

Ik geloof niet dat we dat als zodanig kunnen zien. In de eerste plaats, niet elk melkwegstelsel 
is spiraalvormig. Er zijn erbij die bijna bolvormig zijn. Een groot gedeelte daarvan is 
oorspronkelijk discus-vormig of eivormig en ze vormen dan wanneer ze verouderen bepaalde 
uitwaaierende armen. In feite dus de oudste delen die meer verdicht zijn en daardoor in de 
wenteling wat verder worden afgestoten. Die vormen dan de z.g. spiraalarmen. Spiraalnevels 
zijn er voor zover mij bekend in de voor u bereikbare kosmos maar twee. 

� Is het aanvoelen van de werkelijke functie binnen het geheel en deze waarmaken zo goed 
je kunt een werkelijke bereiking in de richting van de perfecte harmonie? Zo ja, waarom?  

Ik heb moeite met het woord "bereiken". Ik zou zeggen: het is een stap voorwaarts. Of het 
een bereiking is, dat hangt van zoveel andere zaken af. Maar als je voelt wat juist is en je 
probeert deze juistheid zelf waar te maken zonder anderen onder het juk van de juistheid te 
doen buigen, dan heb je m.i. in ieder geval in ervaring, in bewustzijnsontwikkeling een 
behoorlijke stap voorwaarts gezet. Of er daarbij een algemene harmonie ontstaat, betwijfel ik. 
Er ontstaat in ieder geval een beperkte harmonie, mede gebaseerd op zelfaanvaarding die je 
grotere mogelijkheden in de geest geeft en daardoor ongetwijfeld bij eventuele verdere 
incarnatie-noodzaken grotere mogelijkheden tot verdere ontwikkeling ook in de stof. 

� De Ramayaren-yoga kent een strakke 15-jarige training tot kosmisch bewustzijn. Kunt u 
aan de hand van deze training de opeenvolgende stappen naar de werkelijke harmonie 
weergeven? 

Ach, er zijn er zoveel. Laten we in de geestelijke yoga de volgende stappen maar noemen: 

1. Het aanvaarden van een hogere wereld. 

2. Het bezoeken van die hogere wereld onder geleide. 

3. Het je zodanig gewennen aan deze geestelijke wereld dat ze zonder geleide kan worden 
betreden, waarna je wederom onder geleide de hogere wereld begint te assimileren, in 
die hogere wereld onder geleide verder gaat en zo verder tot je eindelijk zelfstandig alle 
werelden weer kunt betreden. 

Het is een training die overigens in haar stoffelijke opzet vaak meer een beroep doet op de 
fantasie dan op de reële geestelijke bereiking (neemt u mij niet kwalijk dat ik dat erbij zeg) 
zodat het systeem op zichzelf niet zonder meer bij het doorlopen daarvan een werkelijk 
volledige beheersing en geestelijke ontplooiing mogelijk maakt. Daar echter de leer een aantal 
kosmische factoren bevat die reëel bestaan, ook al worden ze beeldend weergegeven, zou ik 
stellen dat de leer op zichzelf voor degene die zich ermee bezighoudt ongetwijfeld een juister 
besef van het kosmische bestaan mogelijk maakt en daarmee een meer harmonische en 
verdere uitbreidingen kosmische zin van het bewustzijn. 

� Spelen in een laatste incarnatie altijd harmonieën met hogere krachten (b.v. Heren van 
Licht e.d.) een centrale rol? Zo ja, waarom? 

Dat ligt natuurlijk aan het standpunt van waaruit u het beschouwt. In de persoonlijkheid zijn 
dergelijke harmonieën altijd bepalend en beheersend. Vaak gaan die nog verder dan de Heren 
van Licht, van Wijsheid etc. Wat de buitenwereld betreft, deze harmonieën zijn niet altijd 
constateerbaar omdat het geheel een dienstbaarheid betekent die soms voor anderen zelfs het 
scheppen van conflict, betekent en niet alleen maar een ontwaken tot hoger bewustzijn of het 
scheppen van een nieuwe leer. 

� Is het laatste leven op aarde noodzakelijkerwijs er een als adept e.d. of kan men ook als 
boekhouder, sportheld of zelfs als gehandicapte in dat leven zijn? 



Orde der Verdraagzamen 

307 – VOORBIJ DE NOODZAAK TOT REINCARNATIE 8

Onder boekhouders zul je inderdaad soms een adept aantreffen. Een adept is namelijk niet 
degene die zichzelf als zodanig toont en verkondigt, maar degene die door zijn innerlijke 
waarden de juiste contacten weet te vinden waardoor hij zo functioneel en harmonisch 
mogelijk actief is zonder daarbij af te wijken van de normen waar dit overbodig is. Kortom, de 
ware adept is de wetende, die onder de mensen leeft als mens om door zijn meer 
bovenmenselijk besef en gaven de mens te helpen om beter mens te zijn. 

� Heeft Jezus gewoon een aantal aardse levens gehad of komt hij daarvóór van een 
inmiddels geëxplodeerde planeet uit een ander zonnestelsel? Zo ja, welke en wanneer 
ongeveer? 

Die mogelijkheid kunnen we zeker niet uitsluiten. Maar één ding is zeker. Jezus heeft 
meermalen op aarde geleefd voordat hij als Jezus en Christusdrager de stichter werd van een 
christendom dat de meest perfecte verloochening van zijn werkelijke wezen en leer 
voortdurend schijnt in te houden. 

� Zijn enkele levens van Ramana Maharishi (die ten slotte de werkelijkheid heeft bereikt) u 
bekend? Was hij eerder ook al leermeester voor velen? 

Inderdaad. En ook in dat geval waren er t.a.v. de praxis van de verkondigde theorie bepaalde 
kritieken mogelijk. 

� Men komt bij regressies soms uit bij aapachtigen, soms bij buitenaardse wezens. Stammen 
de eerste mensen van de (mens) aapachtigen af of zijn ze allemaal van buitenaardse 
oorsprong? 

Ja, ja, het probleem van de buitenlanders dringt op elk terrein door. Zelfs Darwin kan zich 
daaraan niet meer onttrekken. Om u gerust te stellen: de menselijke ontwikkeling is terug te 
vinden bij het begin van de simiaanse ontwikkeling. Er is betrekkelijk vroeg een splitsing 
tussen degenen die de huidige aapachtigen zijn en degenen die zichzelf mens noemen. U mag 
aannemen dat er inderdaad een vermenging heeft plaatsgevonden, meermalen zelfs, tussen 
de eerder ontwikkelden van de aapachtigen en gestrande ruimtevaartbemanningen. U vindt 
zelfs in de bijbel een verwijzing daarnaar waar wordt gezegd, dat de zonen des hemels 
ingingen tot de dochteren der mensen. Dit heeft over het algemeen in de menselijke evolutie 
enige tijd daarna wel voor een sprongmutatie gezorgd door de inbreng van nieuwe genetische 
waarden. Hierdoor kunnen dus bepaalde vreemde ontwikkelingen, die in beperkte gebieden 
plaatsvonden, worden verklaard. Maar de werkelijke erfmassa en origine liggen bij de 
aapachtigen. Indien u dit niet gelooft, dan moet u naar een voetbalwedstrijd gaan. En het 
publiek bekijken. 

� Wordt de evolutie niet enorm versneld door de veel grotere toegankelijkheid van leringen 
via boeken en ook via een enorm toegenomen wetenschappelijke kennis? 

Hier zien wij een bekend versschijnsel, het verwarren van geleerdheid en wijsheid. Wijsheid 
betekent inzicht in het wezen der dingen. Het is voor de geest en de ziel belangrijker dat u 
inzicht gewint in hoe weinig zaken dan ook, dan dat u weten heeft omtrent ontelbare zaken. 
Hier is dus geen antwoord mogelijk behalve het ene: Slechts datgene, wat u werkelijk in u 
kunt opnemen en dat wezenlijk uw begrip van de totaliteit en daarmede uw harmonische 
mogelijkheid vergroot, zal uw evolutie geestelijk gezien versnellen. Wat betreft de stoffelijke 
ontwikkelingen: uitgaande van de huidige situatie zou ik meer willen spreken van revolutie dan 
van evolutie, omdat in vele gevallen de menselijke vorm aan levensvatbaarheid aan het 
verliezen is in de huidige ontwikkeling. 

� Wanneer het stadium van niet meer te behoeven incarneren is bereikt, is het dan nodig alle 
ervaringen, kennis, kunde (vermogens) gebaseerd op voorgaande levens naar boven te 
halen en beschikbaar te hebben? 

Ik vind het een heel mooie vraag, maar alweer berust ze enigszins op een misverstand. De 
geest is het totaal van alle ervaringen die voor u van wezenlijk betekenis waren. Daar kan dus 
kennis, kunde en dergelijke bij behoren. Het zijn deze dingen die uw wezen uitmaken, zoals de 
ziel uw leven, uw bestaan uitmaakt. Wanneer u het einde van de incarnatiecyclus bereikt, dan 
zullen al die dingen die u hebben gevormd deel blijven van uw wezen. U behoeft ze niet naar 
boven te halen. Ze zijn eenvoudig aanwezig en vormen een soort automatisme - om het 
vergelijkend te zeggen - zo simpel als uw knipperen met het oog op het ogenblik dat er een 
stofje in uw richting komt dat u misschien niet eens ziet. Daarom krijgt u zo weinig stofjes in 
het oog. Het is duidelijk, dat een entiteit daardoor juist in het begin, gezien haar wezen, 
achtergrond en mogelijkheden, zich in de eerste plaats zal bezighouden met groepen mensen. 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

307 – VOORBIJ DE NOODZAAK TOT REINCARNATIE 9

Dat is bijna onvermijdelijk. Maar daardoor wordt het weer mogelijk om nieuwe ervaringen toe 
te voegen aan het geheel waarbij de vermogens niet teloor gaan, maar hun betekenis wel 
verandert: ze worden a.h.w. onderdelen van een groter besef en scheppen juist daardoor de 
mogelijkheid om in meeromvattende situaties beter te reageren. 

Afsluiting 

Er zijn zoals in het onderwerp al is gebleken heel veel dingen, die aan het einde van een cyclus 
van incarnaties een hoofdrol spelen. In het gewone stoffelijke bestaan herken je die vaak 
onvoldoende. U zult mij willen vergeven dat ik aan het einde van deze voordracht hieraan nog 
enige aandacht wil besteden.  Elke mens, die bewuster is geworden en langzaam maar zeker 
het einde van zijn incarnatiecyclus gaat bereiken, zal beseffen dat hij niet het recht noch de 
plicht heeft om anderen op welke wijze dan ook te beïnvloeden zolang zij leven volgens 
hetgeen hun ware wezen en geloof inhoudt. Hij zal zich echter niet gehouden voelen aan de 
normen of regels die anderen op deze wijze voor zich hebben geschapen. Hij zal zoeken naar 
een perfecte eerlijkheid voor zichzelf, maar zal gelijktijdig de werkelijkheid van zijn wezen voor 
een groot gedeelte bemantelen voor anderen. Ook dat is begrijpelijk. 

Als je bewustzijn uitgaat boven dat van je omgeving, zou je anders te zeer geneigd zijn om die 
omgeving met je eigen maatstaf te meten. En juist dit zou je verdere ontwikkeling kunnen 
belemmeren. Je moet eenvoudig jezelf zijn. Leven zoals je bent. Juistheid volgens je eigen 
besef in je leven voortdurend tot uiting brengen. Maar gelijktijdig moet je respect hebben voor 
alle anderen die misschien een andere weg volgen of nog niet zover zijn gekomen als u bent. 
Neem vooral niet het laatste als het meest waarschijnlijke aan. U beschikt nog niet over de 
mogelijkheid daarover te oordelen. 

Vrij zijn betekent in wezen: je niet laten binden door omstandigheden. Het betekent leven in 
het heden, niet leven met morgen of met gisteren. Een bewustwording impliceert een direct 
reageren op al wat nu bestaat, niet op datgene wat nu mogelijk zou zijn, maar wat nu is. Elke 
mens kent bepaalde ogenblikken waarop hij reeds zo reageert. Maar pas als u bewust en 
gedurende uw hele leven op deze manier voor uzelf een steeds groeiende harmonie tot stand 
weet te brengen, kunt u zeggen: Ik nader het einde van mijn cyclus van incarnaties. Zeg niet: 
O, dan komt het ogenblik van voleinding of voltooiing. Want al wat u ooit zoudt kunnen zijn is 
reeds deel van uw wezen, het is alleen niet beseft. 

Zeg steeds tot uzelf: Hoe kan ik nu, in deze tijd volgens mijn beleven en beseffen zonder 
anderen te hinderen, te schaden of te onderwerpen aan mijn wil zo juist mogelijk leven, zo 
harmonisch mogelijk leven. Een mens, die in zich voortdurend harmonie vindt, die in zich een 
zekere blijheid van bestaan weet te vinden, nadert ongetwijfeld met steeds rassere schreden 
het ogenblik waarop de noodzaak tot incarnatie ten einde is. 

Deze wereld loopt niet, zoals velen denken, teneinde. Wel staan er een aantal veranderingen 
voor de deur waarvan de meesten van u de voleinding niet meer zullen zien. Er blijven mensen 
en u zult als mens kunnen terugkeren, indien dat noodzakelijk is. U zult zich niet kunnen 
onttrekken aan die noodzaak, indien in u geen voldoende harmonie en evenwicht bestaan. 
Daarom is harmonie, innerlijke blijheid, levensaanvaarding, erkenning van de betrekkelijkheid 
van alle dingen voor u het meest belangrijke dat er kan zijn. Na de noodzaak tot stoffelijke 
incarnatie zullen wij verdergaan. Laten wij niet vragen: hoe? Laat ons niet vragen, waarom? 
Want deze vragen kunnen wij nimmer duidelijk en goed beantwoorden. Laat ons slechts 
zeggen: 

Ik besta nu volgens de beste harmonische waarden die ik in mijzelf erken. 

Ik beleef nu zo blijmoedig mogelijk al datgene wat voor mij bereikbaar en mogelijk is. Ik laat 
mij niet door het gebeuren, door mensen of anderszins mijn harmonie ontnemen. Ik zoek haar 
steeds terug te vinden in de vorm waarin ze in mij kan bestaan. Dan zult u, hoe lang of hoe 
kort uw weg door de stof ook moge zijn, eens met zekerheid constateren dat uw leven een 
belangrijke stap voorwaarts is geweest in het geheel van uw ontwikkeling naar de totaliteit.  


	VOORBIJ DE NOODZAAK TOT INCARNATIE
	Afsluiting


