
© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

257 – DE WAARHEID IN DE INNERLIJKE MENS 1

DE WAARHEID IN DE INNERLIJKE MENS 

De werkelijkheid zoals ze in ons leeft. Waarheid bestaat namelijk niet. Dat is iets waarvan vele 
mensen zullen schrikken. O ja, er zijn, natuurlijk wel waarheden. Er is een blad dat De 
Waarheid heet. Er zijn kerkelijke waarheden, socialistische waarheden, maar iets wat wérkelijk 
waar is, is universeel en altíjd waar. 

Een dergelijke waarheid te constateren is voor een mens onmogelijk. De enige waarheid die 
voor een mens te vinden is, ligt in zijn eigen wezen. Diep in zichzelf heeft hij een wereld en 
een levensbesef dat altijd hetzelfde zal blijven. Dat kan niet worden aangetast door 
conditionering van buitenaf en het kan ook niet door verandering van levensomstandigheid en 
een andere richting krijgen. Als we dus spreken over de waarheid in de innerlijke mens, dan 
spreken we in feite over de kern van de mens zelf en over al datgene wat zich daarin kan 
manifesteren. Misschien had u het prettiger gevonden, als ik zou spreken over de waarheid in 
de politiek of zo. Maar ja, de waarheid in de politiek is de aangepaste leugen die het maximaal 
haalbare mogelijk maakt. En de waarheid in het geloof is eigenlijk die verkondiging waaraan 
de verkondiger een maximum aan gezag meent te ontlenen. Het is helaas zo en niet anders. 

U leeft. U bent van jongs af geconditioneerd. Bepaalde dingen zijn goed, bepaalde dingen zijn 
slecht. Dat kan zijn. Maar dat is dan toch altijd een sociale opvatting. Als u zich bezighoudt 
met goed of kwaad, dan kunt u dat nooit doen vanuit de gemeenschap; dat kunt u alleen doen 
vanuit uzelf, dat is duidelijk. Als u in uzelf bezig bent, dan zijn er heel veel dingen waarvoor u 
terugschrikt, totdat u zich realiseert, dat dit terugschrikken eigenlijk niets te maken heeft met 
een innerlijke werkelijkheid, maar eerder met al datgene wat men u heeft ingepompt in de 
jeugdjaren of wat u voortdurend aan alle kanten wordt toegeroepen door een spraakmakende 
gemeente. 

Leven op zichzelf impliceert beleven. Het beleven is niet te beperken anders dan door de 
mogelijkheden die een levensvorm geeft. Als u dus van uw mogelijkheden (geestelijke of 
stoffelijke) gebruik maakt, dan blijft u binnen het kader van hetgeen voor u leven is. Dat kan 
nooit kwaad zijn, maar het kan ook niet goed zijn. Het is leven. De waarheid van uw eigen 
leven is kosmisch gezien uw verbondenheid met de innerlijke machten en krachten die 
resulteren in de verbinding met God. God is de abstractie die we postuleren om ons bestaan 
voor onszelf te verklaren. 

Wanneer ik met die God te maken heb, dan heb ik te maken met alle dingen. Er zijn mensen 
die zeggen: God wil alleen het goede. Dat is natuurlijk nonsens, tenzij wij stellen dat onze God 
ook maar beperkt is. Wat dat betreft, er zijn theologen die zeggen dat God weliswaar 
almachtig wordt genoemd, maar dat Hij ook niet alle dingen kan doen. Want, zeggen zij, Hij 
kan niet ingaan tegen zijn Wezen. Alsof zij weten wat zijn wezen is! Als je hoort hoe ze erover 
praten, dan lijkt het meer op de Twee Wezen theologisch vertaald. 

Als ik te maken heb met God, dan heb ik te doen met de totaliteit. Maar in die totaliteit speelt 
alles een rol; ook moord en doodslag, het eet en wordt gegeten, het ontstaan en de ondergang 
van sterren en alle neigingen en kwaliteiten die u lichamelijk of anderszins bezit. Ze maken 
gewoon deel uit van het geheel. Op zichzelf kunnen ze dus nooit goed of kwaad zijn. Als u 
vanuit die waarheid vertrekt, dan komt u tot een definitie van goed en kwaad als zaken die 
voor uzelf tellen. Dan kan ik zeggen: Het is voor u niet erg, als u de kop verliest - of dat nu is 
in een zenuwvlaag of per guillotine - want het verandert niets aan het leven; het is een 
ervaring meer. Maar u zult ongetwijfeld liever een ogenblik in paniek verkeren dan absoluut 
voor eens en voor altijd blijvend geschoren worden, zodat u geen kop meer over heeft. Dat is 
uw persoonlijke benadering. Dan is de guillotine voor u meer kwaad dan gewoon even de kop 
verliezen, wanneer u in een netelige positie verkeert. 

Zo geredeneerd is de waarheid voor ons, dus eigenlijk allereerst de waarheid van onze eigen 
kwaliteiten. Wij kunnen nu wel zeggen dat er heel veel mogelijkheden zijn om een goddelijke 
en geopenbaarde waarheid te ontvangen, maar als we goed kijken, dan blijkt dat alles wat 
geopenbaard wordt al zo'n baard heeft, gebaseerd is op tijden die nu niet meer bestaan en 



Orde der Verdraagzamen 

257 – DE WAARHEID IN DE INNERLIJKE MENS 2

wordt verwrongen door uitleggingen die niets meer te maken hebben met de oorspronkelijke 
bedoelingen. Dus laten wij ons daarin niet al teveel in vastbijten, want de waarheid ligt in 
uzelf. 

Als u die waarheid zoekt, moet u eerst trachten te begrijpen op welke manier u wordt 
beïnvloed. De buurt vindt het niet goed. Moeder heeft altijd gezegd, dat ..... De 
minister-president heeft kort geleden wederom gewezen op het feit dat..... Dat heeft toch niets 
met u te maken. Als u merkt dat het daaruit voortkomt - opzij. Als u bepaalde dingen goed 
heet, dan moet u zich ook eens afvragen waarom u ze zo goed vindt. Wordt u daar beter van? 
Wordt u daar harmonischer van? Wordt u er gelukkiger door? Of is het alleen maar het 
herhalen van een kreet die zo vaak rond u geklonken heeft, dat u per ongeluk haar als 
waarheid bent gaan beschouwen? En als u dat in u kunt oplossen, wat zijn de beïnvloedingen 
die u ondergaat en wat blijft erover? Dan komt u een klein beetje dichter bij de waarheid van 
de innerlijke mens. 

Het is een lastig proces. Zijn we bereid om die invloeden en beïnvloedingen te zien zoals ze 
zijn, dan blijkt verder dat onze levenshouding en ons oordeel in het leven niet alleen 
afhankelijk is van abstracte waarheden. Integendeel, een groot gedeelte van onze normen, 
van ons gedrag wordt mede bepaald door de manier waarop de wereld op ons reageert. Als 
iedereen met lange rokken loopt, dan is het dwaasheid om met hotpants te paraderen; je 
wordt belachelijk. Zijn hotpants daarom kwaad? Neen. Maar het lopen in hotpants is voor de 
persoon kwaad, omdat daardoor een andere benadering van die persoonlijkheid wordt 
veroorzaakt. 

Hier ligt kwaad dus kennelijk in datgene wat u geredelijk van de wereld buiten u kunt 
verwachten. Hetzelfde geldt voor goed. Denkt u dat het veel uitmaakt, of u hip gekleed bent of 
misschien u in het oudste kostuum ter wereld vertoont? Dat heet 'streaken' tegenwoordig (in 
je blootje door de straten rennen of fietsen). In de praktijk niet, tenzij het erg koud is. Maar 
voor de mensen betekent het veel, dus ook voor u. De erkenning, die u probeert af te dwingen 
door uw gedrag en door uw kleding, zijn voor u goed omdat ze relatie bepalend zijn ten 
aanzien van de wereld waarin u leeft. 

Die dingen hebben echter niets te maken met waarheid. Ze zijn komedie. Als je komedie gaat 
bezien voor wat ze is, dan blijkt dat elke mens en wat dat betreft ook elke geest in zekere 
mate steeds bezig is om met zichzelf een spel te spelen. Daarmee probeert hij zijn innerlijke 
waarheid niet geheel te verloochenen en gelijktijdig toch aan verwachtingen van anderen te 
beantwoorden. 

Nu is dat laatste onmogelijk. Je kunt nooit werkelijk aan de verwachtingen van een ander 
beantwoorden, omdat een ander je nooit werkelijk zal laten merken wat hij van je verwacht. 
De ander heeft namelijk ook een gedragscode en daar staat in wat hij van jou zou moeten 
verwachten; en dat doet hij beslist niet. Hier hebben we dan het belangrijkste punt van het 
onderwerp: De waarheid in mij is niet iets wat ik onbeperkt kan uiten. Het is iets wat ik alleen 
in mijzelf kan herkennen en waardoor ik de rol die ik speel in het leven, juister en 
gemakkelijker kan spelen zonder gelijktijdig daardoor te worden veroordeeld tot eenzijdigheid 
of te vergaande persoonlijke beperking. Maar daarmee zijn we er natuurlijk nog niet. Als ik 
spreek over de waarheid in de innerlijke mens, dan moet ik mij ook afvragen: hoe kan die 
waarheid eruit zien ook al weet ik dat ik haar nooit volledig kan uitdrukken. Dan is de eerste 
waarheid die een mens in zich ontdekt: angst voor de dood en gelijktijdig toch een 
verwachting van leven. Het is alsof een mens einde en eindeloosheid in zich bevat als een 
soort balans. Hij kan op grond van emotie of geloof kiezen voor het voortbestaan of voor de 
uitblussing. Maar dat is eigenlijk maar bijkomstig. Zelfs de meest heilige mens is over het 
algemeen, als het erop aan komt, bang om te sterven. En zelfs de meest zondige mens, de 
grofste materialist die je je maar kunt denken, zal op het ogenblik van sterven zich toch 
afvragen, of hij niet zal voortleven. Deze typische houding maakt duidelijk waar bij ons de 
waarheid zit. 

Wij komen tot een levensomschrijving die gebaseerd is op de ervaringen die we opdoen in het 
bestaan waarin we verkeren. Dat er een ander bestaan is, dat voelen we wel aan, maar we 
kunnen het niet definiëren. En naar gelang de omstandigheden zijn, verwachten wij ofwel in 
dat andere bestaan een rechtvaardiging, een mogelijkheid om te ontvluchten aan het heden, 
danwel een soort doem waardoor eigenlijk al datgene wat wij innerlijk niet konden aanvaarden 
nu een last wordt die niet te, dragen is. 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

257 – DE WAARHEID IN DE INNERLIJKE MENS 3

Zo bezien is onze waarheid dus gebaseerd op een eeuwigheidsgevoel waarbij wij niet in staat 
zijn de eeuwigheid voor ons op een vaststaande manier te projecteren. Soms benaderen wij 
dat, maar dan is het op grond van een geloof, dus een emotionaliteit waardoor we een van 
beide aspecten tijdelijk voor ons onderdrukken. 

Een tweede vraag die ook heel typisch is, is die van onze waardigheid. Elke mens heeft in zich 
een gevoel van betekenis. Dat kun je terugvinden tot in het diepste van zijn wezen. De 
waarheid is dus, dat wij betekenis hebben anders zou het in ons niet bestaan. Maar dan blijkt 
weer dat wij dit gevoel van betekenis gaan projecteren in omstandigheden die ons van 
buitenaf worden voorgesteld. Zonder hatelijk te zijn kun je zeggen: Ik heb toch wel geestelijke 
betekenis, want ik zit in het bestuur van de O.D.V. Dit is natuurlijk onzin. Zo kun je ook 
zeggen. Een chauffeur van een bus vervoert veel mensen en dat heeft ook geestelijke 
betekenis. Dat heeft op zichzelf niets ermee te maken. Wij zoeken een uitdrukking, zoals 
anderen het zoeken in een titel, in bezit of in vele andere dingen waardoor ze zichzelf proberen 
te bewijzen dat ze waardig zijn. Maar als ik die waarde in mij draag, dan behoef ik die niet te 
bewijzen. Ik behoef niet te bewijzen dat ik betekenis heb. Het feit alleen dat ik ermee bezig 
ben, bepaalt al dat ik die bezit. En dan gaat het weer om de definitie. 

De definitie van betekenis is voor ons te geven doordat we alweer beperkt zijn door ons besef 
van de eigen wereld, de eigen persoonlijkheid en eventueel van andere werelden. Waaruit we 
reeds het volgende kunnen concluderen: De waarheid in de kern van de mens zegt hem dat 
het leven niet wordt beëindigd door de dood, omdat hij een betekenis heeft - al kent hij die 
niet - die kennelijk behoort bij zijn wezen en als zodanig blijvend zal zijn. 

Maar er is nog meer. Wat beteken ik voor anderen? Dat is ook zo'n mooie vraag. Er zijn 
mensen druk bezig met het verwerven van betekenis voor anderen. Maar als ik dat zo 
nadrukkelijk doe, dan is het misschien omdat ik het gevoel heb dat ik die betekenis voor 
anderen niet bezit. Waarheid in mij is dat er tussen mij en anderen, verwantschap bestaat. 
Niet álle anderen, sómmige anderen. Deze verwantschap behoeft niet door feiten te worden 
aangetoond omdat ze altijd een spontane erkenning is. Op het ogenblik, dat ik eerst iets aan 
mijzelf moet bewijzen, zeg ik dat feitelijk die betekenis diep in mij niet aanwezig is. 

Hoe, ik de dingen doe, is dan ook niet van belang. Naar buiten toe natuurlijk wel. Er zijn 
mensen die zeggen: Naar de maan gaan, is niet zo erg, maar als je terugkomt, dan word je 
gekust door de voorzitter van de Partij en dat is wel erg. Er zijn ook Nederlanders die zich rot 
schamen, als ze de accolade ondergaan. Hieruit ziet u dat het gaat om de uiterlijkheid en niet 
om de innerlijke waarde of betekenis. Zo goed als dergelijke omhelzingen en andere tekenen 
van goedkeuring heel vaak eerder een bewijs zijn van het niet bestaan dan van het wel 
bestaan van een relatie. U vindt het misschien vreemd dat ik dit zeg maar we zoeken de 
waarheid in de innerlijke mens. De waarheid in de innerlijke mens zegt, dat bestaande relaties 
zich altijd manifesteren, ook als er geen menselijke continuïteit of een menselijk pogen aan 
verbonden is. Daar waar geen relatie bestaat, kunnen we doen alsof.  

Maar: 

1. we kunnen het innerlijk nooit als een volledige waarde vinden,  

2. we zijn niet in staat om de betekenis zodanig uit te spinnen dat ze eeuwigheidswaarde krijgt 
in ons eigen erkennen.  

Ook dat is interessant om te zien. Dan heeft de mens verder in zich een wonderlijke relatie die 
we 'band met God' noemen. Ik heb al gezegd: God, is een postulaat; het is geen bewezen 
waarde. Maar als we dat in ons voelen of we dat nu God noemen of wat anders - dan moet het 
waar zijn. Er is iets waaruit ik kracht verkrijg. Maar datzelfde iets zal op het ogenblik, dat ik 
probeer mij daarvan los te maken, kracht van mij nemen. Zo eenvoudig is dat. Dan moeten we 
zeggen: De waarheid van de innerlijke mens is, dat er één verbondenheid bestaat waar zijn 
werkelijk bestaan bij voortduring van afhankelijk is. Het is deze verbondenheid waardoor de 
mens sterk of zwak kan worden. Naarmate, hij die verbondenheid meer als een 
vanzelfsprekend deel ervaart en weet in te brengen in elke wereldbeleving, zal hij ten aanzien 
van die wereld sterker zijn. Dat wil niet zeggen een krachtpatser zijn of zoiets, maar gewoon 
sterker van geestelijke mogelijkheden. Hij zal beter kunnen leren en is leergierig. Dan zijn er 
nog waarheden die misschien niet zo gemakkelijk zijn terug te vinden als die welke ik u nu heb 
opgenoemd. Dit is allemaal praktisch rechtlijnig. Het blijkt, dat elke mens een verbondenheid 



Orde der Verdraagzamen 

257 – DE WAARHEID IN DE INNERLIJKE MENS 4

heeft met een bepaalde trilling. Nu kunt u wel zeggen dat het niet waar is, maar er zijn dingen 
die je stil maken, die a.h.w. even je denken uitschakelen. Neem maar aan, dat dit trillingen 
zijn die harmonisch zijn met de kern van uw wezen. Het blijkt ook dat er trillingen zijn die u 
alleen maar kregelig maken, die u a.h.w. uitputten en die u van u afwerpt. En dan gaat het nu 
niet om de mode. Per slot van rekening, Bach en zeer moderne muziek hebben soms zeer veel 
gemeen en vele oude liedekens zijn, al even stotend als sommige van de nieuwste discohits. 
Het gaat dus niet om de soort, naar gewoon om een bepaalde vibratie en die doet je wat. 
Datgene wat mij wat doet en mij daarbij stil maakt, dus mijn denken uitschakelt, heeft een 
directe weg naar mijn normaal niet bewust beleefde innerlijk. 

Ik ben verbonden met bepaalde waarden in de wereld buiten mij en deze kunnen worden 
uitgedrukt door harmonische. Ik kan daar een heel mooi verhaal bij vertellen van de straal 
waar u bij hoort, maar dat zijn allemaal uitleggingen. Dat zijn pogingen tot classificeren, tot 
indelen. Als je de werkelijkheid bekijkt, dan is die innerlijke verwantschap, dit harmonisch 
resoneren zou ik haast zeggen van de innerlijke kern met waarden buiten het "ik" voor ieder 
mens wel een beetje anders. Het kan zich uitstrekken tot zelfs het soort licht waarvoor je 
gevoelig bent, niet alleen de klank maar ook de kleur. Het kan een vormbesef zijn, het kan een 
geestelijke uitstraling zijn. Altijd weer blijkt dat, indien wij harmonisch zijn op één gebied, alle 
andere voor ons harmonische mogelijkheden binnen datzelfde gebied vallen. Ze kunnen op een 
veel hogere of veel lagere frequentie liggen, maar het is steeds dezelfde gamma die ons 
aanspreekt. Als wij daarmee nu rekening houden, dan moeten we zeggen: 

Ons diepste "ik" is op de waarheid afgestemd. Het kan niet met de gehele schepping 
harmonisch zijn, maar slechts met een deel. Alleen middels de kernwaarde of de binding met 
de Godheid is harmonie met het geheel te bereiken. Maar daarbij valt dan ook de persoonlijke 
ervaring weg. U zult zeggen: dat is allemaal wel leuk, maar wat heb je eraan. Ik zal proberen 
dat duidelijk te maken. 

In de eerste plaats: Innerlijke waarheid zoeken kunt u het beste doen door eerst eens te zien 
welke denkbeelden u van buitenaf worden opgedrongen. Wat is een modeverschijnsel en wat 
is blijvend? Dat kunt u doen door na te gaan welke benadering tot iets in het leven, 
onverschillig wat u heeft gehad van jongs af, tot aan uw huidige leeftijd. Hierdoor zal u 
duidelijk worden dat u bepaalde kwaliteiten bezit die wel door de mode worden beïnvloed, 
maar die op zichzelf onveranderlijk zijn. Als u deze grondwaarde heeft gevonden, dan kunt u 
uw hele reactie verder afstemmen op deze grondwaarde. Die waarde is niet goed, ze is ook 
niet kwaad, maar ze is voor u een essentieel deel van de persoonlijkheid. Om de waarheid in u 
op enigerlei wijze uit te dragen zult u eerst met die kwaliteiten rekening moeten houden. 

In de tweede plaats: Elke mens heeft een geloof. Soms zijn het dromen over wat de wereld zal 
worden. Soms zijn het dromen over krachten die in de wereld zullen ingrijpen. Soms is het een 
droom over wat u zelf zou willen betekenen voor anderen. Ook de vorm van die dromen, de 
inhoud ervan, zal voor een groot gedeelte worden bepaald door uw omstandigheden, door alles 
wat u beleeft, heeft beleefd en zelfs door datgene wat de wereld u voorhoudt. Maar ook hier zit 
een lijn in. Datgene wat ik altijd weer zou willen zijn voor de wereld, voor anderen is een 
kerneigenschap van mijn wezen. In waarheid druk ik hiermee de voor mij enige harmonische 
band met de wereld uit. Door ook dit te begrijpen, kunt u zich vele moeilijkheden besparen. U 
kunt alleen op grond van deze erkenning uw relatie met mensen juister stellen. 

Natuurlijk, het is erg mooi om met veel zelfoverwinning iets voor anderen te doen maar op een 
gegeven ogenblik moet u zich ook afvragen: Waarom doe ik dit? Als ik wil boeten voor een 
tekort, dan is dat zeker niet de meest juiste ervaring. Maar als ik alleen op die manier het 
gevoel heb mijzelf te kunnen zijn, dan is het goed. Daarvoor behoeft u geen enkel gebied uit 
te schakelen, van het meest esoterische en magische tot het meest laagstoffelijke toe. Hier is 
wat ik werkelijk probeer te zijn de maatstaf voor alles wat ik in de wereld ontmoet. Niet omdat 
ik daarmee de waarde van de wereld goed kan inschatten (want ik heb de waarde in mij en 
niet buiten mij, buiten mij blijft het altijd een droomwereld, een illusiewereld). Maar zo kan ik 
mij juist oriënteren in elke wereld van verschijnselen die ik op dat moment als de mijne 
ervaar. 

Schuldbewustzijn is natuurlijk erg mooi. Er zijn mensen die zich schuldig voelen omdat zij de 
belasting nog niet hebben betaald. Er zijn mensen die zich schuldig voelen omdat zij een 
onaangenaam woord hebben gezegd tegen een ander al verdiende die het. Je hebt mensen die 
voelen dat zij tekortschieten tegenover God, tegenover de kerk, de natuur en noemt u maar 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

257 – DE WAARHEID IN DE INNERLIJKE MENS 5

op. Kijk, tekortschieten doen we natuurlijk allemaal en bij voortduring. Laten wij ons dus niets 
voorgoochelen. Wij zijn niet volmaakt en wij kunnen in de verschijnselenwereld, de 
volmaaktheid nooit vinden; die kunnen we alleen vinden, als wij buiten de verschijnselen leren 
bestaan. Maar onvolmaaktheden duiden toch ook wel iets aan: mijn belangstelling. 

Waarom heb ik belangstelling voor die dingen? Waarom houd ik mij bezig met, en noemt u 
maar op: het milieu, de rechten van de vrouw, de emancipatie van de man, ook hard nodig. 
Waarom doe ik dit? Wat brengt mij ertoe juist deze zaken als een verplichting te beschouwen 
en mij juist hier aan over te geven. En dan blijkt weer dat ik een hele hoop leuzen opzij moet 
zetten. Misschien is milieu wel een woord voor het gevoel van niets meer betekenen en 
menslievendheid, die op zichzelf groots is, zoals bij een Moeder Theresa, niets anders is dan 
een poging om de angst voor het duister of voor het demonische te overwinnen. Erken die 
dingen. 

Als u weet waarom u op een bepaalde manier reageert of geïnteresseerd bent, dan weet u ook 
met welke emotie, met welke gevoelsafwijking u rekening heeft te houden. En omdat u dan 
ook alles wat van buiten komt gemakkelijker erkent, kunt u uw gedrag herleiden tot de 
essentie. De waarheid in mij kan alleen zuiver worden weerkaatst in mijn wezen en mijn leven 
op het ogenblik, dat ik alle externe factoren als invloed uitschakelt tenzij ze als een directe 
beleving optreedt. U ziet, u kunt op deze manier uw leven heus wel gemakkelijker, duidelijker 
en juister maken. 

Ik kom tot de conclusie dat er heel veel mensen zijn die niet zonder enige wrevel en een lichte 
zucht van: “Moet dat nu zo?”, zich zitten af te vragen: Waar blijven onze zekerheden? De 
waarheid in het diepst van de mens is, dat hij geen enkele zekerheid bezit behalve zijn eigen 
bestaan. Als u vindt dat de Bijbel juist is of de Mahabaratta of de Koran of u heeft nog iets 
anders gevonden, best. Maar begrijp, dat die dingen slechts het uithangbord zijn en niet de 
waarheid die in u leeft. Als u op die manier komt tot een reële benadering van al datgene wat 
geopenbaard en gedecreteerd wordt, dan komt u toch als vanzelf, meen ik, ook tot een vrijere 
benadering van uw leven. U kunt uw leven niet onafhankelijk maken van de wereld waarin u 
bestaat. Dat is onmogelijk. U kunt wel zeggen: Ik heb in mij het gevoel dat ik .... en noemt u 
dan maar op. Maar als de wereld dat nu toevallig niet goed vindt op dat moment, dan mag het 
niet. En als u veel vroeger of later geboren bent, dan is het misschien verplicht. Dus laat u 
daardoor niet teveel meeslepen zodat u zegt: Die innerlijke waarheid heb ik nu zo ver 
benaderd, nu moet de wereld mij zo aanvaarden. Elke beleving in een wereld is in feite een 
compromis tussen de innerlijke waarheid en de totale illusie die de wereld voor het "ik" 
betekent. 

Als u emoties heeft, en wie heeft ze niet onder de mensen, dan is het ook gemakkelijk om u 
daardoor erg te laten beïnvloeden. U moet leren, dat alles wat extern onmogelijk is, intern wel 
mogelijk is; dat iets alleen belangrijk is, als het eerst in u bestaat en pas daarna heeft zijn 
verwezenlijking zin. Dat houdt in, dat wij ons heel gemakkelijk door een wereld kunnen 
bewegen op een vrijblijvende manier. Als de mensen willen dat u met twee woorden spreekt, 
nou, dan spreekt u met twee woorden. Zijn er drieletterwoorden in, dan spreekt u gewoon 
drieletterwoorden. Wat maakt dat voor verschil uit? Laat u niet emotioneel opzwepen om het 
ene zo mooi en het andere zo slecht te vinden. Zoek alleen naar die dingen die u werkelijk 
beroeren. Als u de harmonische factoren in uzelf als maatstaf gebruikt, dan zult u uit het 
geheel van op zichzelf voortdurend in compromis ontstane contacten met de wereld een paar 
punten vinden waarop de wereld voor u een intensere uitwisselingsmogelijkheid betekent. 
Concentreer u dan daarop en niet op de bijkomstigheden. 

Een mens heeft het in deze maatschappij graag over rechten. De waarheid is, dat de mens 
geen recht bezit behalve het bestaan. Geen recht op werk, geen recht op vrijheid van 
meningsuiting of wat anders. Hij mag die rechten natuurlijk wel postuleren. Hij mag zeggen, 
dat het zo hoort, maar daarom is het nog niet zo. Vrije meningsuiting is vaak iets wat alleen in 
zoverre kan bestaan als een geldende mode dat toelaat. 

Als je zegt dat de gastarbeiders beter naar huis zouden kunnen gaan, dan is dat in Nederland 
onaanvaardbaar. Dat heet fascistisch denken. Toch zou het, én voor die mensen én voor 
Nederland heel wat beter zijn, als ze hier eerst een beroep leerden en dat dan thuis zouden 
gaan uitoefenen. U begrijpt wat ik bedoel. Niet dat ik zeg dat die mensen daarom verwerpelijk 
zijn, maar ze te aanvaarden als tweederangs burgers, dat is nu weer verkeerd. Want nu ga je 



Orde der Verdraagzamen 

257 – DE WAARHEID IN DE INNERLIJKE MENS 6

de illusie scheppen dat er mensen van verschillende kwaliteit zijn. En als je dat doet, dan zul je 
een deel van je harmonische mogelijkheden in jezelf moeten ontkennen, omdat je anders het 
gevoel hebt jezelf te verlagen. Maar aan de andere kant moet je ook de feiten onder ogen 
zien. En dan kun je zeggen: Of het nu mode is of niet, zo voel ik dat. Dat is uw recht En als 
het uw innerlijke waarheid is, dan moogt u vanuit die waarheid precies al datgene zoeken en 
doen wat zoveel mogelijk harmonisch is met die waarheid. Alleen, in de gedeelde illusie die uw 
wereld vormt, kunt u de illusies van anderen niet zonder meer ontkennen; u zult er rekening 
mee moeten houden. Daarom zeg ik: Elke beleving is in feite een compromis. Het is een 
samensmelting van dromen en noodzaken waarmee je probeert de waarheid in jezelf ook een 
woordje te laten meespreken. 

Als laatste punt: Er zijn begrippen, die op zichzelf aanvechtbaar zijn. Als ik spreek over Jezus, 
dan weet ik werkelijk niet, of die aanduiding 'de enig waargeboren zoon Gods' nu wel de meest 
voortreffelijke is. Wat kan het ons schelen, of die Jezus, nu de zoon is van Jozef, van een 
voorbij trekkende vreemdeling of door God Zelf werd gepoot. Dat maakt weinig verschil uit. 
Jezus kreeg echter betekenis door zijn leer. Als wij in die leer een innerlijke juistheid ervaren, 
dan gaat het helemaal niet meer om Jezus. Het gaat om de innerlijke juistheid. Het gaat om 
de waarheid in onszelf die wij terugvinden in zijn leer. En dan kunnen we spreken over de 
Christusgeest. Dat zal binnenkort wel weer ruimschoots gebeuren. Het feest van vrede op 
aarde en vrome gezangen. Als ik zeg: Christusgeest en ik denk aan een alomvattende liefde, 
dan moet ik ook onthouden dat Jezus niet iedereen die erom vroeg heeft genezen, dat hij niet 
iedereen heeft liefgehad, dat hij wel degelijk selectief was op grond van de harmonische 
mogelijkheid. Hij genas wie hij kon genezen; d.w.z. met wie hij innerlijk harmonisch was. Hij 
kon alleen die mensen werkelijk beroeren, die - op welke manier dan ook - met zijn wezen 
verwant waren. 

De Christusgeest is de eenheid van al degenen die in de zin van Jezus' leven en leer, zoals wij 
die denken te kennen, een harmonie schept tussen alle mensen. Dit christendom is 
aanvaardbaar. Maar hoe wonderlijk dat kan werken, kunnen we nu zien waar een grote groep 
christenen - op grond van wat zij noemen hun christelijk politieke overwegingen - nieuwe 
moordwapens willen opstellen. Daarmee zouden ze dus zeer onchristelijk anderen kunnen 
vermoorden al beweren ze het niet te willen doen uit christelijke naastenliefde om zo de 
vrijheid te scheppen voor alle anderen die kennelijk alleen door geweld en machtsvertoon 
beheerst kunnen worden. Dat is onzin. Een christen heeft geleerd: als je op de rechterwang 
wordt geslagen, keer de linkerwang toe en omgekeerd. Dat betekent niet: als hij met een 
atoombom komt, moet jij er twee hebben. Toch heet dat christendom. 

Laat u niet verleiden tot een afkeuren van het christendom om hetgeen de christenen doen of 
tot een goedkeuren van hetgeen christenen doen, omdat zij dan toch ook in de Christus 
schijnen te geloven. Want hun Christus is de uwe niet. Als u leert begrijpen dat zelfs de liefde 
Gods voor ons allen iets anders kan betekenen, en dat we op grond van onze persoonlijke 
kernwaarheid alleen harmonisch kunnen zijn met diegenen voor wie de goddelijke liefde een 
vergelijkbare betekenis heeft, dan komen we misschien verder. Dan zijn we misschien niet 
meer zo gewetensbewust als sommige mensen zeggen. Maar aan de andere kant zijn we meer 
waar en kunnen we, daardoor ook gemakkelijker kijken door het gordijn van de illusies dat de 
wereld voortdurend voor ons weeft. 

D I S C U S S I E 

� Thomas a Kempis begint een hoofdstuk met de woorden "Spreek, Heer, want uw knecht 
hoort" om daarna te pleiten voor een direct contact buiten alles wat ons uit het milieu als 
weg en waarheid wordt voorgehouden. Hij eindigt met de woorden "opdat ik niet sterve en 
zonder vrucht blijve". 

Ik meen, dat u hieraan nog iets zou kunnen toevoegen en verduidelijken. Een theoloog b.v. 
voelt zich door deze bede zwaar gepasseerd. Dat is voor een theoloog natuurlijk er vervelend. 
Laten wij een paar dingen vaststellen: 

A Kempis was iemand die de tafel en ook andere geneugten zeer liefhad, zodat het niet 
waarschijnlijk is dat zijn leven zonder vrucht zou zijn gebleven. In deze bede komt hij eigenlijk 
tot een mystieke verklaring waarin hij zegt, dat het enige contact dat werkelijk vruchtbaar is 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

257 – DE WAARHEID IN DE INNERLIJKE MENS 7

voor de mens direct tussen God en mens is. Dat is ook heel begrijpelijk. Een theoloog kan een 
scherpzinnig en diep denker zijn, maar wat hij construeert is in feite een soort ijzeren vitrage 
tussen God en de mens met ijzeren wetten en regels, ijzeren opvattingen en dogma's 
waardoor het God niet meer is toegestaan om te spreken in andere termen dan die welke de 
theoloog, gezien zijn filosofisch-wetenschappelijke achtergronden, aanvaardbaar acht in het 
kader van het geloof. God is natuurlijk niet te vangen in dergelijke dingen. God, die spreekt in 
de mens, is een mogelijkheid. Maar dan moet die mens dan ook werkelijk God laten spreken 
en Hem niet onder bepaalde voorwaarden en condities alleen ontvangen. 

U haalt A Kempis aan. Ik zou een tamelijk onbekend epigram van Tahore hieraan willen 
toevoegen: "Wanneer de mens spreekt met de goden, in werkelijkheid is hij bevangen van de 
waanzin". 

Dat is, meen ik, het juiste antwoord hierop. Wat Thomas a Kempis voorstaat, is de mens die 
met God spreekt zonder bemiddelaar. En dat is net zo erg als het uitschakelen van alle 
makelaars, alle groothandelaren, alle banken. Dat zou een ontwrichting van de maatschappij 
zijn en daarom weet ze daar niet goed raad mee. De maatschappij wil het dan zo interpreteren 
dat de mens ontvankelijk moet zijn voor God en dan moet leven volgens de regels, die de 
verkondigers van die God hem opleggen. Dat is vanuit het standpunt van de verkondigers 
natuurlijk absoluut juist. Maar ik zeg: Als je in jezelf de waarheid: zoekt, dan vind je in de kern 
van die waarheid je verbondenheid met het onzegbare, het onkenbare dat we dan maar God 
noemen en waarvoor we een persoonlijkheid, een eigenschap postuleren. En juist omdat wij 
niets anders kunnen doen dan veronderstellen en dan ons eenvoudig er maar bij neerleggen 
wat God waarschijnlijk wel zou moeten zijn, kan God nooit waarlijk spreken vanuit die 
voorstelling. Hij kan alleen spreken vanuit zijn werkelijk Wezen en dat blijft onomschrijfbaar. 
Pas als wij op deze manier de werkelijkheid beleven en de innerlijke waarheid in onze 
persoonlijkheid voor ons de band met de eeuwigheid kenbaar, beleefbaar heeft gemaakt, is 
ons leven vruchtbaar. Dat wil zeggen: dan is ons leven een contact geworden waardoor, wij 
een werkelijke harmonie kunnen vinden en waardoor we ook de waarheid der dingen juister 
kunnen zien. Er zijn heel veel van dergelijke gebeden die wel wat eigenaardig aandoen. De 
biechtvader van paus Urbanus III werd op zijn vingers getikt omdat hij God bad om hem deel 
te doen hebben in de wijsheid. Vrij vertaald kwam het hierop neer. "O, Heer, zie uw dienaar. 
Ik weet, dat ik onwaardig en een zondaar ben, maar vervul mij met uw licht, vervul mij met 
uw kracht en doe mij delen in uw onmetelijke wijsheid, opdat ik de waarheid moge kennen.” 
Urbanus was heel nijdig en zei; "Mijn jongen, het is mijn baan en daar heb jij je maar buiten te 
houden." Laten wij dus wel begrijpen dat de mens, die in zichzelf zoekt naar God nooit kan 
komen aandragen met een God die voor een theoloog en wat dat betreft ook voor iemand die 
leerstelligheden verkondigt aanvaardbaar is. Want God is zo alomvattend en zo in alle 
richtingen volledig dat een eenzijdig gerichte mens dat eenvoudig niet eens kan accepteren. 
Daarom moet je ledig zijn van de wereld wil je iets kunnen ontvangen van de band met God 
die in de innerlijke waarheid mede bevat is. 

� Wanneer het contact met het onzienbare tot stand komt, dan heeft dat ook lichamelijke 
consequenties, namelijk de hartspier trekt samen. Er gebéurt dus toch wel iets voelbaar in 
je lichaam. Er moet zelfs een plekje zijn in ons hart waar het onzienbare ingrijpt in de 
materie.  

Dat is natuurlijk weer gezegd door mensen die niet weten wat het hart in werkelijkheid is. 
Trouwens, als u naar andere streken gaat, dan spreekt het in de milt, in de nieren of in de 
lever. Dus wat dat betreft heeft u de keuze tussen vele organen. Wat men probeert te zeggen 
is dit: Op het ogenblik, dat ik tot een beleving kom van een hogere werkelijkheid, verandert 
voor mij de krachtsverhouding tussen mij en de wereld om mij heen. Ik ben dus meer 
geladen. Daar komt het eigenlijk op neer. Die geladenheid betekent, dat het ritme verandert 
van o.a. de ademhaling. Het hart doet de bloeddruk veranderingen ondergaan. Een 
harmonisatie is daarvan meestal het gevolg. Die periode van aanpassing brengt voor de mens 
het gevoel mee dat het hart even overslaat of even vibreert. Dan is het terecht dat velen 
hebben gezegd (Franciscus van Assisi heeft het ook geschreven) dat het hart opsprong en dat 
het zoveel te doen heeft. Het hart is alleen een symbool, omdat het als regulator van de 
bloedsom, loop het gemakkelijkst en het snelst merkbaar dit effect van veranderde 
krachtsverhoudingen lichamelijk uitdrukt. Maar dan is er niet een plekje in het hart waarvan 
men kan zeggen: daar zit dit of dat. Er zijn zelfs mensen die hebben gezegd, dat de ziel in het 



Orde der Verdraagzamen 

257 – DE WAARHEID IN DE INNERLIJKE MENS 8

bloed zit. Ik vind dat maar een zielige opvatting, maar goed. Dan moeten we ook heel goed 
begrijpen: geest en ziel hebben in wezen niets te maken met het lichaam buiten de banden 
van energie welke bestaan t.a.v. het lichamelijk organisme. De band van ziel en geest bestaat 
met alle delen van het levende lichaam en niet met een enkel deel ervan. Als zodanig zal elke 
werking dan ook door het gehele lichaam worden ervaren. Maar de ervaring kan voor de mens 
vaak gelegen zijn in dat orgaan of organisme dat het felst kenbaar reageert op de verandering 
van evenwicht. 

� Als je ergens harmonisch mee bent, dan zal die harmonie wel ergens tot uitdrukking 
komen. Is het niet zo, dat naarmate je meer doordringt in jezelf je meer kunt komen tot 
erkenning van wat je bent? Kunnen er dan nieuwe mogelijkheden tot harmonie ontstaan 
zodat de harmonische mogelijkheden die er officieel zijn meer beseft kunnen worden? 

Ik denk, dat je hier eerst moet zeggen: wordt beseft. Want de harmonie die in mij bestaat is 
vaak iets heel anders dan datgene wat ik lichamelijk als harmonisch beschouw. Dit 
beschouwen is namelijk een conditionering waardoor bepaalde, gevoelserkenningen worden 
onderdrukt door een opgefokt enthousiasme van buitenaf. Dat betekent dus in feite dat 
bepaalde z.g. harmonieën dan wegvallen. Het betekent daarentegen wel dat de harmonieën 
die overblijven de primaire beleving worden van dit harmonisch zijn en pas later zal men 
daaraan nieuwe harmonische erkenningen kunnen toevoegen. Om het heel eenvoudig te 
zeggen: Je werkt nog steeds met dezelfde akkoorden, alleen liggen ze nu in een volgorde 
waaruit elke atonaliteit verdwenen is. 

� U heeft gesproken over het onzienbare en daarmee passerend de neiging van de mensen 
om het woord God te gebruiken. Wij spreken ook over een Godsbeeld dat voor ieder mens 
verschillend is. Het is dus zeer zinvol het woord God in een causerie niet te gebruiken maar 
te spreken van Het, zoals ook Lao tsé heeft gedaan. 

U kunt elke term gebruiken die volledig als zodanig begrijpelijk is voor allen die u probeert te 
bereiken. Als er mensen zijn die weten dat met Het in feite God wordt bedoeld, het 
onbekende, dan is dat best. Maar als die mensen nu eenmaal gewend zijn om die kracht God 
te noemen, dan kan men beter de nadruk daarop leggen dat die God een postulaat is, wat ik 
ook heb gedaan, dus een veronderstelling waarachter zich het onbekende verbergt om dan de 
term God verder te hanteren. Wij moeten één ding niet vergeten en dat zou je de ambtelijke 
wereld soms willen voorhouden: de zin van het woordgebruik is in de eerste plaats 
verstaanbaarheid. Verstaanbaarheid is belangrijker dan perfectie dan een omschrijving die 
door niemand wordt begrepen. Want begrip is het eerste dat we nodig hebben wil er een 
uitwisseling denkbaar zijn. Dat wil zeggen, dat ik ook in mijn inleiding heb geprobeerd om die 
begrijpelijk te houden. Nu is het woord God op zichzelf een waanzinnig woord. Want wat is 
God? God kunnen we zien als een pantheon van persoonlijkheden. We kunnen Hem zien als de 
tijd, We kunnen Hem alleen maar zien als de basiskracht waaruit alles bestaat. God is dus iets 
wat wij zelf opbouwen. Een vriend van mij heeft dan ook niet ten onrechte gezegd, dat God 
een beeld is dat de mens naar zijn eigen zijn en wezen opbouwt. Met andere woorden: God is 
in feite een humanoïde schepping zonder beperking. Maar hoe kun je iets omschrijven in 
menselijke termen dat niets is? Alles, maar ook niets. God is een tegenspraak. De manier 
waarop je met God bezig bent en die God probeert op welke manier dan ook gestalte of een 
vorm te geven is eigenlijk niets anders dan een poging om God aan te passen aan hetgeen je 
zelf bent. En dat is nu juist de fout die wordt gemaakt Wanneer je zoekt naar de waarheid in 
de innerlijke mens, dan moet je niet proberen God aan te passen aan jezelf. Dan moet je 
proberen jezelf aan te passen aan dat onkenbare dat ook in jou werkzaam is. 

� Of misschien niet. Ik begrijp niet waarom die aanpassing nodig zou moeten zijn. 
Dan is het juist zoals u zeer terecht in uw vraag impliceert, een aanpassing van ons besef. 
Want datgene wat voor ons bestaat zonder erkend te worden, bestaat voor ons niet wezenlijk, 
is voor ons niet hanteerbaar of bruikbaar en manifesteert zich hoogstens als een 
onbeheersbaar noodlot. Maar de kracht, die in de kern van ons wezen bestaat, is wel degelijk 
voor ons een bron van kracht en kan onder omstandigheden voor ons ook een bron van weten 
en van harmonische juistheid betekenen. Dat wil zeggen, dat het dus belangrijk is dat wij leren 
beseffen wat er op dit terrein in ons is. Niet wat er érgens is, maar wat er ín ons is, omdat wij 
alleen op die manier gebruik kunnen maken van deze innerlijke bron en zo voor onszelf een 
grotere juistheid en een grotere bewustheid van leven bereiken. 

� En die bewustheid dient weer tot een doel of is dat..... 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

257 – DE WAARHEID IN DE INNERLIJKE MENS 9

Die bewustheid heeft ten doel ons te brengen tot die toestand waarin wij waarlijk onszelf zijn, 
onbeheerst door illusies van buitenaf en daardoor in vrede met het geheel van het zijnde en 
met alle krachten die daarin bestaan. Of als u het eenvoudig wilt zeggen: het opperste geluk. 

� Ik zou me kunnen voorstellen dat dat het einddoel zou kunnen zijn. Maar is dat menselijk 
al niet bepaald? 

In zijn omschrijving is dit natuurlijk menselijk bepaald, maar in zijn wezen is het bepaald door 
de oerkracht waarvan we deel uitmaken.  

� Als het geluk nu ontbreekt in de gehele maatschappij, dan betekent dat, dat iedereen dan 
tracht dat geluk te bereiken en zijn uiterste best doet om te beseffen hoe hij zo harmonisch 
mogelijk met …. 

Nu postuleert u ook weer het een en ander. U zegt: Als dat geluk niet in de maatschappij is. 
Wie zegt u dat het er niet is? 

� Dan moet er ook geen doel meer te vinden zijn. 
Dat ligt er maar aan, want de mens die gelukkig is, kan nog gelukkiger worden. Iemand die 
geluk heeft, zal ook moeten leren om met dat geluk te leven anders wordt het een ongeluk, 
omdat hij zich niet daaraan kan aanpassen. Leven is een bewustwordingsproces. In dat 
bewustwordingsproces is datgene wat we als einddoel kunnen stellen de opperste bereiking of 
het opperste geluk, als we het willen aanduiden in menselijke woorden. Het is natuurlijk 
dwaas, als wij gaan vechten over de betekenis van menselijke woorden ten aanzien van iets 
wat in wezen niet menselijk omschrijfbaar is. Ik denk, dat dat de fout is van menigeen die 
probeert te filosoferen over deze dingen, omdat hij dan probeert het eeuwige en onbegrensde 
te binden aan woorden die op zichzelf tijdgebonden en begrensd van betekenis zijn en dan 
probeert door een spel met die woorden de onbegrensdheid te suggereren welke in die 
woorden nooit werkelijk uitdrukbaar is. Daar komt dus nooit een eind aan. Het is niet mogelijk 
om ooit gelukkig te worden, want op het moment dat je dat zou zijn, zou je je kunnen 
realiseren, als je nog bewust was, dat je toch nog niet helemaal gelukkig. Dat zou zich vaak 
kunnen afspelen, totdat er een ogenblik komt dat je volledig gelukkig bent. Maar op dat 
ogenblik is er geen uiting meer; dan is er alleen existentie. Het is duidelijk, dat deze toestand 
voor een mens niet denkbaar is, omdat de meeste mensen alleen maar gelukkig zijn, als ze 
iets kunnen doen, iets voor anderen doen of anderen iets aan kunnen doen. Ook dat wordt 
vaak als geluk omschreven. Het is duidelijk, dat we hier weer te maken hebben met een 
situatie die menselijk gezien ondenkbaar is. Nu zegt u: Ik kan mij dat niet indenken dat dat 
bestaat, dus gaat het steeds voort. Dat moogt u zeggen. Maar ik zeg u: er komt een ogenblik 
waarop de mens al zijn harmonische mogelijkheden heeft gerealiseerd en - dit bewust 
beseffend - een eenheid bereikt met het totaal zijnde waardoor voor hem geen uiting meer 
noodzakelijk is. Ik weet, dat het met woorden maar heel zwak en onvolledig kan worden 
weergegeven. 

� Is het niet zo: je zoekt naar je diepste wezen en als je bij de kern van je wezen komt, dan 
val je a.h.w. door de bodem van je wezen.... 

Je zou ook kunnen zeggen: dan val je door de mand. En dan zie je hoeveel pretenties je hebt 
samengevoegd om het "ik" te noemen, terwijl de werkelijkheid zo omvattend is dat de 
pretentie op zichzelf alleen maar een belemmering is voor het werkelijk jezelf zijn. Nu zeg ik 
dit netjes in het Nederlands, want de Nederlanders zijn de Chinezen van Europa. 

� Bestaat de Tweede Werkelijkheid uit je werkelijk innerlijk? 
De Tweede Werkelijkheid is de illusie die je zelf schept ten aanzien van de illusie waarin je als 
werkelijkheid meent te leven. Als zodanig is zij een openbaring van datgene wat er in jezelf als 
mogelijkheid leeft en wel uitgedrukt in een illusie die verschilt van datgene wat je je normale 
werkelijkheid pleegt te noemen. 

� De Tweede Werkelijkheid werkt wel voor degenen die haar weten te hanteren. 
Het is eigenlijk iets van de geest en dan zou je kunnen zeggen: Het is het goochelen van de 
geest waarbij de wil sneller is dan het besef. Een Tweede Werkelijkheid, die voor mij 
werkelijke betekenis heeft, geeft mij namelijk de mogelijkheid de eerste werkelijkheid, die een 
even grote illusie is door de tweede illusie te manipuleren. Dat is de belangrijkheid van de 
Tweede Werkelijkheid. Maar nu is het zo, dat je eigenlijk met twee illusies te maken hebt. 
Maar de wil tot verandering is sneller dan het besef, dat slechts met een illusie te maken heeft, 



Orde der Verdraagzamen 

257 – DE WAARHEID IN DE INNERLIJKE MENS 10

SLOTWOORD 

Wij zijn nu druk bezig geweest over de waarheid in elke mens. Maar vergeet u bij dit alles niet 
wat ik heb gezegd: dat de waarheid niet omschrijfbaar is. De waarheid kun je niet constateren. 
Je kunt alleen de waarheid soms een beetje omgrenzen zodat ze als een terra incognita blijft 
liggen temidden van omschreven grenzen die nog tot onze illusiewereld behoren. Al wat ik heb 
gezegd omtrent uw innerlijke werkelijkheid is dan ook meer een poging om het onbekende te 
begrenzen en dus beter te begrijpen waar de bron van de werkelijkheid ligt dan om de 
waarheid even te onthullen. 

Waarheid is iets wat zo manipuleerbaar is als recht en mensenliefde. Alles wat men waarheid 
noemt, kan een leugen zijn. Maar als voldoende mensen zeggen dat het waar is, dan is het de 
waarheid. Menigeen zet dan ook boven zijn leugens de waarheid. Als u zich dit realiseert, dan 
wil dat niet zeggen dat waarheid en leugen noodzakelijkerwijze vervlochten zijn, maar wel dat 
het begrip waarheid altijd weer gebaseerd is op eenzijdigheden en illusies. En juist zonder deze 
zaken kun je als mens niet leven. Diep in jezelf kun je soms tot het besef komen van iets wat 
er altijd is, iets wat je misschien niet eens durft benoemen, maar wat je wel een richting 
duidelijk maakt in het geheel van je bestaan, je keuze van mensen, van argumenten en dat je 
een iets helderder inzicht geeft in de illusies waarmee je wordt geconfronteerd. Ons helemaal 
te onttrekken aan de illusie, is als mens praktisch onmogelijk en is voor een geest op z'n minst 
genomen een zeer geleidelijk en moeizaam proces. Maar waarom zouden wij die illusies 
allemaal zonder meer verwerpen? Als ik de waarheid in mijzelf ken en ze is met iets wat op 
zichzelf een illusie is, dan is die illusie voor mij nog een middel om de waarheid te beleven. Dat 
vergeten de mensen. De kern van je wezen, natuurlijk. Een bijna onbetreden gebied waarvan 
je met heel veel moeilijkheden soms het een en ander gaat beseffen. Je leeft in de wereld en 
je kunt er niet onderuit. Ga je naar buiten als het regent, dan word je nat. Als het niet regent, 
dan blijf je droog. Je kunt niet zeggen: Ik ga nu naar buiten en ik wil dat droog is omdat ik 
anders nat wordt, tenzij je daarvoor specifieke maatregelen neemt. Dus, al is die wereld een 
illusie, je hebt ermee te maken. Wij kunnen ons niet ontworstelen aan de illusie. Maar de 
waarheid in ons maakt het mogelijk om die delen van de illusie te kiezen die het best 
harmoniëren met onze innerlijke waarheid. 

Bewustwording is een proces dat onszelf betreft, niet de wereld. Maar alleen door ons 
bewustzijn ten aanzien van de wereld is voor ons bewustwording mogelijk. Daarmee hebben 
we eigenlijk het wezenlijke probleem van dit onderwerp nog eens een keer geformuleerd. Elke 
kracht waarin u werkelijk gelooft en die u in u als mogelijkheid erkent (het behoeft niet eens 
een zekerheid te zijn, u kunt het uit uzelf voortbrengen) en elk gegeven, onverschillig welk, 
kunt u - indien u in uw innerlijk gelooft - op aanvaardbaarheid toetsen. Dat wil niet zeggen dat 
u het dan tot waarheid maakt. Maar u kunt onwaarheden, die niet passend zijn, 
disharmonieën, verwerpen. En aangezien het gehele bewustwordingsproces voor ons een groei 
is waardoor wij moeten leren alles wat buiten ons bestaat in ons te bevatten, maar dan in de 
perfecte waarheid en harmonie van het zijn, is het duidelijk dat het proces van het zoeken 
naar de innerlijke waarheid de mens kan helpen om zover te groeien dat hij steeds meer 
waarheid in zich bevat en daardoor meer illusies buiten zich a.h.w. ontmaskert. Het is mij 
opgevallen dat wij bij de vraagstelling, toen bleek dat er geen vragen over het onderwerp 
meer waren, onwillekeurig terecht kwamen bij God. Of het nu gaat op de manier waarop 
Thomas van Aquino daarmee wilde omspringen of over de vraag, of God nu eigenlijk wel God 
is en wat God is, wij praten over het onbekende. Maar als het onbekende beleefbaar wordt, 
dan wordt het kenbaar. Die kenbaarheid is in ons, niet in het andere. 

Wanneer wij God kennen, dan kennen wij een werking van God in onszelf, niet God als wezen, 
als kracht of macht. Door steeds weer te beseffen dat het ons eigen innerlijk en de kern van 
ons bestaan is van waaruit de dingen hun betekenis krijgen, zullen wij in staat zijn om meer 
van de waarheid te bevatten en te beseffen. Maar wij zullen haar misschien niet eens meer als 
waarheid zien, omdat de waarheid die eenmaal wordt erkend zo vanzelfsprekend is dat je er 
geen rekening mee houdt. 

Als ik u aan het einde van dit slotwoord nog een aanbeveling mag geven: Realiseer u dat de 
waarheid van uw bestaan veelal als vanzelfsprekend wordt ervaren; dat al die dingen die u ziet 
als problemen heel vaak juist weinig met uw innerlijke werkelijkheid van doen hebben. 


	DE WAARHEID IN DE INNERLIJKE MENS
	SLOTWOORD


