
© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

212 –PROFETEN VAN DE VERNIEUWING 1

PROFETEN VAN DE VERNIEUWING 

We zouden natuurlijk kunnen ingaan op allerlei nieuwere filosofen en denkers van Teilhard de 
Chardin tot Marcuse. In het laatste geval zouden we ook kunnen spreken over profeten van de 
vernieuwing. Maar eigenlijk gaat het ons niet om het bespreken van personen. We hebben te 
maken met een totaal nieuwe tendens, die vooral in de laatste jaren bijzonder sterk doorzet. 
Als we de gehele verschijnselenwereld van de mens zien, dan staat hij onder enorme druk en 
spanning. Hij zoekt op de een of andere manier een oplossing. Dat is begrijpelijk, want per slot 
van rekening, je kunt niet leven in een wereld waarin je niet meer gelooft. Je moet iets hebben 
om in te geloven. Het resultaat is dat er overal nieuwe denkwijzen zijn ontstaan. Wat vroeger 
een kleine groep, een kleine cultus was, is uitgegroeid tot een wereldomvattende beweging. 
Als we kijken naar de Hare Krishna mensen, de Jezus Freaks en al die anderen, dan komen we 
tot de conclusie: deze mensen volgen eenvoudig een profeet, onverschillig welke, omdat ze 
zelf geen weg meer weten. De profeten van de vernieuwing zijn feitelijk het houvast van de 
radelozen.  

Ik hoop dat u mij deze toelichting niet kwalijk neemt, want dit is het punt waarvan we deze 
avond zullen uitgaan. Ik wil u proberen duidelijk te maken wat er precies aan de hand is en u 
daarnaast een inzicht geven in de betekenis van de verschillende leiders van de mensen. Wij 
noemen ze profeten, omdat ze toekomstbeelden projecteren die evenmin werkelijk zijn te 
maken als “Het jaar 2000” van Bellamy en “De ideale staat” van Plato. Als ik mij nu afvraag 
wat die mensen eigenlijk verkondigen, dan valt dat uiteen in twee soorten profeten. Ieder 
heeft een eigen toekomstbeeld. Ieder heeft zijn eigen denkwijze. Ieder brengt bij zijn 
volgelingen dan ook een geheel eigen reactie teweeg. In al die gevallen is de reactie tamelijk 
agressief, dat wil ik er wel bij zeggen. Wij hebben de profeten die zeggen: wij moeten terug 
naar het oude geloof. En dan krijgen we mensen, die Jezus volgen op hun eigen manier en die 
binnen hun eigen kring vaak heel veel goed doen. Maar het zijn mensen die gelijktijdig blind 
zijn voor het feit dat hun wijze van denken en geloven niet iedereen kan aanspreken. Zij 
hebben het gevoel: iedereen moet doen zoals wij, alles opgeven en alleen maar Jezus 
bejubelen, de rest komt dan wel in orde. Het nare daarbij is dat deze mensen ook nog 
vergeten dat zij eigenlijk leven op kosten van de gemeenschap. Als ik zie hoe overal 
opwekkingsbijeenkomsten worden gehouden - ook binnen het christendom -, dan zeg ik aan 
de ene kant: ik heb niets tegen die mensen, zij verkondigen een woord, ze maken de mensen 
wat blijer en misschien genezen ze zelfs hier of daar iemand die intens gelooft. Maar als ik zie 
hoeveel plastic emmertjes en dergelijke dingen moeten worden doorgegeven om de kosten 
van de avond te dekken en ik zie hoe in feite de armsten het meest betalen voor een illusie die 
in hun leven toch niet tot waarheid wordt, dan vraag ik me af of deze mensen wel begrijpen 
wat zij doen. Natuurlijk, de werkman heeft recht op zijn loon. Ik heb er niets op tegen dat de 
verkondiger van de één of andere leer er redelijk van leeft. Maar op het ogenblik dat hij 
probeert zelf een macht te worden, dat hij probeert meer te krijgen en te hebben dan een 
ander en zegt: “Dat is de zegen des Heren voor mijn werk”, dan heb ik het gevoel: hier gaat 
iets verkeerd. Kijk je buiten het christendom, dan zie je dat nog veel flagranter. Er is een 
methode die op zichzelf goed is en vooral als ontspanningsmethode buitengewoon goed werkt, 
maar die langzaam maar zeker tot een aparte cultus aan het uitdijen is: de Transcendente 
Meditatie. Nu is dat allemaal best. Ik heb daar niets op tegen. Maar je moet een cursus kopen 
om er achter te komen hoe dat in elkaar zit. Deze zogenaamde “natuurlijke weg” moet je dik 
betalen. Bovendien is het ook heel wonderlijk als je hoort hoe de profeten hiervan vluchten 
eerste klas rond de wereld maken, in eerste klas hotels verblijven, enzovoort. Voor mij is het 
verschil tussen deze mensen en Lou, die zei dat hij God was, dan niet zo groot. Lou is door de 
meeste allang vergeten, al zijn er nog kleine groepjes die nog steeds “in Lou zijn”. Bij Lou was 
het ook: de mensen aanvaardden gewoon dat ze in eenvoud moesten leven, dat ze veel 
moesten afdragen en al die dingen meer, maar daar stond het denkbeeld tegenover dat zij 
uitverkoren zouden zijn. Dat was alles. Hun leiders leefden in een betrekkelijk grote weelde. 
Per slot van rekening, “God” kan niet in een derdeklas hotel logeren. Anderen leden daarvoor 
armoede. Een foutieve instelling, maar alweer begrijpelijk. Mensen die geen raad weten met 



Orde der Verdraagzamen 

212 – PROFETEN VAN DE VERNIEUWING 2

zichzelf, zoeken iets waardoor ze betekenis krijgen. Ze zijn bereid achter iedereen en alles aan 
te lopen in hoop dat de problemen worden opgelost. 

In deze religieuze situaties zien we ook nog heel andere verschijnselen. Ik noemde reeds de 
Hare Krishna groeperingen. Er zijn nog andere. Er is een Koreaanse beweging die ook 
dergelijke eigenaardige dingen uithaalt. Het zijn groeperingen die de mensen helemaal isoleren 
van de maatschappij. Dat ze daardoor eigenlijk tot parasieten van de mensheid worden, zullen 
de gelovigen zich zelfs niet realiseren. Zij brengen grote offers. Zij zijn voortdurend bezig met 
in eerbied aan hun grote leider en diens uitspraken te denken. De rest bestaat niet meer. Het 
is alsof je een zwarte bril opzet om jezelf te bewonderen in het beetje weerspiegeling van wat 
je nog ziet en misschien te vergeten dat je in de wereld leeft. Deze profeten zijn de profeten 
van: vergeet de wereld. Weg uit de gemeenschap van mensen. Weg uit de wereld met al haar 
problemen, met haar grote vraagstukken. Wees jij nu maar uitverkoren! Leef beperkt in je 
eigen groep. Leg voortdurend verantwoording af. Verneder je voor je leiders. Dan zal het goed 
komen. Dan zul je doordringen tot het eeuwige Licht en de eeuwige Waarheid. Dan zul je 
uitverkoren zijn voor een eeuwige zaligheid waarvan je voelt dat je die op aarde toch niet kunt 
krijgen. En dan zeggen ze: “Wees onder elkaar blij. Wees vreugdig, want we zijn uitverkoren, 
ons kan niets gebeuren.” En in een soort roes jubel je dan. Je voelt je ontlast (psychologisch 
volkomen verklaarbaar) van al je problemen en spanningen. Je durft jezelf te zijn zoals je bent 
en je gaat verder. Er zijn ook scholingen die een beetje agressiever zijn. Er zijn verschillende 
technieken ontwikkeld waardoor de mens als het ware wordt getraind om zijn volledige 
persoonlijkheid in te zetten. Dat een dergelijke training maar voor weinig mensen werkelijk 
doelmatig is, ziet men rustig over het hoofd. Men maakt het wel kostbaar. Men zegt dat het 
heel belangrijk is en men roept uit: “Alleen hierdoor kun je meerwaardig worden. Indien je 
onze cursussen volgt, onze denkwijzen - zoals bijvoorbeeld die van de Scientology - aanvaardt, 
dan zul je zien dat jij de beste mens bent tussen allen. Jij kunt het meest bereiken. Jij wordt 
ingewijd. Je zult steeds meer invloed krijgen. Voor jou bestaan de problemen niet meer, je 
hebt je losgemaakt uit de massa, je staat erboven.” Maar alweer is het in feite een isolement 
van de werkelijkheid. 

Er zijn andere profeten. Ik noem Herbert Marcuse die in zijn wijze van denken zoekt naar een 
nieuwe vrijheid, in feite de anarchie. De anarchie die voortkomt uit het waarmaken van de wil 
van het volk. Hij ziet echter over het hoofd dat het volk niet één wil heeft. Het volk wil zóveel 
verschillende dingen, dat het daardoor steeds weer onderworpen zal zijn aan een betrekkelijk 
kleine groep waarin iedereen hetzelfde wil. Marcuse zegt: “Alle middelen zijn geoorloofd. Wij 
moeten ons verzetten tegen deze maatschappij. Dit establishment moet gebroken worden. 
Neem je geweer en schiet. Demonstreer. Gooi het verkeer in de war. Probeer de handel te 
fnuiken. Zorg ervoor dat jij vrij bent, dan zal de wereld vrij worden.” Dat laatste is dan de 
grote vergissing. In feite zegt hij: leef jezelf uit en maak anderen tot je slaven. 

Dan is er Mao met zijn ingewikkelde filosofie die soms enorme Wijsheid, Diepte en Schoonheid 
bereikt, maar die gelijktijdig ook leert dat geweld de enige oplossing is. Macht komt uit de loop 
van het geweer! O, het is mooi gezegd. Het is dichterlijk en ergens wel een beetje juist als het 
gaat over de bestaande machtsverhoudingen. Maar is datzelfde nog juist als mensen naar 
bommen en geweren grijpen - of dat nu in Baskenland is, in Chili, Argentinië of misschien 
ergens in Nederland, wie weet of dat niet nog eens zal gebeuren - en zeggen: wij gaan ons 
recht verdedigen, onze macht ligt in ons geweer. Wie doden ze dan? Over het algemeen meer 
buitenstaanders dan betrokkenen. Als u mij niet gelooft, moet u de getallen eens nagaan die in 
Ierland bekend zijn gemaakt en waaruit blijkt dat zowel professionals als IRA-mensen eigenlijk 
meer neutralen dan tegenstanders hebben vernietigd. Dat is toch eigenlijk krankzinnig! 

Wij moeten, zo roept men uit, de wereld in onze greep krijgen. Alle middelen zijn daartoe 
geoorloofd. Bedrog is geoorloofd. Men noemt het natuurlijk geen bedrog, men noemt het 
vorming. Het komt echter op hetzelfde neer. Als iemand een greep naar machtsmiddelen doet, 
zoals radiostations - denk maar aan wat er op het ogenblik in Portugal gaande is -, dan doet 
men dat niet omdat men de vrijheid van het woord bewondert, maar omdat men de mensen 
wil indoctrineren. Als men voortdurend bezig is met terreuracties dan doet men dit niet om een 
vijand te verslaan, maar om duidelijk te maken hoe sterk men is, om anderen vrees aan te 
jagen. En als tegenover terreur contra-terreur komt te staan, dan is het eigenlijk niets anders 
dan de onmondigheid van de mensen die onder het mom van een ideaal steeds bezig zijn 
zichzelf en anderen te vernietigen. De profeten van de vernieuwing, althans degenen die zich 
als zodanig voorstellen, zijn mensen die weinig begrijpen van de werkelijkheid. Ze houden 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

212 –PROFETEN VAN DE VERNIEUWING 3

gewoon geen rekening met de eenling - behalve misschien Marcuse - en vergeten helemaal 
dat de droom van een bepaalde gemeenschapsvorm nooit waar kan worden, tenzij de mensen 
hem zelf waarmaken, anders kun je hoogstens wat uiterlijkheden bereiken. Er zijn ook andere 
denkers geweest die men niet zozeer als profeten van de vernieuwing beschouwt en die mijns 
inziens eigenlijk toch veel meer hebben gedaan om de mensen in deze tijd een weg te wijzen. 
Maar ja, het zijn geen leiders die zeggen: dit is de oplossing, volg mij. Als je sterft, zul je een 
held van het volk zijn of ingaan tot de eeuwige zaligheid. Zij zeggen alleen: dit is de juiste 
weg.  

Dan denk ik terug aan India, aan Mahatma Gandhi die de mens heeft gezegd: “Als je 
burgerlijke gehoorzaamheid weigert zonder geweld te gebruiken, dan schep je daarmee een 
macht die niet meer te bestrijden is. Want weerlozen doden maakt zelfs een sadist op een 
gegeven ogenblik misselijk.” Dit heeft hij gezegd na zijn derde hongerstaking. Deze man heeft 
getracht de mensen duidelijk te maken waar het om gaat. Macht berust op de bereidheid 
anderen te gehoorzamen. Een vernieuwing in deze maatschappij kan niet voortkomen uit 
geweld, uit een botsing van machten, uit een “de straat op gaan”. Het kan alleen geboren 
worden uit de massa die weigert bepaalde dingen langer te aanvaarden en daarom zegt: ik wil 
er geen deel meer aan hebben. Als morgen alle mensen het openbaar vervoer gaan boycotten 
en ze houden dat in Nederland gedurende vier weken vol, dan komt er een heel andere opzet 
voor het openbaar vervoer, dat garandeer ik u. Als de mensen vandaag tot de conclusie komen 
dat de accijnzen op bepaalde artikelen waanzinnig hoog zijn en ze weigeren ze te kopen en 
gaan over op vervangingsmiddelen, dan is na vier weken de situatie zodanig dat de regeerders 
wel moeten toegeven. Wat meer is: als men zo optreedt en geen geweld gebruikt maar 
zelfdiscipline, waardoor men desnoods zelf offers brengt om niet mee te werken aan iets wat 
men onjuist vindt, dan krijgt men veel meer medestanders dan anders denkbaar zou zijn. 
Gandhi heeft van heel veel mensen (grootgrondbezitters) grond gekregen voor zijn armen, 
omdat ze respect hadden voor de manier waarop hij optrad.  

Er zijn meer van die denkers. Er is een man in de Verenigde Staten die wordt uitgelachen. 
Bovendien heeft hij een beroemde naam: Thomas Jefferson. Een naam die daar aan het 
verleden herinnert. Deze Thomas Jefferson, die in het midden van de States werkt, verkondigt 
namelijk: “Het geeft niet wie slaat. Als de Staat slaat, zal ik mij tegen de Staat verdedigen. Als 
een rowdy slaat, dan zal ik mijn naaste tegen die rowdy verdedigen. Ik zal dan niet vragen: 
verdedig mij. Maar ik kan slechts leven in een wereld waarin rechtvaardigheid is. Als men niet 
meer de ogen sluit voor het onrecht dat er geschiedt.” Deze man heeft veel meer invloed dan 
men op het ogenblik denkt. Deze eenvoudige baptistendominee die blank is - borderline blank, 
er schijnen enkele invloeden van negerbloed in te zitten - heeft vooral onder de blanke 
bevolking in midden States ongeveer 3 à 4000 volgelingen. Deze mensen, die inderdaad doen 
wat ze belijden, hebben reeds heel wat geweld in de kiem gesmoord. Als het er 100.000 zijn, 
dan zullen heel veel mensen in USA hun gedrag moeten wijzigen. Honderdduizend op zo'n 
groot aantal is reeds voldoende. 

Er is een hindoe-leraar die ook aan yoga doet - sommigen noemen hem Swami, maar ik zie die 
titel nog niet zo zitten – en die de mensen alleen maar leert: “Wie zich onthoudt van onrecht, 
kan geen onrecht dulden. Het is onrecht het onrecht te laten voortbestaan waar men het ziet. 
Het is onrecht, de leugen te erkennen en haar niet te onthullen.” Deze man is een vernieuwer. 
Indien steeds meer mensen werkelijk bereid zijn de misleidingen die ze ontdekken bekend te 
maken, indien steeds meer mensen bereid zijn om juist te handelen, onverschillig wat de prijs 
daarvoor is, dan komen we vanzelf verder. Dan hebben we de eenvoud, die ook door zeer 
velen op deze wereld wordt gepredikt. Ook hen beschouw ik als profeten van de vernieuwing.  

Wat zeggen zij? Ik vat het kort samen: er zijn heel veel varianten in: “Mens, de vreugde van 
het leven is niet gelegen in de overdaad maar in het vermogen tot zelfbeperking.” “Niet hij die 
alles eet wat hem wordt voorgezet, zal werkelijk goed eten, maar hij die uit alle mogelijkheden 
datgene kiest wat op dit ogenblik voor hem het meest juiste en het meest passende is.” “Wie 
zich kleedt zoals men hem zegt zich te kleden, is een nar. Hij die zich kleedt alleen voor het 
klimaat is te onverschillig. Maar hij die zich kleedt naar zijn eigen aard, zo eenvoudig en zo 
duurzaam mogelijk, is een wijze, want hij beantwoordt aan zijn persoonlijkheid en zijn 
behoefte. Gelijktijdig onttrekt hij zich aan de consumptiedrang die rond hem is.” “Waar ik 
woon is mijn thuis. Maar mijn thuis maak ik zelf. Ik kan het nooit kopen.” Deze laatste 
verklaring is een schijnbaar dwaze verklaring. Het is een verklaring die kortgeleden in Brazilië 



Orde der Verdraagzamen 

212 – PROFETEN VAN DE VERNIEUWING 4

werd afgelegd door iemand die tot zijn geluk zowel door de regeerders als door de tegenpartij 
wordt beschouwd als een dwaas. Hij zei: “Waar mijn huis is, daar ben ik zelf, ook als mijn 
lichaam daar niet is. Daarom zal ik die plaats kiezen waarmee ik mij verwant voel. Niet 
vragend ‘wat kost het mij om hier te zijn’, want indien ik vraag ‘wat kost het mij om te leven’, 
dan begin ik reeds te sterven.” Het is een eigenaardige persoonlijkheid. De man houdt allerlei 
eigenaardige Godsdienstoefeningen, compleet met offers en dergelijke. De meeste denken dat 
hij een dwaas is. Deze man zegt tot zijn leerlingen: “Het is niet belangrijk waar je woont, als je 
maar goed woont. Het is niet belangrijk hoe je je voedt, als je je maar kunt voeden. En als je 
je niet kunt voeden volgens de regels die bestaan, voed je dan volgens de mogelijkheden die 
je vindt op je pad.” Dat is heel voorzichtig gezegd. Hij bedoelt in feite dit: als je honger hebt, 
steel dan desnoods, maar zorg dat je eet. De werkelijke levensbehoefte van de mens is zijn 
recht. Al wat hij meer vraagt van het leven is zijn dwaasheid en het ongeluk van de 
gemeenschap waarin hij leeft. 

U ziet het, de verkondigers hebben het niet zozeer over de nieuwe maatschappij die geboren 
moet worden. Dat is ook begrijpelijk. Een maatschappij is iets wat in machtsverhoudingen kan 
worden vastgelegd. Maar machtsverhoudingen kunnen in de werkelijkheid geen rol spelen. 
Zeker, ze kunnen de uiterlijkheid bepalen. Heel Nederland protesteert bij monde van de 
minister-president tegen…… en dan noemt u het maar op. Wat zeggen de meeste? Die man 
kan me nog meer vertellen. Met andere woorden: de meerderheid denkt niet zo. En als je 
grote woorden spreekt, dan zul je ze toch ook moeten opeten (eat your own words). Hier 
hebben we weer zoiets. We moeten rekening houden met de gemeenschap zoals die uit ons 
voortkomt. De profeten van de nieuwe tijd zeggen dat er een tijd moet komen dat de mensen 
door hun onderlinge relatie (als broeders en zusters zegt men dan) samen het goede moeten 
waarmaken, elkaar moeten helpen zonder ooit - en dat is heel belangrijk - daarbij rechten op 
elkaar te doen gelden anders dan die welke door hun gemeenschap zijn ontstaan. Het is dus 
geen maatschappij van welvaart en zekerheid zoals u in uw eigen land opbouwt. Ook in 
Zweden bouwt men zo'n welvaartsmaatschappij. Een Zweed - die ik niet tot de grote profeten 
van de nieuwe tijd reken en die in de buurt van Umea woont - heeft eens tegen studenten 
gezegd: “Wij die menen aan de gemeenschap eisen te mogen stellen voor absolute zekerheid, 
verloochenen het avontuur dat voor ons noodzakelijk is om te leven.” Ook daar zit iets in. 
Natuurlijk is het erg prettig als je weet dat er voor je wordt gezorgd. Maar is die zorg wel 
noodzakelijk? Dan denk je onwillekeurig aan Meesters en Leraren die heel anders zijn geweest 
dan deze profeten van de nieuwe tijd, de profeten van de vernieuwing. Want zij zijn de 
profeten van de ontwikkeling van de mensheid. Maar zouden we hun stemmen - hoe vaag ze 
ook nog doorklinken in deze tegenwoordige maatschappij – voorbijgaan? Ik geloof dat we 
zouden falen in de behandeling van dit onderwerp. Ik citeer weer een Leraar: “Hij die haast 
heeft en gaat lopen omdat de trein door zijn eigen kracht wordt bewogen, is een dwaas. Maar 
hij die verder wil trekken zonder te weten waarheen en de trein neemt om zo zijn krachten te 
sparen, is een nog grotere dwaas.” 

Een wonderlijke verklaring misschien, maar het zit er zo helemaal in. Onze nieuwe tijd wordt 
veel te veel bepaald door “we moeten daarheen” en “we zullen daar naartoe gaan.” Is het nu 
werkelijk zo nodig om als sardientjes in een blikje ergens aan een zuidelijke kust zon te liggen 
verzamelen? Of tezamen en masse in daarvoor geschikte huisjes te hokken compleet met 
kleurentelevisie en boerengeluiden op de achtergrond, terwijl nog grote delen van het eigen 
land je onbekend zijn. Is het werkelijk zo belangrijk waar je naartoe gaat en hoe ver je gaat? 
Of is het belangrijk dat je gelukkig bent? 

Er zijn mensen die zich bezighouden met hun vakantie en die dan zo intens gelukkig zijn als ze 
zich voorbereiden omdat ze mooie dromen en plannen hebben, dat hun vakantie een 
voortdurende frustratie is waarvan ze een jaarlang moeten bijkomen voordat ze weer de moed 
hebben plannen te maken. Dat is dwaas. De Wereldleraar zei: “Dwaasheid is het om je dromen 
op te bouwen en dan te zeggen: zo moet de werkelijkheid zijn. Maar wijsheid is het de kracht 
diep in jezelf te beseffen en dan het bestaande aanvaardend zoals het is. Daarin het licht te 
doen schijnen dat in je bestaat.” Dat ligt toch wel een klein beetje anders. Ik ben de kracht. Ik 
ben de wijsheid. Niet dat ik die wijsheid bezit, maar in mij bestaat ze. Ik moet die door mijn 
wezen tot uiting brengen. Een werkelijke vernieuwing kun je volgens mij niet volbrengen door 
een permanente revolutie, door het stichten van allerlei actiegroepen die banken overvallen, 
door mensen dood te schieten of allerlei andere gekke dingen. Natuurlijk, het is mode om een 
vliegtuig te kapen. Dat is nu alweer bijna voorbij. Nu moet er maar iets nieuws ontdekt 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

212 –PROFETEN VAN DE VERNIEUWING 5

worden. Het gijzelen van mensen begint langzamerhand ook al ouderwets te worden. 
Misschien komt er morgen een actiegroep met een kleine atoombom opdraven of iets 
dergelijks. Maar wat wordt de wereld daar beter van! Wat bereik je werkelijk daarmee? Dan 
zegt de Wereldmeester: “Aanvaard de feiten zoals ze zijn, maar doe dan een beroep op de 
kracht die in je is, het licht dat in je is. Put uit je eigen vermogen om, ondanks alles, een 
zekere blijheid te hebben, om te aanvaarden wat er is en er het beste van te maken. Dan kun 
je iets doen.” Is dat geen vernieuwing? Op het ogenblik nemen de mensen het beste dat ze te 
pakken kunnen krijgen en verpesten het zo gauw ze kunnen. Dat is een deel van het probleem 
van de maatschappij. 

U heeft in Nederland een perfecte sociale zorg, bijna perfect. Dat heeft u gedacht! U heeft daar 
zo voortdurend een beroep op gedaan dat diezelfde sociale zorg langzaam maar zeker de 
grootste zorg is geworden van de gemeenschap en dan nog een onaangename zorg. U heeft 
het zo sterk uitgebouwd dat op een gegeven ogenblik die rechten niet meer gegeven kunnen 
worden welke men nu meent eraan te kunnen ontlenen. Men heeft in plaats van het scheppen 
van een gevoel van werkelijke solidariteit onder het uiten van allerlei solidariteitskreten iets 
opgebouwd wat wel ten onder moet gaan omdat het eenvoudig topzwaar is geworden voor de 
gemeenschap waarin het bestaat. 

De Wereldmeester die dit op zijn manier zegt, leerde eens aan een beperkt gezelschap het 
volgende: “Indien gij diep in uzelf keert en de waarheid van uw wezen aanschouwt, zo kent gij 
de kracht. Geef aan deze kracht uiting. Roep haar uit als een klank. Beeld haar uit als kleur. 
Druk haar uit in een gebaar. Maak haar kenbaar en gij zult herboren worden uit die kracht, 
omdat wat in u is en door u tot uiting komt de eeuwigheid is en die in en rond u de harmonie 
herstelt die noodzakelijk is.” Dat is een heel vernieuwend principe. Niet búíten jezelf zoeken, 
maar ín jezelf. Niet uitgaan van wat je buiten jezelf misschien aan mogelijkheden of middelen 
ziet, maar eerst in jezelf naar de weg zoeken die je moet gaan, naar de mogelijkheid om 
harmonisch te kiezen. Geen opvoeren van tegenstellingen, dat is dwaasheid. Wie 
tegenstellingen schept, schept strijd. Wie strijd schept, schept voortdurend grotere onvrede, 
gepaard gaande met steeds grotere problemen. Schep gewoon harmonie. Zoals dezelfde 
Meester leerde: “Indien gij innerlijk geen vrede kunt hebben met de wereld, vraag u af: wat 
ben ik? Vraag u af: welke kracht berust erin mij? En zeg tot uzelf: deze kracht voeg ik bij het 
disharmonische, opdat het de harmonie moge benaderen. Want in ons streven naar eenheid en 
begrip scheppen wij eenheid en begrip. Maar in ons streven naar eenvormigheid en 
aanvaarding van één begrip vervreemden wij het ego, maken wij ons los van de eeuwige 
Kracht waarmee wij verbonden zijn en vergeten wij de werkelijkheid waarin wij leven.” 

U ziet dat ik, sprekend over de profeten van de vernieuwing, niet voorbij mag gaan aan enkele 
van deze geestelijke Leraren. Een wonderlijke figuur wil ik nog voor u citeren. Het is een van 
de laatste drie monniken die nog in Tibet mogen wonen in het Klooster der Blinden. Het zijn 
oude mensen en men laat hen daar omdat men toch wel respect heeft voor het vreemde dat 
zij doen en zijn. Een van hen sprak: “Daar waar de mens aan niets gelooft, gaat hij te gronde 
aan zijn ongeloof. Daar waar de mens alleen aan zichzelf gelooft, gaat hij te gronde aan zijn 
eigen onvolkomenheid. Maar daar waar de mens leert beseffen hoezeer in hem een grote 
kracht zetelt, zo zal hij door deze kracht treden in de raad van de Heer der Wereld, zal hij 
openbaren voor zich de wetten die het Al regeren. En uit de wet levend zal hij zijn de 
Lichtende, die weerkeert naar de kringloop.” Deze mensen zijn ook een beetje profeten. Nu we 
toch bezig zijn over profeten, vind ik het aardig om de laatste profetieën uit dat Klooster der 
Blinden die de laatste tijd nog bekend zijn geworden, even te citeren: “De beer – Rusland - 
heeft teveel vlooien in zijn pels. Als hij zich te zeer gaat krabben, zal hij zijn hoofd verliezen.” 
Omgezet uit de geheimtaal betekent het: er zijn zoveel dissidente groeperingen in Rusland op 
dit ogenblik actief dat men zal komen met een poging om met geweld alle macht te herstellen. 
Maar juist dat geweld zou er dan ertoe kunnen leiden dat een groot gedeelte van het nu 
regerende Politbureau valt. 

Zo hebben ze in Tibet ook het een en ander gezegd over de Verenigde Staten: “Zij die denken 
aan macht, verliezen hun geld. En zij die naar geld hebben gezocht, vinden macht. Daarom 
zullen zij die nu om geld macht uitoefenen, vallen.” Hun profetie komt hierop neer. Er zijn een 
groot aantal groepen en bewegingen. Denk eens aan bepaalde vakbonden die eigenlijk zoeken 
naar geld en dus macht uitoefenen om daarmee een zekere rijkdom te verkrijgen. Die mensen 
zullen - juist door hetgeen zij nu verkeerd doen – zien, dat degenen die zij hebben willen 



Orde der Verdraagzamen 

212 – PROFETEN VAN DE VERNIEUWING 6

exploiteren, zich meester maken van wat zij hebben opgebouwd en daarmee iets heel anders 
gaan doen. Er wordt feitelijk gezegd dat er in de regering een grote splitsing komt. Nu geloof 
ik niet dat er verschillende staten zullen toegeven. Zij zullen heus niet afvallen. Maar als men 
hun woorden precies zou willen uitleggen, dan klinkt het eigenlijk zo: het federale 
gouvernement zal zijn invloed op de deelstaten aanmerkelijk zien verminderen in de komende 
tijd en zal daardoor in staat zijn beter schoon schip te maken in eigen rangen. 

Nu moet u zich toch eens afvragen hoe het komt dat drie oude mensen (waarvan er een zelfs 
volkomen blind is en de andere twee hulpbehoevend zijn) die afgesloten van alle nieuws leven 
(misschien dat ze wat Chinees nieuws horen, maar dat is dan ook alles), ineens komen 
aandragen met zoiets over de Verenigde Staten.  

Ook met wat er wordt gezegd over Afrika: “Hier wordt het vuur ontstoken en een vlam 
verteert zichzelf. En daar waar het vuur heeft gewoed, is de aarde vruchtbaar.” Vertaald: Er 
komt in Afrika een grote oorlog. Er wordt ontzettend gestreden, maar door die strijd ontstaat 
er iets waardoor Afrika eindelijk zich kan gaan ontplooien. Die dingen hebben die monniken 
gezegd. Toch noem ik dezen geen profeten van de vernieuwing. Het zijn meer de zieners van 
deze tijd. En als nu de blinde, die ik als ziener het hoogst aansla, op een gegeven ogenblik 
uitroept: “Ik zie de groene hand zich uitstrekken naar de wereld. Nog is de vuist gebald, maar 
ze zal een zegen worden”, dan heb ik het idee dat hij heel dicht bij een profetie over de 
vernieuwing is, Wat is groen? Groen is vruchtbaarheid. De vruchtbaarheid wordt tegenwoordig 
over de hele wereld bedreigd (de vuist). De hand zal zich ontplooien tot een zegening: er komt 
een grote verandering op deze wereld. Dat heeft dan kennelijk te maken met het milieu, zou ik 
zeggen. Hij verkondigt gewoon een nieuwe aarde. Dan denk ik onwillekeurig aan bepaalde 
christelijke voorspellingen, waarin ook sprake is van een nieuwe hemel en een nieuwe aarde. 
Zou het mogelijk zijn dat deze blinde iets voorziet wat feitelijk is? Dat hij in dit beeld een 
gebeuren uitdrukt waarin zeer waarschijnlijk én de zon én de aardsfeer (de atmosfeer) 
betrokken zijn waardoor enorm veel verandert op deze wereld? Waarschijnlijk klimatologisch 
maar daarnaast ongetwijfeld ook in de stralingsverhoudingen. Als ik dat zo zie, dan zeg ik: 
waar ik ook zoek, ik vind overal wel profeten van de vernieuwing. 

Wat is de vernieuwing eigenlijk? Er is niets nieuws onder de zon. Dezelfde maatschappelijke 
problemen die nu hier bestaan, bestonden eens in Athene. Dezelfde bevolkingsproblemen die 
nu overal op de wereld ontstaan, hebben eens bestaan voor het Romeinse keizerrijk. Wat is de 
vernieuwing dan, wat kan ze zijn? Als de vernieuwing alleen moet berusten op een verandering 
van menselijke verhoudingen - gedragsregels zonder meer -, dan is het geen vernieuwing. 
Want alles wat denkbaar is in dat opzicht, is er al eens geweest. Zowel de stam met de sterke 
mannen als de vele kleine naties naast elkaar. Alle groepen zijn zelfstandig en toch nog 
botsend tegen elkaar als de wereldrijken. Ze zijn er allemaal geweest. De 
slavenmaatschappijen hebben net zo goed bestaan als de maatschappijen die werden 
opgebouwd uit vrije rovers en ruiters. Neen, vernieuwing moet men daar niet zoeken. 

Een vernieuwing kan alleen plaatsvinden indien de mens zelf verandert. En dan gaat het niet in 
de eerste plaats om uiterlijk en gedrag. Het gaat om iets wat we mentaliteit plegen te noemen, 
of moraliteit als we het op een bepaalde manier religieus of sociaal omschrijven. In deze dagen 
is de mens tegen zijn medemens. De meeste profeten van deze tijd bevorderen in feite 
agressie. Wij kunnen eerbied hebben voor bijvoorbeeld Jehova Getuigen, maar hun 
verkondiging kan soms verduveld agressief zijn. Zo is het ook met de Jesus People. Ze zingen 
lustige, vrolijke liederen, ze hebben elkaar lief en ze juichen omdat Jezus hen bevrijd heeft, 
maar ondertussen zijn ze voortdurend bezig om een ander het doopbad in te ranselen, als hij 
er niet op een andere manier in gaat. Ik overdrijf misschien wat, maar het zit toch dicht in de 
buurt. Precies hetzelfde is het geval met de linkse en de rechtse groepen die zo goed weten 
wat goed is. Zelf doen ze het niet: ze proberen anderen te dwingen het te doen. En als ze het 
zelf al doen, dan ontlenen ze daaraan het recht om iedereen ten koste van alles te doen 
beantwoorden aan hun eigen normen. Als we ons realiseren dat deze dwang nu juist datgene 
is wat de wereld altijd heeft geregeerd, deze neiging om met kleine groepen anderen te 
beheersen met soms onredelijke geloofsvoorstellingen, anderen te dwingen tot een 
maatschappelijk gedrag, dan zult u het met mij eens zijn dat de vernieuwing daaruit niet kan 
voortkomen. 

De vernieuwing moet in de mens zelf plaatsvinden. Maar dat kan alleen indien het bewustzijn 
van de mens verandert. Als de mens het leven anders gaat beschouwen, zal ook zijn 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

212 –PROFETEN VAN DE VERNIEUWING 7

maatschappelijk gedrag veranderen. Als de mens innerlijke vreugde en vrede vindt, zal hij het 
buiten zichzelf niet meer zo hard nodig hebben. Dan zal hij praktischer gaan denken. Want als 
ik kan dromen en leven in een hemel, dan heb ik niet meer de behoefte om voor mijzelf een 
paradijsachtig stukje op te bouwen. Dan wil ik niet iets hebben wat een ander heeft, want dat 
draag ik in mij. Als een mens in zich krachten ontdekt die buiten het redelijke om gaan en hij 
die krachten gaat leren hanteren, dan zal hij ook heel anders aankijken tegen de strikte regels 
van logica en wetenschap waarmee de beoefenaars ervan - die over het algemeen steeds 
bezig zijn zich te verheffen op eigen kennis - op den duur hun eigen ongelijk bewijzen. 
Vernieuwing is dus iets wat in de mens zelf geschiedt. In dit opzicht zijn er enkele 
groeperingen die als verkondigers van de vernieuwing wel bijzonder prettig aandoen. 

Er zijn vormen van Yoga-scholing waardoor de mens zichzelf verandert en niet zijn wereld. Dit 
veranderen van jezelf is het belangrijkste doel. Er zijn verschillende methoden - helaas soms 
commercieel geëxploiteerd - waarmee de mens leert rustig ontspanning te vinden om alle 
drijfveren, die van buitenaf hem worden opgelegd, af te schudden en even zichzelf te zijn. Ik 
geloof dat deze groepen het dichtst bij de vernieuwing komen. Ik meen dat de werkelijke 
profeten van morgen die profeten zijn die zeggen dat de dwaasheid van vandaag niet is 
gelegen in het zoeken naar een andere wereld, maar in de poging om een klein deel van de 
eigen gedachten op te leggen aan anderen, zodat er geen ruimte overblijft voor een 
persoonlijke beleving van de waarheid en de werkelijkheid. Vernieuwing is de vernieuwing van 
het individu. De massa en de massaliteit waarmee velen in deze tijd zo graag rekening 
houden, bestaan niet werkelijk. Er komt een ogenblik dat de latente macht van hen die nu te 
lui zijn om te handelen, wordt gewekt. En als deze dan wordt gewekt vanuit een zeer 
persoonlijk besef van nut, van in jezelf vreugdig en lichtend zijn, door een besef van de 
overbodigheid van vele dingen en de zinloosheid van vele strevingen, dan zie ik een andere 
wereld ontstaan. Niet zonder problemen, niet zonder dat er veel geweld zal zijn. Maar dan zie 
ik werkelijk een wereld komen zoals die door de Meesters is voorzien voor de komende tijd. 
Een wereld waarin de mensheid broederschap kent, waarin de gemeenschap in feite is een 
vrije samenwerking van eenlingen, waarin het besef van de eenling steeds weer een erkenning 
inhoudt van de verbondenheid met de gehele kosmos. Dit is de inleiding. 

D I S C U S S I E 

� Wie is de ware profeet van de vernieuwing en wat heeft hij geprofeteerd? 
De ware profeet van de vernieuwing? Ik ken er geen. Elke profeet zegt wel iets wat mogelijk 
waar is. Er is er één, die een waarheid zegt welke volgens mij de gehele vernieuwing 
omschrijft. Hij noemt zich niet profeet en ik durf hem ook niet zo te noemen. Hij is de Meester 
van deze era: de geestelijke kracht, die komt aan het begin om het vuur te brengen, om de 
mensen weer het licht te geven waardoor ze verder kunnen gaan. Zijn profetie is, dat de 
mensen te gronde zullen gaan, indien ze niet in zichzelf zoeken naar waarheid en licht en leven 
volgens hun innerlijke erkenning en niet slechts naar de uiterlijkheden die rond hen bestaan. 
Dat is zijn profetie. Hij is de enige van wie ik kan zeggen: dat is nu een werkelijke profetie, 
want dit is volkomen waar. 

� Maar dat weten we toch al! 
Waarom doet u er dan zo weinig aan? Er zijn veel dingen die u weet. De eeuwige waarheid is 
in het christendom tot uiting gebracht en voordien was ze ook reeds op aarde. Maar de 
mensen moeten steeds weer leren om haar aan te passen aan hun eigen tijd, hun eigen 
mogelijkheden. Eens was het christendom het middel om de kennis onder de mensen te 
verspreiden. In de nieuwe era moet de nieuwe kracht (een leer kun je het niet eens noemen) 
ertoe leiden dat de mensen leren in zich te beleven, dat het uiterlijk beleven minder wordt en 
het in jezelf beseffen meer. Het is dus ook de verbreiding van een soort kennis. Het is een 
volgende trap. Want hoe kan ik mijn naaste liefhebben gelijk mijzelf, indien ik mijzelf haat? 
Dat is een vraag, die moeten de mensen in deze tijd zich toch eens stellen. Want velen die 
zeggen: ik ben een zondaar, haten eigenlijk zichzelf omdat ze de onvolkomenheden, die ze in 
zich vermoeden niet kunnen aanvaarden. Als je dat zo bekijkt zeg je: Ergens is de mensheid 
tot stilstand gekomen omdat er een te grote scheiding is gekomen tussen de innerlijke 
beleving en datgene wat men naar buiten toe is. Daarom is die nieuwe impuls nodig. Als de 



Orde der Verdraagzamen 

212 – PROFETEN VAN DE VERNIEUWING 8

mensen de werkelijke leer van het christendom niet in allerlei pietluttige uitleggingen van 
woorden hadden verspild, maar die leer in de praktijk van daden hadden leren leven, dan zou 
deze wereld in geestelijk opzicht veel en veel verder zijn. Maar de mensheid was er eenvoudig 
niet rijp voor. Zij moest eerst door het dal van het materialisme, van de technocratische 
levensbeschouwing, voordat ze kou komen tot de ontdekking van eigen innerlijk als bepalend 
voor de hele wereld en voor zichzelf. Het is niet belangrijk of je lang leeft, maar of je innerlijk 
bewust leeft. Het is niet belangrijk, of je rijk bent, maar of je je innerlijke rijkdommen 
gebruikt. Wanneer de mensen dat eenmaal gaan beseffen, zitten we vanzelf in de vernieuwing. 
Anderen zullen het misschien een revolutie noemen, opdat het een omwenteling betekent van 
vele gebruiken. Maar of het nu een evolutie of revolutie is, voor degenen die er bewust aan 
deelnemen is het een terugkeer tot de grote innerlijke werkelijkheid en volgens mij ook een 
terugkeer tot de bron. 

� Vindt u niet dat er eigenlijk te weinig mensen zo’n boodschap als u brengt horen? 
Deze boodschap wordt heus niet alleen hier gezegd en op deze manier gebracht. Dit 
onderwerp is door u gekozen en wordt op een discussieavond behandeld. Maar soortgelijke 
argumenten zult u niet alleen bij ons horen maar overal. Er zijn verscheidene groepen waarin 
mediums werken. Op een andere manier misschien en met andere woorden, maar waar toch 
hetzelfde wordt verkondigd. Datzelfde zult u ook kunnen meemaken in een plotseling 
geïnspireerde preek vanaf een kansel. Soms verspreekt zich zelfs een politicus en maakt 
duidelijk waar het eigenlijk om gaat. Overal op de wereld wordt dit door de geest bekend 
gemaakt. Denkt u alstublieft niet: wat zijn wij bevoorrecht. Wij mogen dit horen en al die 
anderen weten het niet. Die anderen moeten het ook leren. En als ze het niet verstaan in deze 
termen, dan wordt het in andere termen gezegd. 

� Als het een profeet is, dan weet hij toch wel of de mens dit aanvaardt? 
Een profeet is iemand die zegt, dat iets zal gebeuren, hoopt dat het waar is en nijdig wordt, als 
het anders uitpakt dan hij het zich had voorgesteld en dan wordt het waar. Anders gezegd: 
een profeet is iemand, die uiting geeft aan dingen die hij zelf niet kan omvatten en juist 
daardoor werkelijk profeet is. Definitie van profeet: een man, die zichzelf verliest en dus 
spreekt met de stem van het hogere of de stem Gods, verkondigend dat wat hij niet kan weten 
en wat hij vaak onvolledig begrijpt, opdat in de mensheid begrippen tot leven komen. 

� Maar hoe komt het dat het zo moeilijk is die innerlijke stem te horen enz.. 
Heeft u wel eens aan een autoweg gestaan met ontzettend druk vrachtver keer en geprobeerd 
om het zoemen van een bij te horen? De innerlijke stem is voor de meeste mensen zo zwak, 
omdat ze zozeer bezig zijn met alles wat er buiten hen gebeurt en ook met zichzelf zoals zij 
zichzelf zien. De mens is altijd aan het worstelen met zijn eigen voorstelling van zichzelf. Toch 
hoor je die innerlijke stem soms. De vraag is, of je luistert en of je haar erkent. Maar 
naarmate de mens leert selectief te luisteren of als hij leert minder bezig te zijn met zichzelf 
en met de wereld en zich meer te bekommeren om die innerlijke kracht, dan hoort hij ook 
meer wat die stem is. Maar dan moet u niet van die stem verwachten dat zij menselijke 
woorden spreekt. Dat is een fout die veel mensen maken. U kunt natuurlijk tegen God zeggen: 
God sta me bij. U heeft dan zelf een voorstelling hoe God dat zal doen: God zal zo dadelijk uw 
hand leiden en u zal zes kruisjes bij de juiste getallen zetten en de volgende week bent u van 
alle zorgen af. Maar God probeert u alleen duidelijk te maken dat het probleem daar niet ligt. 
Hij laat u kennis maken met andere mensen, die u iets laten zien of iets laten lezen. Maar u 
kijkt naar boven en zegt: hé, ik heb al zo vaak gebeden, komt er nog wat van? Als God 
antwoordt, dan is dat eigenlijk een soort kompasnaald. Het antwoord van God is: plotseling in 
je voelen dat de aanwijzing in je leven verandert. Niet in woorden, maar je ziet iets op een 
andere manier, je beleeft iets anders, je hoort iets anders. Dan moet je beseffen: dit is mijn 
koers en daarnaar moet ik werken. De meeste mensen zeggen tegen God: Heer, verkies mij. 
Laat mij tot Uw uitverkorenen behoren. Dan komt God terug en zegt: Ik roep u. En wat zeggen 
die mensen dan? Wie riep daar? Zoudt u het nog eens willen zeggen. Kunt u me uitleggen wat 
ik ermee moet doen? 

� Het is veel eenvoudiger. Daar heeft u toch voor gepleit. 
Ik heb gepleit voor het begrip: als ik geloof in de God in mij, als ik aanvaard dat het licht in 
mij is, dat de kracht in mij is en door mij werkt, dan heb ik geen antwoord en geen 
voorlichting nodig, dan heb ik alleen maar te leven met de dingen zoals ze zijn en te proberen 
daarin dat licht en de harmonie die ik in mij erken en aanvoel tot uiting te brengen. 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

212 –PROFETEN VAN DE VERNIEUWING 9

� Is deze verandering uitsluitend afhankelijk van de Goddelijke Kracht in de mens of wordt ze 
aangevuld door kosmische stralingen? 

Het is zo, dat kosmische stralingen en stromingen inderdaad te maken hebben met die 
conditionering. Zoals ook geestelijke stralingen en krachten te maken hebben met een zekere 
conditionering. Maar u moet niet vergeten: dit zijn invloeden, die niets te doen hebben met je 
diepste innerlijk. Er zijn tijden dat je gemakkelijker die kracht in je niet alleen beseft, maar 
ook tot uiting brengt. Dan gaat het gemakkelijker dan op andere tijden. Er zijn ogenblikken dat 
je a.h.w. meer bereid en bewust bent en zo een grotere waarheid in je kunt ontvangen en het 
dan beseffen op andere tijden. Maar het is altijd weer het contact tussen het ego en de kracht 
binnen dit ego waaruit al het andere voortvloeit. De sterren kunnen misschien bepalen wat je 
lichaam is en zal doen, de kosmische stralingen kunnen de gehele ontwikkeling van de aarde 
en de maatschappij mede bepalen. Maar wat je zelf bent en wat je zelf inbrengt in kosmisch 
harmonische zin binnen dat geheel, dat hangt alleen af van de innerlijke kracht en de wijze 
waarop je daarop reageert. 

� Is het iets om blij over te zijn…. (de rest van de opmerking niet te verstaan). 
Een profeet is een wekker, die God zet bij de slapende mensheid. En als de mensheid daarvan 
wakker wordt, dan doet ze hetzelfde wat menigeen doet, als hij door een wekker wordt 
gewekt: ze vloekt. Ze probeert de zaak stop te zetten. Dat is een heel begrijpelijke reactie. U 
moet begrijpen: we zijn allen deel van een en dezelfde kracht. Er is één en hetzelfde 
bewustzijn. En als je dat aanvoelt, kun je er blij om zijn. Als er een profeet komt die op welke 
manier dan ook probeert uiting te geven aan verandering, aan kracht, aan innerlijke waarde, 
dan is dat iets waarover ik mij mag verheugen. U kent misschien wel het verhaal van die 
Chinees. Hij ging uit om het geluk te zoeken. Hij had gehoord, het was begraven onder een 
heel oude moerbeiboom, die ergens aan een stroompje stond dicht bij een bijzonder mooi 
huis. De man ging dus de hele wereld door. Overal groef hij onder moerbeibomen, maar 
stuitte slechts op moeilijkheden. Eindelijk gaf hij het op. Hij ging weer naar huis. Toen zag hij 
plotseling hoe mooi zijn huis was zoals het bij de stroom stond. Toen zag hij ook de oude 
moerbeiboom in zijn tuin staan. Hij zocht daar onder en met één greep had hij het ware geluk 
gevonden. Zoeken moet je niet zo ver weg. Zoek naar dicht bij jezelf en in jezelf. 

� Als je soms iets leest of hoort dan klikt het. 
U zegt het heel aardig: dan klikt het. Met andere woorden: dan vind ik een verwoording van 
iets wat in mij bestaat. Maar is het belangrijk dat ik het verwoord of dat ik het in mijn leven 
uitdruk? Dat laatste is belangrijk. Daarom is het andere alleen maar een besef van mentale 
bewustwording, waardoor ik misschien wat meer begrijp wat er in mij bestaat en wat mij 
beweegt, maar waarmee ik mijn harmonie eigenlijk niet groter kan maken dan ze ook zonder 
dit zou kunnen zijn. Wat de geest doet, is over het algemeen die dingen formuleren waar u zelf 
nog geen woorden voor heeft gevonden. Of een poging om een zienswijze die u heeft eigenlijk 
even anders uit te drukken, zodat u het weer opnieuw gaat beleven en bekijken. Dat is wat 
ook een meester voor u doet, als hij zegt: "deel in mijn gedachten." Dat is wat een lichtende 
geest doet, als hij in u neerdaalt. U moet eerst leren uit datgene wat in u bestaat vrede te vin-
den, dus harmonie in uzelf. Al het verdere zoeken is het zoeken naar de formulering. Is de 
formulering dan zo belangrijk? Is het belangrijk, of je iets een paardloze wagen of een auto 
noemt? Als je ergens naartoe wilt, is het belangrijk dat het ding rijdt. Zo is het ook met uw 
innerlijk. De harmonie is het meest belangrijke, want dat is de drijfkracht van ons leven. Het is 
de innerlijke kracht waaruit we onze betekenis binnen het geheel voortdurend beter kunnen 
uitdrukken. De formulering komt dan als vanzelf, juist omdat het klikt. 

� Wie zullen de vernieuwing doen geboren worden? Welke factoren helpen mede? 
De vernieuwing wordt geboren uit de eenvoudigen van geest. Het klinkt misschien vreemd. 
Luister goed: alle theorieën, die we maken over vernieuwing, hebben meestal te maken met 
structuur en allerlei ingewikkelde dingen. Een innerlijke vernieuwing moet voortkomen uit 
jezelf. De mens, die eenvoudig genoeg is om zich niet vast te klampen aan allerlei stellingen, 
maar alleen te reageren naar wat hij voelt: dit is juist, dit is leven, dit is harmonie, dit is licht, 
zal de omwenteling het eerst doormaken. Maar dat betekent ook dat hij de eerste macht vormt 
(als ik over macht mag spreken in dit verband) waardoor de bestaande waarden worden 
gewijzigd of hun evenwicht verliezen waardoor allerlei thesen, die nu als evangelie gelden, 
wankel worden. Daarom zeg ik, de werkelijke vernieuwing komt juist voort uit de eenvoudigen 
van geest. 



Orde der Verdraagzamen 

212 – PROFETEN VAN DE VERNIEUWING 10

� Dus is het heel belangrijk los te komen van alle soorten dogmatiek. 
Weet u wat dogmatiek is? Het woord zegt het al. Dat is een dog: een zich vastbijten in een 
bepaalde materie. Ik geloof dat een dog, al heeft hij ook het achterwerk van de koning te 
pakken met zijn niet meer open te breken kaken, daardoor niet meer of beter dog wordt. Het 
is misschien wat raar gezegd. Dogma's zijn volgens mij de ontwijking van de innerlijke 
werkelijkheid door het eigen bewustzijn, denken en geloven te binden aan uiterlijke 
verklaringen waarmee je noch emotioneel noch anderszins een werkelijke verbondenheid ge-
voelt. Daarom is een dogma uit den boze. Elke stelling, die zich als een onveranderlijke 
waarheid aankondigt, is op zich daardoor een leugen. Al wat is, verandert. Slechts dat wat in 
de voortdurende verandering de gelijke betekenis weet te behouden is een eeuwige en 
blijvende waarde. En dat is nooit een formulering of een bepaalde stelling van een feit. Dat is 
alleen een innerlijke aanvaarding van een bepaalde kracht.  

� Is de vernieuwing wel zo nodig? Ik meen dat de innerlijke verandering der mensheid toch 
niet geforceerd kan worden. Alles komt toch op z'n tijd. 

De vernieuwing is kennelijk nodig, want als ze nu niet komt, dan heeft de mensheid geen tijd 
meer. Dus als u zegt: Is het allemaal wel zo nodig? Kunnen we niet voortgaan zoals het nu is? 
Dan zeg ik: neen, dat kunt u niet meer. En wel om de doodeenvoudige reden dat al datgene 
wat op dit moment nog geldt als de normale gang van zaken, in feite niet meer samenhangt 
met de werkelijkheid van zowel het menselijke bestaan als van het innerlijke bestaan. De 
verandering kan niet met één slag over de gehele wereld geschieden. Dat zeg ik er maar 
meteen bij. Als we het hebben over de innerlijke ontwikkeling en de bewustwording en we 
citeren daarbij de Wereldmeester, dan hebben we het heus niet over een proces van 50 jaar, 
maar over een proces van vele honderden jaren waarvan het hoogtepunt waarschijnlijk pas 
wordt bereikt over ruim duizend jaar. Dan zijn we zover dat we zeggen: nu is dat voldoende 
ontwikkeld. Dan kan het innerlijke bewustzijn op de een of andere manier - waarschijnlijk 
geestelijk - voor de mensheid nieuwe kathedralen bouwen. Maar tot die tijd moet er toch wel 
verandering zijn. Als wij echter zeggen: heeft die vernieuwing nu zo'n haast? is dat nu wel zo 
nodig? dan zeggen we in feite: waarom zou alles niet blijven zoals het was? Maar iemand die 
om zich heen kijkt, ziet dat niets blijft zoals het was. Iedereen, die de geschiedenis van de 
mensheid, de ontwikkeling van de menselijke wetenschap, de verandering in het gedrag van 
de mensheid als zodanig bekijkt, zal het met mij eens zijn dat het in feite al weg is. Het oude 
is een illusie die men probeert te handhaven in een niemandsland van verstoorde emoties. 
Daarom is de vernieuwing noodzakelijk. Ze is gewoon datgene wat onontkoombaar voortkomt 
uit de, nu bestaande toestand. En dat is ook logisch. Wij hebben nu 2000 jaar naar het 
materialisme kunnen toegroeien. Nu wordt het weer eens tijd dat we naar de geest toegaan. 

� Is het een cirkel? 
Neen, het is geen cirkel. Als je het precies wilt zeggen: in de geschiedenis is het een niet 
geheel gelijklijnige sinusoïde welke zich met ongeveer gelijke maximum en minimumwaarden 
slingert rond de as van de tijd, daarbij gelijke tijdperken omslingerend, maar daarin vaak 
verschillende harmonische piekverschijnselen vertonen, zodat niet van een absolute gelijkheid 
van ontwikkeling kan worden gesproken voor een fase, die boven of onder de lijn ligt. Een 
nadere toelichting. De sinusoïde staat op de tijdlijn en gaat naar boven: dit is geestelijke 
ontwikkeling. Die geestelijke ontwikkeling komt zover dat ze materieel geen verder 
uitdrukkingsmogelijkheid heeft, dus vermindert het geestelijke element en neemt de materiële 
bezigheid toe. Nu komt de sinusoïde onder de nullijn en gaat verder met een materiële 
ontwikkeling waarbij echter geestelijk steeds grotere tekorten ontstaan, tot er een ogenblik 
komt dat de materiële ontwikkeling niet meer de mogelijkheid heeft om aan de geestelijke en 
emotionele behoeften van de mens gevolg te geven. Nu gaat de lijn weer omhoog: het 
geestelijke krijgt steeds meer invloed, tot we weer de nullijn bereiken. Nu zien we dat de 
ontwikkeling geestelijk verdergaat op basis van het materieel bereikte totdat weer het 
maximum is bereikt enz. enz.. Een sinusoïde is dus gewoon een slingerlijn die in het midden 
een nullijn heeft. 

� Is er verband met de spiraal? 
Neen. De spiraal is de bewustwording. Ze is afgeleid van de boeddhistische versie van het Rad. 
Het is eigenlijk een wijsgerige ontwikkeling gebaseerd op de magische 
lamaïstisch-boeddhistische visie van het leven. Hierin wordt gesteld, dat de mens begint aan 
de buitenkant van het bestaan: weinig besef, lange tijden. Een omwenteling is één leven. Hier 
kom ik aan het beginpunt: hier begint het geestelijk leven. Ik maak weer een spiraal. Ik kom 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

212 –PROFETEN VAN DE VERNIEUWING 11

weer aan een beginpunt: ik begin weer met een stoffelijk leven. Zo gaat dat verder. Maar let 
wel: de afstanden, worden steeds kleiner. Dat wil zeggen: dat wat leven heeft steeds 
compacter wordt. Ik kom op een gegeven ogenblik in het middelpunt van de spiraal: daar zijn 
de geestelijke en stoffelijke belevingen a.h.w. een eenheid geworden. De persoonlijkheid is 
volledig bewust uitgedrukt in het totaal van al haar belevingen. En dan zegt de theorie: Hierin 
ontstaat het scheppend element. Wij verheffen ons boven ons normaal bestaansvlak en 
beginnen ons te uiten in geestelijke en in stoffelijke zin totdat wij weer op een punt zijn 
gekomen van het. meest primitieve. Zodra wij dat primitieve hebben bereikt, gaan we 
beseffen dat wij in onze maximale uiting moeten komen tot een realisatie van hetgeen wij zelf 
zijn. Wij verschuiven ons besef nu van wereld naar "ik" en beginnen in teruggaande zin 
dezelfde spiraal weer te volgen etc. etc, misschien tot in het oneindige. En als we dat zouden 
willen uitdrukken, kunnen we ook zeggen, dat ons leven bestaat uit golven van geestelijk en 
stoffelijk bewustzijn. Dan kunnen we de sinus wel gebruiken als voorstelling van hetgeen in de 
spiraal behouden wordt. De spiraal heeft echter niets te maken met de geschiedenis van de 
mens als zodanig. Ze zou hoogstens kunnen worden beschouwd als een voorbeeld voor de 
versnelling der ontwikkelingen naarmate de top van de menselijke mogelijkheid meer wordt 
genaderd. Dan is die top van de menselijke mogelijkheid (de weg die men moet gaan) weer te 
berekenen door het meten van de afstand vanaf het bereikte punt op de spiraal naar het 
middelpunt. Dit is de theorie die erbij hoort. Er zit ontzettend veel aan vast. De spiraal des 
levens heeft met persoonlijk leven te maken, het heeft ook met de kosmos te maken. Alle 
dingen kan men daarin terugvinden, omdat de spiraal de uitdrukking is van de relatie van het 
"ik" tot het totaal van hetgeen het kan beseffen. 

� Is dat nu een theorie of is dat de theorie? 
Elke theorie die in woorden kan worden uitgedrukt is een theorie, omdat de theorie de feiten 
volledig zou moeten bevatten. Een groot gedeelte van de feiten is niet in woorden uit te 
drukken. Het is een heel mooie theorie en ze ligt dicht bij de waarheid op een bepaald punt, 
maar niet op alle punten. 

� Het is een aspect van de waarheid. 
Laten we het zo zeggen: de waarheid die wij ontdekken is een aspect van de totale waarheid, 
die wij vaak tot een leugen maken door haar te vervreemden van al wat bij haar behoort. 

� (Een slecht verstaanbare opmerking ver innerlijke persoonlijkheid en yoga-scholen.) 
Als u het voor een westerling bekijkt, moet u beginnen met karma yoga. En als u zich 
daarnaast nog met klank-yoga zoudt bezighoudenden heeft u wel de twee factoren die voor de 
westerling de grootste mogelijkheid plegen te geven. Maar vergeet niet: als er duizend wegen 
zijn, kan men op elke weg beginnen en toch het einddoel bereiken. De weg die ik kies, zal 
worden bepaald door mijn punt van uitgang. Dus: wat ben ik? Wat kan ik op dit ogenblik 
begrijpen en verwerken? Ik moet echter wel beseffen dat ik een weg slechts kan gaan, als 
daarin voor mij een bereiking is gelegen. Op het ogenblik dat u zegt: Ik leer hier niets meer, 
moet u ergens anders heengaan. Als u bij de maconnerie, zit en op een gegeven ogenblik 
zegt: Ik vind hier niets meer, dan is het beter te zeggen: vaarwel, Broeders, ik ga verder. Als 
u rozenkruiser bent, kunt u leren en de hoogste graad behalen, maar als u zegt: nu kom ik 
niet meer verder, moet u niet zeggen: maar ik heb het toch zover gebracht, dan laat u dit 
achter en gaat u met het bereikte verder. Dat is het punt waar het op aankomt. Als u een 
bepaalde yoga-richting vindt of u begint met de een of andere meditatievorm, dan moet u wel 
begrijpen: dat is het begin. Zolang u daardoor innerlijk rijker, rustiger wordt, een beter begrip 
krijgt voor uw bestaan is dat goed. Als u dat niet meer lukt, dan gaat u eerst eens kijken of 
het aan uzelf ligt. Als het na drie maanden niet meer is terug te vinden, dan gaat u kijken of er 
toch wat anders is, iets beter. Dat wil niet zeggen, dat dit andere werkelijk beter is. Het wil 
alleen zeggen, dat het andere voor u de mogelijkheid biedt om verder te gaan. Ik maak geen 
reclame voor één bepaald systeem. Er bestaat geen enkel systeem dat voor iedereen even 
goed is. 

� Kom je niet automatisch het juiste systeem tegen, als je je voldoende openstelt? 
Als u zich voldoende openstelt, wil dat zeggen dat u dus een zekere bereiking heeft. Ik zou het 
zo willen stellen: Iedereen ontmoet altijd op zijn levensweg die aspecten welke voor het "ik" 
belangrijk en harmonisch zijn. Daardoor is voor u het begin van een ontwikkeling mogelijk. 
Maar naarmate u innerlijk meer bewust bent geworden en dus een juistere instelling t.a.v. de 
kosmos heeft bereikt - en dat zult u wel met openstaan bedoelen – zult u scherper en 



Orde der Verdraagzamen 

212 – PROFETEN VAN DE VERNIEUWING 12

nauwkeuriger op de mogelijkheden reageren die er voor u bestaan. Ik meen, dat dit het meest 
belangrijke is. Je krijgt voortdurend de kans om te leren thuis. Maar het is geen school waar je 
door leerplicht naartoe moet. Het is eerder een aanvraag voor een schriftelijke cursus. je hebt 
dus nog keuzemogelijkheid. Je vult je keuze in, daarna krijg je het lesmateriaal thuis gestuurd. 
Maar dan moet je er nog iets mee doen, anders bereik je nog niets. 

Conclusie 

Wij hebben gesproken over de Profeten van de Vernieuwing. U heeft misschien gemerkt dat ik 
daar heel voorzichtig ben geweest. Ik heb praktisch geen namen genoemd. De enkele namen 
die ik heb aangehaald, heb ik eigenlijk niet uitgewerkt. Ik heb daar mijn reden voor. Als je 
namelijk begint om je aan namen en zekere theorieën vast te leggen, dan heb je maar al te 
zeer de neiging de profeet als onfeilbaar te beschouwen. En niemand is onfeilbaar, zelfs de 
Paus niet. Of hij het zelf weet of niet, doet niet ter zake. Je moet proberen te zoeken naar de 
juiste levensrichting en die valt altijd terug op je zelf. De profeet geeft je de woorden, de 
denkbeelden waarmee je moet werken. Maar je moet vanuit jezelf niet naar buiten toe werken 
met het idee van: als ik dat nu maar doe, dan word ik beter, maar met de vraag: wat betekent 
dit voor mij? Kan ik die betekenis leven en beleven? Hier is dus het gehele stelsel niet meer 
aan personen gebonden. Het is niet belangrijk of je jezelf Maoïst, Stalinist, Leninist, Socialist, 
Liberaal, Katholiek of Protestant noemt. Het is belangrijk dat je “bent”. Niet de naam is 
belangrijk en ook niet de stelling. Als een goed Christen leeft volgens de Christelijke wet, dan 
is hij in zijn gedrag de ideale Communist. Als de Communist volledig waarmaakt wat in het 
systeem wordt uitgedrukt als verplichting tegenover de gemeenschap van de eenling, dan 
gedraagt hij zich als de perfecte Christen in een Christelijke maatschappij. Ik kan ze zo 
allemaal bij elkaar brengen. Daarom zeg ik: wat hebben we eigenlijk aan al die woorden?  

Is het nu belangrijk of ik tot het juiste kom vanuit een materialistisch, een theologisch, een 
theosofisch of een esoterisch standpunt? Nee, het is alleen belangrijk dat ik de harmonie 
bereik. Het is dan alsof u zegt: ach, de Nachtwacht is beschadigd, maar gelukkig is er niets 
met de lijst gebeurd, want dat zou het ergste zijn. Mensen die dat zeggen kijken slechts naar 
de woorden, naar de theorieën, naar de illusies en ze vergeten dat de innerlijke waarheid in 
jezelf ligt en vanuit jezelf beleefd moet worden. Misschien is het stoutmoedig om te zeggen dat 
wij ergens het doek zijn waarop God Zijn naam schildert. Maar alles wat eromheen staat aan 
stellingen is de lijst, het kader. Laten we alsjeblieft zorgen dat de lijst nooit de schilder 
belemmert om zich uit te drukken. Laten we nooit proberen de lijst te redden, terwijl we het 
doek te gronde laten gaan. 

Wij zijn de uitdrukking van de scheppende Kracht. Waarom en hoe? Dat weten we niet precies. 
Wij hebben er geen woorden voor als we het soms aanvoelen. Maar wij zijn de uitdrukking van 
het leven. Het leven is een eenheid, dat voelen we aan. Laten wij dan in onszelf die eenheid 
erkennen en door datgene wat we nu zijn in ons denken en besef proberen die eenheid zo 
goed we kunnen uit te drukken. Dan bereiken we de werkelijke vernieuwing. Elke profeet van 
de vernieuwing zegt op de een of andere manier tegen de mens: zelf ben je niet belangrijk. Is 
dat nu zoveel anders of u dat nu zoekt bij Mao, Marcuse, Teilhard de Chardin of in de meer 
esoterische beschouwingen van grote psychologen en psychiaters? Is het nu zo belangrijk 
waar het vandaan komt? Of is het belangrijk wat het voor u betekent? 

Wij hebben het gehad over de profeten. We hebben het gehad over de vele stemmen die op 
duizenderlei wijze tot de mens zeggen dat hij in zichzelf de betekenis van het leven moet 
vinden en waarmaken. Dan zeg ik: zodra daar stellingen bij komen waaraan je jezelf bindt 
zonder eerst jezelf te vinden, dan ben je een dwaas. Je komt dan tot een revolutie die alleen 
betekent dat wat beneden was nu boven komt en omgekeerd. Maar als je vanuit jezelf werkt, 
krijg je iets wat je de evolutie zou kunnen noemen: de ontplooiing waardoor de mens meer 
mens wordt en door zijn meer mens-zijn bewust deel wordt van de totaliteit. Dat is de 
vernieuwing die zich in de komende periode moet gaan afspelen. Omdat de mensheid, als ze 
verder zou gaan in haar verdeeldheid, zichzelf te gronde zal richten door de machten die ze 
reeds bezit en steeds vaker invoceert om zijn eigen gelijk te kunnen handhaven tegenover 
anderen. Wanneer de innerlijke eenwording de uitdrukking wordt, dan kunnen we verdergaan. 
Maar of we dat nu socialisme, communisme, liberalisme of wat anders noemen, doet niet ter 
zake, mits het een innerlijk beleefd mens-zijn betekent. 


	PROFETEN VAN DE VERNIEUWING
	Hare Krishna
	Herbert Marcuse
	Mao
	Mahatma Gandhi
	Thomas Jefferson.
	Swami
	De Wereldmeester
	Een van de laatste drie monniken die nog in Tibet mogen wonen in het Klooster der Blinden.
	D I S C U S S I E
	CONCLUSIE


