
© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

197 – DE INNERLIJKE GAVEN 1

INNERLIJKE GAVEN 

Laat mij allereerst stipuleren wat ik onder "gaven" wil verstaan binnen het verband van deze 
lezing. 

Een innerlijke gave is een in de mens bestaande eigenschap die niet behoort tot de 
eigenschappen welke door hem als normaal worden erkend en door hem normaal kunnen 
worden ontwikkeld. De mens heeft een aantal lichamelijke eigenschappen welke hij kan 
beheersen. Daarnaast heeft hij een aantal automatische lichamelijke functies welke hij niet kan 
beheersen. Nu blijkt dat een mens die zich daarin traint (denkt u aan bepaalde vormen van 
yoga; begint u met de hatha-yoga) in staat zal zijn om dergelijke automatische functies 
bewust te beheersen. Dit is natuurlijk geen innerlijke gave, dat zult u begrijpen. 

Maar het zal u misschien duidelijk maken hoe de innerlijke gaven in feite functioneren. Ze zijn 
een deel van een automatisme en juist daardoor zal de mens er weinig een beroep op doen. 
Hij zal niet geneigd zijn deze dingen als exceptioneel te zien. 

Er zijn natuurlijk wel z.g. "gaven" die men direct kan ontwikkelen. Dat zijn bepaalde vormen 
van sensitiviteit, helderziendheid, helderhorendheid en telepathie. Maar al deze zaken zijn 
eigenlijk symptomen; ze zijn geen wezenlijke eigenschappen. Ze zijn doodgewoon factoren 
van innerlijke waarden die onder beheersing komen, daardoor in de stof bewust kunnen 
worden gebruikt. De innerlijke gaven van de mens zijn niet gericht op de wereld in de materie 
rond hem. 

De kern van de mens is een aantal krachten. Zij kunnen deze onderscheiden in: 

 a. de z.g. goddelijke of oerkracht, 

 b. de z.g. geestelijke of bewustzijnskracht, 

 c. de z.g. levens- of manifestatiekracht. 

Nu is de manifestatiekracht een normaal deel van uw bestaan. De goddelijke kracht is 
eveneens een normaal deel van uw bestaan. 

Maar de geestelijke kracht (de bewustzijnskracht) wordt door de doorsneemens en zeker in de 
materie niet voldoende gebruikt. Veel van hetgeen hij als gave omschrijft, is in wezen een 
uiting van deze geestelijke kracht die in hem bestaat, waardoor hij ook geestelijk kan 
functioneren. 

Nu stel ik, want alles uit te werken en te bewijzen zou mij te ver voeren: 

In de mens bestaat een compleet wereldbeeld. Dit wereldbeeld kan hij beheersen; het is 
namelijk zijn eigen schepping. De verhoudingen die hij daarin schept, zullen invloed hebben op 
alle krachten die er in hem bestaan. Dat wil zeggen: door het geestelijk beeld wordt de 
kenbaarheid van de goddelijke kracht bepaald, daarnaast de functie van die levenskracht. 
Waar de levenskracht functioneert, werkt zij naar buiten toe en veroorzaakt ze verschijnselen. 

Elke mens, elk levend wezen zelfs, draagt in zich een aantal verschillende vormen van 
bewustzijn. Ik gebruik het woord "vorm" met enige aarzeling omdat er geen sprake is van een 
lijnbegrenzing, maar slechts van een verschillende geaardheid. Deze verschillende vormen van 
bewustzijn nu zullen slechts voor een klein gedeelte door de mens in het hersendenken 
kunnen worden ontvangen. De andere vormen openbaren zich aan hem als emoties of - zoals 
ook in vele gevallen gebeurt - alleen door de uitwerkingen die zij tot stand brengen. 

Indien wij deze inwerkingen van geestelijke aard beschouwen, dan kunnen wij ze zien als 
innerlijke gaven. Ze zijn de kwaliteiten die ons bestaan kleuren en meestal zelfs mede kunnen 
bepalen. 

De eerste en meest belangrijke gave is overzicht of wijsheid. Deze wijsheid bestaat niet uit 
kennis. Ze is het vermogen om alle aanwezige krachten in het "ik" te beseffen en de resultaten 
van dat samentreffen van de krachten te bepalen. Men kent dus de oorzaak, men kent de 



Orde der Verdraagzamen 

197 – DE INNERLIJKE GAVEN 2

werking. Hier treedt een zeer belangrijk verschijnsel op. De mens die deze innerlijke wijsheid 
bezit, is geneigd alle door hem niet gekende of niet in hersendenken kenbare vormen van 
geestelijk bestaan uit te drukken hetzij in symbolen, hetzij in kleuren, hetzij in visioenen van 
allerlei aard zodat hij zich in deze symbolen e.d. bewust wordt - niet alleen van zichzelf, maar 
ook van alle werkingen die ten aanzien van het "ik" ontstaan en van de wijze waarop het "ik" 
daarop zal antwoorden. 

Nu is deze stelling op zichzelf natuurlijk betrekkelijk moeilijk. Voorstelbaar is ze voor de mens 
zelden helemaal. Maar laat mij proberen dit voor u te verduidelijken. 

Wij hebben als mens een aantal begrippen waaronder ook abstracte. Wij zullen deze abstracte 
begrippen heel vaak beleven als een deel van onszelf. Er bestaat in uw tijd de neiging om een 
trip naar je binnenste te maken. Als je dit doet - hetzij meditatief hetzij anderszins - zo 
ontmoet je daar allerlei ruimten. Soms heb je het gevoel in een kerk te zijn, soms in een hel, 
soms meen je een soort hemel aan te treffen. Wat de meeste mensen zich niet realiseren, is 
dat deze innerlijke werkelijkheid alleen maar de vertaling is van de invloeden waaraan het "ik" 
onderworpen is. Het symbool geeft aan welke krachten er op mij inwerken. Mijn emotionele 
respons daarop maakt duidelijk hoe ik deze krachten tot uiting kan brengen. Maar die wijsheid 
in mij - al dan niet in symbolen afleesbaar voor de hersenen - betekent dat ik in staat ben om 
mijn relatie met de wereld te bepalen. 

Er zijn verschillende systemen en regels waarin dit nader wordt omschreven. Ik doe een 
betrekkelijk willekeurige keuze.  

"In mij bestaat de erkenning van de wereld. Zo mijn erkenning van de wereld gelijk blijft aan 
mijn beantwoorden aan de wereld, zal ik het vermogen bezitten om mijn eigen plaats in de 
wereld voortdurend te beseffen en te wijzigen volgens eigen believen of inzicht.” 

Dit is een belangrijk punt. Als je weet wat er op je inwerkt, ben je dus in staat om jezelf a.h.w. 
te veranderen en daarmee je betekenis binnen het geheel te wijzigen. Je wordt niet geleefd 
door de krachten die je beroeren, maar je leeft door de erkenning van die krachten plus het 
kiezen van een plaats waarop zij je zo beroeren dat. het resultaat voor jou aanvaardbaar is. In 
dezelfde leer waaruit ik reeds citeerde, staat dan ook: 

"De bewuste zal zijn innerlijke gaven of krachten gebruiken om zichzelf in de wereld 
voortdurend zo te plaatsen dat hij een zo groot mogelijke vrede ervaart als mens, een zo groot 
mogelijke bewustwording als geest en een zo groot mogelijke kracht in zich verzamelt uit de 
goddelijke kracht die in hem leeft." 

Ik gebruik het woord "kracht". Ook kracht speelt bij innerlijke gaven wel degelijk een rol. De 
regels die hiervoor gelden zijn vaak wat onduidelijk. Ik wil daarom tevoren stipuleren dat men 
uitgaat van het standpunt dat de kracht waarover een mens of een geest kan beschikken 
theoretisch onbegrensd is en slechts kan worden begrensd door het onvermogen die kracht te 
aanvaarden. In deze zin gelden dan weer de volgende regels: 

"Hij, die door innerlijke wijsheid beseft welke krachten hij van node heeft, zal deze krachten 
ontvangen. Hij zal deze krachten kunnen gebruiken op elke wereld en op elke andere kracht 
die rond hem bestaat. Hij is meester geworden over het rond hem zijnde en kan slechts 
onderworpen zijn aan één die bewuster is dan hij en dus grotere krachten in zich draagt dan 
voor de persoon in kwestie mogelijk is." 

Een tamelijk vrije vertaling. Hieraan zou ik willen vastknopen een denkbeeld dat wij o.m. in de 
Mahabharata aantreffen maar ook in bepaalde andere Veden: 

"Als ge leeft, leeft gij als het centrum van uw eigen wereld. Al wat gij uitzendt in die wereld, 
zal te enigerlei tijd reflecteren en u weer bereiken. Dat kan direct, dat kan indirect. Gij kunt 
nooit uzelf bevrijden van hetgeen ge doet of hetgeen ge zijt. Alleen als gij het in uzelf 
verandert, dan verandert gij uw relatie met de werelden. Zo zullen de krachten die u vanuit de 
wereld buiten u bereiken, ook veranderen." 

Dit is kosmisch gezien natuurlijk niet geheel zuiver, want er zijn krachten die wij zelf niet 
kunnen veroorzaken. Er zijn ook krachten die wij kunnen beheersen, maar die behoren niet tot 
onze wereld en zullen daarin dus ook niet reflecteren. Voor de menselijke praxis is dit voldoen: 
Alle kracht die je uitzendt, keert tot je terug. Elke daad die je stelt, keert tot je terug. Er is 
geen mogelijkheid te ontkomen aan dat wat je bent of aan dat wat je doet. Indien u dit 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

197 – DE INNERLIJKE GAVEN 3

begrijpt - en ik neem aan dat het duidelijk genoeg is gesteld - dan wordt ook duidelijk waarom 
vaak een grote nadruk wordt gelegd op die meest wonderlijke gave die er in de mens bestaat, 
de gave die men licht noemt. 

Dit licht is in feite het vermogen tot kennen. Het is geen wijsheid, maar het is het vermogen 
om de essentie der dingen te doorproeven. Een wijsgeer heeft eens gezegd: 

"Als ik de boom beschouw en met haar de streling van de wind ervaar, als ik met haar de zon 
en de wolken voorbij voel trekken, zo weet ik eerst wat een boom is. En de boom zal 
antwoorden, omdat ik spreek als een boom." 

Deze wijsgeer heeft een essentie begrepen: wij zijn niet afhankelijk van de vorm waarin wij op 
dit ogenblik bestaan. Wij zijn deel van alle vormen die voor ons kenbaar zijn en wij kunnen de 
emoties en de krachten van alle vormen beleven. Dat houdt in dat wij in de plaats kunnen 
treden van een ieder en van alles, mits wij ons daarin kunnen projecteren. Die projectie is voor 
de meeste mensen incidenteel en kan nimmer geheel bewust worden beheerst. Het is echter 
een innerlijke eigenschap die behoort tot de essentie van uw wezen. Door oefening kan men 
leren zich a.h.w. te verplaatsen in al het andere. 

Als u een medemens ziet en u wilt weten wat zijn problemen zijn, dan behoeft u niet te 
puzzelen. U laat uw gedachten uitgaan en u bent a.h.w. tijdelijk identiek met die ander. U bent 
in wezen en vorm aan hem gelijk geworden. In u rijzen nu alle gedachten en problemen die er 
in de ander bestaan. Op grond daarvan weet u precies wat er in de ander niet in orde en wat 
er wel in orde is. 

Dit geldt natuurlijk niet alleen voor mensen. Een mens, een boom, die stoffelijke dingen 
behoren zeer zeker voor de mens tot datgene, waarop hij het eerst deze innerlijke gave zou 
kunnen richten, waarin hij voor het eerst tot de beleving van dit werkelijke licht, deze 
verenigende kracht kan komen. Maar er zijn ook geesten, er zijn sferen, er zijn allerhande 
krachten rond u. Krachten, die mens zijn geweest of die nooit mens zijn geweest of het nooit 
zullen worden. Ook in dezen kunt u zich verplaatsen. 

Als u een kracht aanvoelt en u wilt weten wat zij is, laat dan uw wezen uitgaan naar die kracht 
en absorbeer haar wezen. U imiteert haar tot in perfectie met elke emotie, met elke kracht, 
met elk gevoelen en u wéét nu wat die andere kracht is. Maar u kunt op deze wijze eveneens 
beschikken over al datgene wat er in die kracht geborgen is. Want hij, die een weten bezit ten 
aanzien van de kosmische kracht, kan haar richten volgens dit weten. Het is een gave die 
soms tot uiting komt. 

Als wij horen dat wonderdoeners een mens aanraken en hem genezen, dan lijkt dat ons toe 
alsof zij alleen maar een gebaar behoeven te maken, een wil behoeven te hebben. De kern is 
echter dat zij op dat ogenblik één zijn met degene die ze beroeren. Het is door die eenheid dat 
zij met hun hoger inzicht en hun hogere kracht de verandering tot stand brengen, in die 
medemens. De grote bewusten hebben allen deze kracht leren beheersen. Daardoor zijn zij in 
staat alles af te lezen wat er in het leven tot hen komt. Zij erkennen de essentie van goed en 
van kwaad, niet in absolute zin maar ten aanzien van henzelven. Zij zijn in staat elke 
verandering te bewerkstelligen die in overeenstemming is met hun innerlijke harmonie plus 
hun erkenning. 

"Een mens," zo zegt de leerstelling, "is almachtig indien hij zijn wezen beseft. Slechts, één 
kracht kan hij niet beheersen, de kracht die hem voortbrengt. Maar hij is meester over alle 
andere krachten, omdat in hem de vorm van alle krachten mede aanwezig is en daardoor de 
inhoud van alle krachten door hem kan worden beseft." 

Een innerlijke gave, zoals u begrijpt, maar wel degelijk een eigenschap die iedereen bezit, een 
eigenschap die door oefening inderdaad kan worden ontwikkeld. Het licht heeft trouwens nog 
een andere functie die in dit verband belangrijk is. Licht is de uitdrukking van kenbaarheid, 
maar ook van totaliteit. 

"Wie het licht beleeft," zo zeggen de oude boeken, "ziet niet de voortdurende wervelgang der 
incarnaties, maar ziet het beeld van zijn wezenlijk "ik" waar omheen dit alles zich ooit 
afspeelde. Hij weet wat hij is, wat hij is geweest en wat hij zal zijn wanneer hij terugkeert tot 
de vorm waarin hij normalerwijze zichzelf beleeft.” 



Orde der Verdraagzamen 

197 – DE INNERLIJKE GAVEN 4

Hier wordt gesproken over een heerschappij over de tijd. Een mens zal beseffen dat die 
heerschappij beperkt is. Je kunt de tijd ten dele beheersen, zelfs t.a.v. je lichaam. 

Een menselijk lichaam zou, indien het op de juiste en harmonische wijze wordt geleefd, een 
levensduur moeten hebben die gemiddeld ligt tussen de 150 en 170 jaar. Een mens die in 
staat is een volledige harmonie voortdurend aan zijn lichaam te verschaffen, kan leven tot het 
moment dat zijn vermogen om nieuwe feiten te absorberen in de stof volledig is uitgeput. Dit 
kan duizenden jaren duren. Overigens mag ik hier misschien zeer aarzelend aan toevoegen, 
dat uw huidige wereld mij geen aanleiding schijnt te bieden om duizenden jaren te leven, 
tenzij men daar een zeer bijzondere taak beslist moet volbrengen. De mogelijkheid bestaat 
echter wel. 

Tijd is een element dat althans voor een groot gedeelte mede wordt geschapen door ons besef 
als mens en soms ook als geest. Als het licht in ons is, zullen wij zien dat dit een functie is van 
onszelf. Maar een functie kan worden beheerst en veranderd. Slechts een wet buiten ons 
kunnen we niet veranderen, indien zij waarlijk van goddelijke origine is. Zo zijn wij dus 
grotendeels meester van onszelf, indien wij beseffen wat wij zijn. 

Het licht is één van de gaven, één van de krachten die in ons altijd bestaat. Het gebruik dat wij 
ervan maken, is over het algemeen zeer beperkt. Wij zijn niet geneigd ons af te vragen wat 
het geheel van ons bestaan is. Wij vragen ons liever af wat ons bestaan het volgende moment 
zal brengen. Daardoor maken wij ons gelijktijdig slaven van de tijd en beperken wij onze 
mogelijkheid en het geheel van de tijd in onszelf tot werking te brengen. 

De situatie van een mens is uit de aard der zaak er één van beperkingen. Maar een beperking 
betekent eigenlijk: onderworpen zijn aan iets. Nu bestaat in elke mens en in elk levend wezen 
de goddelijke kracht waarvan ik u reeds sprak. Een kracht waaruit onbeperkt geput zou 
kunnen worden. Maar eveneens een kracht die in vele vormen in verschijning kan treden. Alle 
verschijnselen - ook die welke door natuurlijke oorzaken tot stand komen zoals zwaartekracht, 
magnetisme en al dergelijke dingen - behoren nu eenmaal tot een uiting van deze goddelijke 
kracht die in ons bestaat. Een besef van die kracht in ons maakt het dus mogelijk dergelijke 
werkingen op te heffen. De bewuste zweeft niet omdat hij een kracht uitstoot die tegen de 
zwaartekracht, ingaat, maar doordat hij zijn eigen harmonie zo verandert dat hij niet of slechts 
op een bepaalde wijze onder de zwaartekracht valt. Hij kan de werking van elke kracht ten 
aanzien van hemzelf veranderen. 

Dit is natuurlijk vérgaan. En ik geloof onmiddellijk dat als u op deze manier zou leren vliegen 
er belangengroepen zouden zijn die u dat zouden verbieden, omdat u dan het luchtverkeer 
teveel zoudt schaden. Maar waarom zouden wij alleen vliegen? Er zijn zoveel krachten die ons 
beroeren. 

Als wij b.v. door kosmische krachten worden beroerd: de stralen die uitgaan van ongekende 
bronnen (soms geestelijke, soms stoffelijke, die het menselijk lichaam kunnen vermoeien, die 
de mens kunnen prikkelen, die zijn emoties kunnen veranderen, dan is het erkennen van deze 
krachten voldoende voor de mens om zijn beroep op de goddelijke kracht gelijktijdig te maken 
tot een uitschakelen van elke niet gewenste invloed. 

De mens, die de gaven die in hem berusten volledig kan gebruiken, is meester over de 
kosmische invloeden voor zover het hemzelf betreft. Want hij zal hun beroering erkennen door 
zijn innerlijke wijsheid, maar hij zal door zijn innerlijke kracht hun werking op zijn wezen mede 
kunnen bepalen of teniet kunnen doen. 

Dit kan voor menigeen erg belangrijk zijn. Want hoeveel mensen worden er niet voortdurend 
gestimuleerd door invloeden van buitenaf? Als u zich uw innerlijke kracht realiseert, dan zult u 
ook zeggen dat het niet zinrijk is u te laten leven, te laten drijven door anderen. Dan zult u 
besluiten dat het tijd wordt om zelf te bepalen wat u bent en waarheen u gaat, hoe u zich zult 
voelen en hoe u zult erkennen dat u wilt werken uit de totaliteit, omdat u het licht in u wilt 
laten werken. Doe dan een beroep op de kracht ! En deze kracht compenseert alles wat u 
zoudt kunnen aantasten. Deze kracht herstelt elk evenwicht dat van buitenaf misschien 
verstoord lijkt. 

Innerlijke gaven, mijne vrienden, zijn niet alleen maar kleine eigenschappen. Innerlijke gaven 
zijn de uitingen van uw essentieel wezen, van uw totaal ego. Ze behoren niet alleen tot één 
bepaalde wereld. Ze behoren tot alle werelden waarin u ooit zult bestaan, tot alle vormen 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

197 – DE INNERLIJKE GAVEN 5

waarin u zich ooit zoudt kunnen manifesteren. Want uw wezen zelf bevat de grote krachten 
van wijsheid, van licht en van kracht. Met deze drie alleen reeds kunt u alles tot stand 
brengen. Elke paranormale begaafdheid waarnaar zo vaak wordt gehunkerd, wordt nutteloos 
en zinloos indien u die innerlijke kracht, die innerlijke gave leert kennen en leert gebruiken. 

Telekinese is misschien het met veel kracht bepalen hoe een dobbelsteen valt. Maar als u zich 
bewust bent van de innerlijke kracht, dan valt die dobbelsteen niet dank zij uw manipulatie. 
Dan stélt u eenvoudig uw relatie tussen uzelf en de dobbelsteen en die zal altijd beantwoorden 
aan wat voor u juist en noodzakelijk is. En als een dobbelsteen te nietig is, noem dan 
desnoods een torenflat, want ook die is hieraan gelijkelijk onderworpen. 

Waar de innerlijke gave is ontwikkeld, blijft de massa fictief. Massa is alleen maar de 
representant van energie. Het is een vorm waarin de energie optreedt. Indien in mij de kracht 
is, dan zal ik een energie kunnen gebruiken groter dan welke kracht ook die in materie is 
vastgelegd en zal materie beantwoorden aan datgene wat ik noodzakelijk acht. Als ik een 
steen tot brood wil maken, zo kan ik dit doen. De vraag is, of het nuttig is. Maar ik kan dat 
doen. Als ik een dode boom opnieuw wil laten bloeien en vrucht dragen, dan behoef ik slechts 
mijn kracht en mijn wezen uit te stuwen en het zal gebeuren. De bewuste is niets onmogelijk. 

Ik heb u de drie grote innerlijke gaven voorgelegd. Vanuit deze kunnen alle andere 
mogelijkheden voor de mens worden herleid. Ik geloof echter dat het goed zou zijn om in deze 
inleiding enigszins in te gaan op de wijze waarop die gaven in u erkend kunnen worden en de 
wijze waarop ze kunnen worden ontwikkeld. Ik kan u hier niet de volledige en ingewikkelde 
systemen geven. Ik geef u slechts beperkte aanduidingen. 

Wijsheid 

In u komen voortdurend gedachten en impulsen op die niet redelijk verklaarbaar zijn. 
Aanvaard deze als toetssteen voor uw redelijke gedachten. U zult u steeds meer bewust 
worden van uw innerlijk vermogen om dingen aan te voelen. Eerst als u dit hebt bereikt, kunt 
u proberen u geheel één te gevoelen met een wezen, een voorwerp, een kracht. Deze 
pogingen zullen vaak niet onmiddellijk slagen. In u ontstaan er dan vreemde denkbeelden, 
emoties en gevoelens die niet zuiver menselijk meer zijn. Probeer deze dan later in zoverre te 
begrijpen dat u zégt: Dit moet in het andere bestaan. Reageer daarop en u zult zien dat het 
andere antwoord geeft. Op deze wijze komt u steeds dichter bij het vermogen één te zijn met 
het andere. Want eerst als u de werkelijkheid van de schijnbaar onredelijke impulsen en 
denkbeelden kunt aanvaarden, bent u in staat het andere te aanvaarden. De mens, die 
dergelijke dingen doet, behoort echter ook zichzelf te kennen. Wie de kosmische wijsheid of 
kosmische kennis wil ontwikkelen, de eenheid met alle dingen vanuit zich wil beleven, zal 
moeten uitgaan van een beeld omtrent zichzelf. Dit beeld zal niet altijd geheel juist zijn, maar 
indien er een ernstige poging wordt gedaan om het "ik" zo ver kenbaar te zien en te begrijpen, 
dan zal blijken dat juist hierdoor een verscherping van impulsen van buitenaf mogelijk wordt 
en dat dus sneller en juister deze innerlijke of kosmische wijsheid kan worden ontplooid en 
daarmede uw vermogen in uw eigen wereld en in andere werelden zuiverder kan worden 
gemanifesteerd. 

Het Licht 

Licht is kenvermogen, maar het is meer. Licht is al datgene wat men normaal niet ziet. Een 
mens zal heel vaak proberen datgene wat hij ontmoet, als het hem vaag beroert, te fixeren 
zodat hij het kan overbrengen in de richting van stoffelijk zintuiglijke waarneming of stoffelijke 
beleving. Onthoud dat dit niet kan. Al datgene wat rond u is en wat misschien incidenteel 
wordt onthuld, kan niet worden gefixeerd met stoffelijke zintuigen. Het kan echter veel sterker 
en beter worden ontvangen en beseft door u open te stellen, d.w.z. door uw eigen impulsen en 
waarnemingen tijdelijk naar de achtergrond te dringen, zodat deze ene ervaring sterker in u 
doorwerkt. In het begin zal dit vooral met factoren van buitenaf verband houden. Maar op den 
duur zult u zien dat dit licht uw relaties tussen u en de wereld kenbaar maakt. Het maakt u 
duidelijk in welke krachtsverhoudingen u leeft. Het maakt u duidelijk op welke wijze u 
voortdurend actief bent en wat dit betekent. Uit deze responsen kunt u dan als vanzelf een 
beheersing gaan opbouwen. 



Orde der Verdraagzamen 

197 – DE INNERLIJKE GAVEN 6

Kracht, Macht 

Beide zijn in dit geval bijna identiek. De kracht die in u bestaat, kunt u alleen ontwikkelen door 
haar te gebruiken. Een mens die nooit probeert iets met de kracht van zijn gedachten te 
bereiken, zal nooit tot de ontdekking komen hoe groot zijn vermogens zijn. 

Een mens die probeert met gedachtekracht te werken, zal ook ontdekken hoe beperkt hij is, 
omdat hij uitgaat van de stoffelijke voorstelling. Hij zal dan als vanzelf grijpen naar de 
essentie. Hij zal gaan werken met zichzelf en de wereld samen en hij zal zien hoe daarin de 
harmonieën ontstaan en hoe deze harmonieën vanuit hemzelf veranderbaar zijn. Hier is het 
normale procédé voor de leerling: oefen uzelf door steeds te proberen dat wat u beseft aan te 
passen aan wat voor u het meest juiste, het meest harmonische is. Op den duur zal de mens 
op deze wijze beseffen wat hij is - lichamelijk en geestelijk - maar hij zal ook beter weten hoe 
hij dat moet aanpassen aan de omstandigheden die er rond hem bestaan. Een mate van 
meesterschap wordt dan bereikt. Dit meesterschap betekent - en dat zal men nooit over het 
hoofd mogen zien ! - een steeds grotere harmonie met het erkende geheel, want alleen uit die 
harmonie kan immers voortdurend de vernieuwing van de goddelijke kracht komen. Alleen uit 
die harmonie kan het steeds zuiverder erkennen van de relatie in het licht ontstaan. Uit dit 
één-zijn met het geheel komt alle begrip en zelfs alle kennis voort die men van node heeft. 

Een mens is een wezen dat te zeer met uiterlijkheden bezig is om het geheel van zijn innerlijke 
vermogens te begrijpen. Daarvoor is hij nu eenmaal mens. Maar als je - ook als mens - voelt 
dat de beperkingen van je leven niet geheel aanvaardbaar zijn, dan moet je niet grijpen naar 
de één of andere specifieke begaafdheid. Dan moet je zoeken naar de innerlijke gaven die je 
één-maken met de kosmos en die je daarin de kans geven, ja, zelfs het recht geven om jezelf 
te openbaren volgens je beste erkenning en in de gehele wereld een respons te vinden op 
datgene wat in jezelf bestaat. 

D I S C U S S I E 

� Houdt het uiten van de mogelijkheden die u zo-even heeft genoemd, in dat er een grotere 
geluksbelevenis is? 

Wat is geluk? Geluk is een tevredenheid waardoor je de wereld buiten je gaat beleven als een 
vererenswaard deel van jezelf. In deze zin is dat ongetwijfeld waar. Veel van wat de mensen 
geluk noemen, is niets anders dan een voorbij vliegende emotie die over het algemeen 
gevolgd wordt door een mannelijk deel van het poezengeslacht (kater). Deze geluksbeleving 
die de mens zoekt, is namelijk altijd weer gebonden aan korte ogenblikken. Het is een tijdelijk 
bevredigd zijn en een tijdelijk gelukkig zijn. Maar juist dat is eigenlijk geen geluk. Geluk is het 
verbonden zijn met al het levende. Het is de harmonie in jezelf waardoor je je eenzaamheid 
doorbreekt en tegelijkertijd de kosmos a.h.w. beleeft als een deel van jezelf. Wie zijn innerlijke 
gaven gebruikt, komt daartoe. Ik zou dit graag nog wat verder willen uitwerken. Als een mens 
zegt: "Ik ben ongelukkig", dan bedoelt deze mens: "ik ben ontevreden met mijzelf". Hij schrijf 
het toe aan andere dingen: zijn levensomstandigheden. Hij schrijft dit toe aan wat anderen 
doen en wat anderen zijn. Maar in feite is bij alleen ongelukkig, omdat hij geen vrede heeft 
met zichzelf. Een mens die vrede heeft met zichzelf, trekt zich van de wereld buiten hem niet 
zo erg veel aan. Integendeel, hij probeert van de harmonie die hij in zich heeft aan de wereld 
te geven. En hoe beter hij daarin slaagt, des te groter wordt zijn harmonie. Het zal u duidelijk 
zijn dat ongelukkig zijn eigenlijk een tekort is in je persoonlijk bestaan, in je persoonlijk 
begrip. Indien je nu een beroep doet op de wijsheid (deze ingebouwde gave van alle leven), 
dan kom je als vanzelf tot een verbondenheid. Je hebt harmonie omdat je weet hoe je 
disharmonie kunt vermijden. Je weet ook dat die harmonie al het levende en al het bestaande 
rond je mede betreft, zodat je overal het antwoord krijgt dat je verlangt. Niet in de zin van een 
bevestigen van je begeerten of je voorstellingen, maar door begrip ervoor waardoor je er één 
mee kunt zijn. Wie zover komt dat hij die harmonie in zich heeft, zal dan ook als vanzelf het 
licht activeren. Maar het licht maakt ook kenbaar. Hij zal dus alle dingen zuiverder zien. Hij 
voorkomt de eenzijdigheid die voor vele mensen ongeluk veroorzaakt of die door sommigen 
per vergissing "geluk" wordt genoemd. Want menig mens is gelukkig, omdat hij niet weet wat 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

197 – DE INNERLIJKE GAVEN 7

er aan de hand is. Maar als je weet wat er aan de hand is en je bent harmonisch, dan ben je 
nog veel gelukkiger omdat er geen mogelijkheid is dat die harmonie wordt verbroken door de 
teleurstelling, door het onverwachte. En als je nu ook nog de kracht in jezelf kunt activeren, 
dan is het duidelijk dat je die harmonie a.h.w. overdraagt. Je bent dus niet alleen gelukkig, 
neen, je geluk omvat juist het steeds meer harmonisch worden met alles rond je. Ik mag hier 
citeren. Een oude ingewijde zei eens: 

"Nu ik een leerling heb gevonden aan wie ik al kan geven wat ik mij verworven heb, voel ik 
eerst hoe onvolledig mijn harmonie was vóór ik kon geven wat ik bezat.”  

Misschien ligt daarin wel het antwoord op de vraag. 

Veel mensen denken dat gelukkig zijn betekent, bezit hebben. Sta mij toe een vergelijking te 
maken: Mensen denken: Ik zal gelukkig zijn als ik maar eerst een auto heb. De benzine wordt 
duurder. Zij worden ongelukkig. Zij denken: ik zal gelukkig zijn als ik kleurentelevisie heb. 
Maar het toestel valt uit juist bij een voetbalwedstrijd - het hele gezin is ongelukkig. Met 
andere woorden: vele mensen wensen iets te verwerven omdat zij een voorstelling van de 
verwerving hebben, die niet strookt met de feiten. Een mens die in bezit zijn geluk zoekt, is 
iemand die altijd teleurstelling naar zich toehaalt. Maar een mens die eerst harmonie zoekt en 
die het geluk als een bijkomstigheid noemt (geluk zoals men dat ziet: het bezit), hij zal niet 
gestoord worden. Want als de benzine hem te duur wordt, zegt hij: Hoe goed dat ik niet teveel 
in die auto rijd, nu heb ik tenminste lichaamsbeweging. Als de televisie uitvalt, zegt hij: Ach, 
wat gelukkig voor het gezin dat ze niet met mij naar deze wedstrijd behoeven te kijken. Laat 
ons maar "mens-erger-je-niet" gaan spelen. Met deze voorbeelden tracht ik duidelijk te 
maken: bezit is geen geluk. Geluk is de wijze waarop je het leven tot je laat komen en 
antwoordt op wat er in dat leven bestaat. De mens die niet het inzicht, niet de kracht heeft, 
die niet voldoende beseft wat er rond hem en in hem bestaat, die zal dat geluk maar heel 
moeizaam en voor een kort ogenblik bereiken. Maar de mens die deze innerlijke gave kan 
gebruiken, daarmee leert werken, leert om die te activeren zoals een mens zijn automatische 
lichaamsfuncties kan leren beheersen, die heeft op den duur volgens mij het grootste geluk 
dat er kan bestaan, een leven zonder teleurstellingen, een leven waarin hij zichzelf kan zijn, 
een leven waarin hij de wereld rond hem kan begrijpen. Wat is beter dan dit? 

� Moet dat begrijpen worden verstaan als "aanvaarden"? 
Begrijpen is aanvaarden. Wat een mens niet kan aanvaarden, is datgene wat hij niet begrijpt. 
Laat mij u dit zeggen: Als u weet hoe een mens denkt die iets doet en waarom hij het doet n 
waaruit het voortkomt, dan kunt u het gevolg onaanvaardbaar vinden, maar u zult die mens 
met zijn daad niet meer verwerpen omdat u haar begrijpt. Als u ziet hoe de samenhangen zijn 
in de natuur, dan kunt u nog steeds zeggen: Ik vind het niet prettig dat er een naga of een 
ratelslang is, maar u zult begrijpen waarom het dier is zoals het is, welke functie het heeft in 
het geheel en u zult ook begrijpen waardoor het dier gaat aanvallen. Daardoor gedraagt u zich 
zodanig (u straalt als het ware uit) dat het dier niet aanvalt. U kunt het dier aanvaarden, zelfs 
als u denkt: het is toch eigenlijk jammer van alle slachtoffers die zo'n dier maakt. Wijsheid 
betekent dus al direct aanvaarding. Indien die aanvaarding er is, zult u ook met uw ingrijpen - 
en dat is erg belangrijk - niet tegen de aard van mensen, dieren e.d., ingaan. U zult uitgaan 
van hun aard, van hun denken, van hun patroon van leven, van hun bewustzijn en daardoor 
altijd worden begrepen. Als je begrijpt en wordt begrepen, is er zelfs een wederkerige 
aanvaarding. 

� Kunt u nader ingaan op de wijze van ontwikkeling van de innerlijke gaven? 
Ik heb getracht deze schematisch weer te geven. Er zijn vele verschillende methoden en 
wegen waardoor men die innerlijke krachten kan ontwikkelen. Als ik u een voorbeeld mag 
geven: U kent in uw omgeving waarschijnlijk Rozenkruisers en verschillende Logesystemen. In 
al deze systemen gaat men uit van een leer, maar ook van een zekere bezonkenheid, een 
zekere contemplatie. Indien u zo'n weg volgt en u daarbij niet richt op de uiterlijkheden, maar 
op datgene wat in uzelf ontstaat, dan is die ontwikkeling vanzelf al aan de gang. U kunt 
innerlijke gaven niet ontplooien door een geforceerd systeem. Innerlijke gaven kunt u 
ontplooien door te beseffen dat ze er zijn. En als u beseft dat ze er zijn, zult u de vele 
zonderlinge dingen die in u gebeuren en in u opkomen niet meer terzijde schuiven; u zult ze 
aanvaarden als deel van uw leven. Op het ogenblik dat u het schijnbaar onlogische, het 
onverklaarbare gaat beschouwen als deel van uw bestaan, heeft u die gaven a.h.w. reeds 



Orde der Verdraagzamen 

197 – DE INNERLIJKE GAVEN 8

ontwikkeld. Het is als een onvoldoende ontwikkelde spier, die omdat ze een enkele keer 
samentrekt door u nog een keer tot samentrekking wordt gebracht. Op den duur zegt u: Dit is 
een spier, ik moet die kunnen gebruiken. Dit heeft u in een lichaam dat onvoldoende 
ontwikkeld is. In mijn vroeger leven hadden wij een regel: "Wanneer het lichaam uitgeput is, 
strek u uit op de aarde onder de ruisende bomen en de aarde zal u vervullen met kracht. Wie 
zijn kracht zoekt, verliest haar. Maar wie zich ontspant en aanvaardt wat er rond hem is, hij 
vindt de kracht die hij nodig heeft." Langs de wegen zag je in mijn tijd (dat was nog de tijd 
van de ossewagens en de palankijns die worden gedragen) vaak iemand liggen onder een 
boom; een uitgeputte reiziger. Na een uur of anderhalf uur van rust zag je hem verder gaan, 
alsof hij pas aan de weg begon, ofschoon hij misschien reeds vele honderden kilometers had 
afgelegd. Ik meen dat dit het juiste antwoord is op uw vraag. Wat je nodig hebt is natuurlijk 
een vorm van belangstelling voor de innerlijke krachten, een belangstelling voor de kosmos. 
Maar je hebt de mystieke verklaring ervan niet nodig. De mysticus is degene die beleeft en 
gelijktijdig zoekt te verklaren wat hij beleeft. Wat je nodig hebt, is eenvoudig het in je laten 
doordringen van de totaliteit en het beseffen dat je daarop zelf antwoord geeft. Want als je 
begrijpt dat je antwoord geeft, dan weet je ook dat je wat kunt zeggen. 

� Is het niet zo dat je door de juiste levenshouding je gaat aanpassen aan iedere inwijding 
van een esoterische school? 

Elke werkelijk esoterische school, ook als ze door velen niet als zodanig wordt gebruikt, houdt 
in de innerlijke ontwikkeling. Ze bevat een aantal, meestal niet geheel juiste systemen waarin 
de eigen relatie met de kosmos wordt uitgedrukt. Als u die volgt, dan kunt u alle inwijdingen 
als vanzelf ondergaan, mits u wat in u is meer laat spreken dan datgene wat men buiten u 
leert. Als iemand tot u komt en zegt: Er is geen jacobsladder (het lievelingsbeeld van velen om 
aan te geven hoe hoog de hemel is), er is geen kringloop van zielen, er is alleen naar één 
rechte weg en die is zo en zo, en voelt innerlijk: er is een jacobsladder, laat die ander zijn weg 
gaan en klimt u de ladder op. Mensen begrijpen niet dat gebondenheid aan menselijk denken, 
aan menselijk systeem, zelfs aan menselijke openbaring of aan de oudste wijsheden die er 
bestaan, vaak betekent dat men zich bindt aan iets wat men niet beheerst, waarvoor men 
geen mogelijkheden heeft. U verwacht toch niet van een man met één been dat hij meedoet 
aan een hordenloop? U verwacht niet van een man zonder armen dat hij tamboer wordt. Maar 
iedereen verwacht dat hij zoals hij is in de huidige ontwikkelingen in elk systeem iets kan 
bereiken. U moet datgene zoeken waarin u iets betekenen kan. De man met het ene been kan 
misschien een heel goede boogschutter zijn, maar geen goede hardloper. Dan moet hij geen 
training volgen voor hardloper. Hij moet zich richten op boogschieten; hij moet boogschutter 
worden. U heeft allen bepaalde capaciteiten die al ontwikkeld zijn, andere die nog niet 
ontwikkeld zijn. Elk systeem gaat uit van een bestaand aantal mogelijkheden. Als u die niet 
precies zo bezit dan kunt u daarmee niets beginnen en bereiken, dan heeft u alleen maar 
teleurstelling. Als u dan zegt: Dit is de enige waarheid, dan gaat u ten onder aan uw onbegrip 
voor uzelf en voor de kosmos. Daarom zeg ik u: Elk systeem, elke reeks inwijdingen kan goed 
zijn. Maar elke ware esoterische inwijding is een inwijding in de richting van kosmisch besef en 
innerlijke harmonie en daarmede een verbeterd functioneren van de innerlijke gaven, die elk 
schepsel meekrijgt bij zijn ontstaan. 

� Dus inwijding kan ook zijn een wijding ontvangen in jezelf? 
Inwijding is niets anders dan nieuw leren beseffen. Wijding is niets anders dan een menselijke 
farce waarbij de ene mens pretendeert de ander iets te kunnen geven wat die ander alleen kan 
ontvangen door zijn innerlijke kracht en waarde. Een wijding is dus hoogstens een suggestieve 
uiting waardoor een mens tot een grotere innerlijke ontvankelijkheid kan worden gebracht, 
maar ze kan nooit een feitelijke overdracht van waarden zijn. Dan moet ik verder zeggen: 
Inwijding is in wezen iets wat niet bestaat. Inwijding is een woord dat wij gebruiken om aan te 
duiden dat iemand anders heeft leren beseffen. Meer dan dit gebeurt er niet. 

� Je kunt door wijding toch je ontvankelijkheid vergroten. Gebeurt er dan helemaal niets? 
Geachte vriendin, er waren eens drie doktoren bijeen aan het bed van een zeer voornaam 
handelsman. Deze sprak tot hen: "Ik kan niet meer goed slapen. Laat mij slapen." De eerste 
dokter gaf hem pillen. De man sliep door die pillen. De tweede dokter gaf hem een drank uit 
kruiden getrokken. De man sliep door die drank uit kruiden. Toen zei hij tegen de derde 
dokter: “Gij kunt het dus niet?" Deze antwoordde hem: "Kijk mij goed in de ogen. Vanaf dit 
ogenblik zult u slapen wanneer u dat wilt. Als u zich neerlegt, zult u zeggen: “Zo laat wil ik 
ontwaken” en gij zult zo laat ontwaken, uitgerust en volledig versterkt.” Toen lachten de twee 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

197 – DE INNERLIJKE GAVEN 9

andere geneesheren. De koopman zei: “Nu, dan wil ik wel een uurtje slapen", en hij viel 
prompt in slaap. Later werd hij verfrist wakker, precies een uur nadat hij was ingeslapen. Toen 
sprak hij: "Deze geneesheer is groter." Maar toen zei de derde dokter: "Heer, gij hebt u zelf in 
slaap gebracht en gij hebt u zelf doen ontwaken. Ik heb u er slechts van bewust gemaakt dat 
ge het kunt doen." Begrijpt u wat ik hiermee wil zeggen? U kunt met een wijding niemand iets 
geven wat hij niet reeds heeft. Maar u kunt hem soms door uiterlijkheden van iets bewust 
maken wat innerlijk mogelijk is. Maar die mogelijkheid zal hij altijd zelf moeten realiseren. Als 
de koopman had gezegd: "Ik geloof er niet aan, ik wil niet slapen op die manier," dan was hij 
op dit moment nog een zeer gewaardeerd pillenconsument geweest. 

� Zoudt u nog iets willen laten doordringen van de kracht die achter uw woorden verborgen 
ligt? 

Als ik die kracht afzonderlijk moet laten doordringen, dan is ze niet werkelijk aanwezig in mijn 
woorden. Is ze in mijn woorden aanwezig, zo zal een ieder die daarvoor ontvankelijk is deze 
ervaren. En zij die geen harmonie daarmee kunnen vinden, zullen mijn woorden ervaren als 
het voorbij vlieden van een windvlaagje. Waarom moet je kracht manifesteren? Ze ís er. 
Waarom moet ik mijn kracht manifesteren of de kracht achter mijn woorden, als in u diezelfde 
kracht leeft? Indien u wilt, kunt u de krachten van de harmonie uit uzelf verbreiden zo ver als 
u maar wilt. Wie vraagt dan van mij dat ik dat nog een keer extra doe. Het is hetzelfde als 
tegen iemand die uren heeft gelopen, te zeggen: “Waarde vriend, ik heb gehoord dat je kunt 
lopen. Wil je nog even twee stappen doen?” 

� Ik bedoelde de krachten die u nu heeft uitgestraald. 
Ik heb geen krachten nú uitgestraald, maar ik heb wel de gehele avond getracht datgene wat 
in mij leeft middels het medium, middels uw wereld uit te dragen. En als dat in u een kracht 
wekt, dan is dat úw kracht. En zo u die kracht ervaart, is dat het bewijs dat u een kracht heeft 
waarmee u meer kunt doen. Zo u vindt dat er wijsheid in mijn woorden is, dan is dat alleen 
maar een bewijs dat u iets aanvoelt van een totaliteit. Laat dan die totaliteit meer op u 
inwerken, want die wijsheid schuilt in ú, niet in mij. Harmonie is een weerklank ook voor u. 
Misschien ben ik verwaand, maar het is niets anders dan de innerlijke gave: de 
grondeigenschap van het uit de kosmos geboren leven. Als deze waarden een ogenblik in u 
resoneren, dan denkt u dat de kracht van buiten komt, maar ze komt uit ú. Als u daardoor 
plotseling iets beseft, dan is het niet iets nieuws wat u wordt gezegd. Dan is het een plotseling 
begrijpen van iets wat in u bestaat. En als u plotseling dingen in een ander licht ziet, dan is dat 
niet omdat ik ze u laat zien, maar omdat u ineens ontdekt dat er licht genoeg is in u om ze te 
zien. 

BESLUIT 

De grootste kwaal die een mens kent, noemt hij onvermogen: het niet kunnen. Toch zal een 
mens krachtens wat er in hem bestaat alles kunnen. De mens echter verdooft zichzelf voor 
deze werkelijkheid, want alles kunnen betekent ook: voor alles aansprakelijk zijn. Alles kunnen 
betekent dat al wat er rond je gebeurt mede een deel is van je leven en van je 
verantwoordelijkheid. Het betekent dat je je niet kunt terugtrekken zeggend: Ik ben 
onmachtig, ik ben arm, ik heb daar geen tijd voor, of: ik kan dit niet, ik kan dat niet. Wat u 
wilt dat kunt u indien u een beroep doet op uw innerlijke gaven en krachten. En juist daardoor 
zeggen zoveel mensen: ik kan niet. Gelijktijdig hebben ze echter het gevoel dat ze 
tekortschieten en daarom beklagen zij zich dat ze niet in staat zijn dat te volbrengen wat zij 
zouden kunnen volbrengen, indien zij zichzelf niet zouden voorhouden dat ze het niet kunnen 
volbrengen. 

Misschien zou een mens de moed moeten bezitten om als een held telkenmale uit te trekken 
naar het slagveld dat "Leven" heet" zelfs als hij beseft dat hij daar zou moeten sneuvelen. 

Een mens moet steeds weer trachten het schijnbaar onmogelijke mogelijk te maken. Hij moet 
steeds weer trachten zijn krachten tot het uiterste op de proef te stellen. Heeft hij deze moed, 
dan overschrijdt hij grenzen die hij zichzelf heeft gesteld, dan overschrijdt hij de grenzen die 
het leven hem schijnbaar heeft gesteld; dan wordt hij zich bewust van wat hij is en van wat hij 
kan. 



Orde der Verdraagzamen 

197 – DE INNERLIJKE GAVEN 10

Vele mensen spreken woorden, woorden, woorden. Indien al het goede dat de mensen op deze 
wereld verkondigen waar zou worden, voorwaar, gij zoudt niet meer vragen naar inwijding en 
wijding, want een ieder zou leven als een ingewijde. 

De mensen spreken, maar vrezen datgene wat zij spreken waar te maken. 

De mensen denken, maar zij zijn soms bevreesd om hun gedachten uit te spreken, laat staan 
hun gedachten te testen aan een werkelijkheid. Een mens maakt zichzelf machteloos. 

Er zijn vreemde heiligen die zolang hun hand in één houding houden totdat deze verdort en 
verdroogt. Dan zeggen ze: Ziet, dit is het teken van mijn heiligheid. Maar hoe kan iemand 
heilig zijn die zich verminkt? 

Er zijn mensen die grote woorden preken en gelijktijdig zeggen: Maar het is onmogelijk om dit 
of dat nu te doen. Dat blijven zij herhalen totdat zij geheel geatrofieerd zijn; totdat zij zich niet 
meer kunnen bewegen en dan zeggen ze: Ziet, ik heb het steeds gezegd, het is onmogelijk. 
Dit is het teken van mijn goedheid, van mijn heiligheid. 

De vreemde fakirs die zichzelf maken tot één schouwspel, door allerlei zonderlinge 
beperkingen, zijn dwazen die niet willen aanvaarden dat je gewoon jezelf moet zijn om je 
kosmisch "ik" te kunnen vinden en beleven. De gehele wereld waarin u leeft, is opgebouwd uit 
gedachten. Mijn vrienden zullen het u wel hebben verteld, achter de gedachten, achter de 
begoocheling ligt de werkelijkheid. Maar die werkelijkheid is er één van uzelf en de kosmos, 
niet slechts uw voorstelling omtrent één wereld. 

De minnezangers zongen tot hun geliefden: "Ik zal de sterren voor u plukken." Maar niemand 
gelooft dat het waar is. Men zingt in de heldenliederen: "Ik zal uitgaan en de dood niet 
vrezen." Maar de zanger beschadigt klappertandend zijn gebit op het ogenblik dat het 
geringste gevaar opdoemt. Ziedaar, de dwaasheid van woorden. Ik heb geen andere middelen 
dan woorden, dat is erg genoeg. Maar achter alle woorden ligt een wereld van mogelijkheden, 
zoals achter elk denkbeeld een stukje werkelijkheid schuilgaat. 

Als je jezelf wilt zijn, als je de krachten, het licht, de wijsheid in je wilt activeren, dan zul je 
een beroep moeten doen op deze zaken, juist omwille van de denkbeelden die waar moeten 
worden, omwille van de woorden die geen lege klanken moeten zijn, maar een weergave van 
een kosmisch gebeuren. Dit alles heb ik u gezegd in een onderwerp dat u zelf ter discussie 
heeft gesteld. Wij hebben getracht te begrijpen wat er in u bestaat. Laat mij dit als slot nog 
één keer eenvoudig zeggen: 

In u zijn krachten. In u is het besef en het licht aanwezig. Wij moeten de dingen alleen maar 
een kans geven. Als u wonderen wilt doen, behoeft u niet eerst als een dansende derwish met 
stuiptrekkingen rond te draaien. Als u beseft dat het kan en u wilt het, dan gebeurt het. Als u 
denkt onwetend of dwaas te zijn, dan belet u uzelf te ervaren. Zeg niet: Ik ben wijs of: ik ben 
dwaas, maar zeg: in mij spreekt iets en luister. Begrijp, dat wat in u spreekt ook deel van u is 
en deel van de kosmos. U zult dan vanzelf wijs worden. Wat meer is, u zult meer weten dan u 
vroeger voor mogelijk heeft gehouden. Een mens maakt zijn eigen beperkingen in geestelijk 
opzicht. Stoffelijke beperkingen kunnen er ook zijn. Zij zijn het gevolg van de wisselingen van 
incarnaties, uitdrukking van een karmisch bepaalde keuze. Maar geestelijk bestaat die 
beperking niet. Een mens moet geestelijk de vrijheid vinden om al wat er in hem bestaat te 
aanvaarden, om het stil en niet stoffelijk argumenterend in zich te laten doorwerken, om het 
vanuit zich te doen gaan niet met een stoffelijk bepaalde redelijkheid, maar met het gevoel 
van verbondenheid dat uitdrukking is van uw kosmische werkelijkheid.  

Wanneer eens de aarde vergaat en de sterren doven, wanneer de laatste stem tot zichzelf zegt 
"God kan ik zijn", dan zal de bewuste zeggen: "Maar waarom zou ik stralen, want ik ben één 
met al. En verzwolgen in Brahma's nacht ben ik Brahma's kracht. Ik ben niet te scheiden van 
de werkelijkheid, of ze geuit is of voor een ogenblik schijnt te slapen. Ik ben werkelijkheid, 
totaliteit. In mij is de wijsheid om dit te beseffen. In mij is het licht dat zelfs in het duister mij 
de harmonie doet erkennen. In mij is de macht en de kracht waarmee ik misschien zou kunnen 
scheppen, maar waarmee ik vooral gestalte wil geven aan mijn eenheid met al het zijnde." 

Dat is de juiste weg. En dit is, mijne vrienden, het einde van mijn betoog. Sta mij toe op te 
merken dat er bij velen van u schichten van harmonie zijn gekomen. Dat in velen wat licht is 
ontwaakt. Het leeft dus in u. Laat het dan voortbestaan, want uiterlijkheden en stellingen zijn 
niet bepalend voor de gaven die in u leven. 


	INNERLIJKE GAVEN
	Wijsheid
	Het Licht
	Kracht, Macht

	DISCUSSIE
	BESLUIT

