
© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

195 – DE INCARNATIECYCLUS 1

DE INCARNATIECYCLUS 

De incarnatiecyclus impliceert dat geboorte op aarde een zich herhalend feit kan zijn en dat 
alle verschijnselen, die daarmee samenhangen een regelmatig patroon plegen te vertonen. Als 
men daarvan uitgaat, dan kan men vele kanten uit. Ik zou eerst willen uitgaan van het 
lamaistïsch-boeddhistisch Rad, het Rad des levens. Nu weten we allemaal wel zo'n beetje hoe 
dat eruit ziet: een wagenwiel en in de spaken een groot aantal verschillende werelden. 
Daaronder zijn hellewerelden, hemelwerelden en ten slotte ook de wereld van de mens. Het is 
een kringloop.  Hoe gaat het nu, wanneer een mens op aarde sterft? 

In de eerste plaats zal hij zich moeten oriënteren in onze wereld. Heeft hij schuldgevoelens, 
dan zal hij daarmee worden geconfronteerd. De eerste periode van ongeveer 3 dagen tot 
maximaal 7 dagen van z.g. “bespiegeling” blijft bijna niemand bespaard. In deze periode 
herbeleeft men belangrijke fragmenten van zijn vorig bestaan. Men beleeft deze niet meer 
alleen als “ik”-figuur, maar alsof men een zou zijn met alle figuren. Dus, als ik iemand sla, dan 
sla ik niet alleen, maar ik krijg ook de klappen. Is het resultaat van deze bespiegeling gunstig, 
dan gaat men zonder meer over naar een vormwereldje dat men Zomerland pleegt te noemen. 
Is het resultaat echter niet gunstig, dan zal men proberen bepaalde verschijnselen te 
ontkennen. Men zegt dan: Dat is zó niet geweest, dat ís zo niet gebeurd. Dat betekent dat 
men de aandacht erop vestigt en een voortdurende herhaling krijgt. 

In het Rad vinden we de uitbeelding van b.v. een hel, waarin de ziel voortdurend met pijlen 
wordt doorschoten. Dat is dan een ziel, die eens in menselijke vorm met een pijl op leven 
heeft geschoten en nu deze pijn van het beschoten worden niet kan aanvaarden. Pas als hij 
komt tot de aanvaarding van het verschijnsel met daaraan inherent de pijn en de problemen, 
kan er een progressie zijn. Is dat het enige probleem, dan komt men wederom in Zomerland. 
Heeft men meer problemen, dan zal men ook die andere problemen weer moeten aanvaarden, 
dus opnieuw doorleven en aanvaarden. Slaagt men daarin niet, dan ontstaan er in het Pad de 
andere hellewerelden waaronder een wereld van koude, een wereld van duisternis, een wereld 
van vuur en noemt u ze maar op. Elke fase is dus niets anders dan een heroriëntatie van het 
ego, waardoor het leert zichzelf met zijn daden en met alle consequenties daarvan (niet alleen 
die voor het eigen “ik”) te aanvaarden. Is deze aanvaarding eenmaal geslaagd, dan komt men 
volgens het Rad in de werelden van rust, en deze kan men het best omschrijven als Zomerland 
in verschillende fasen. Hier ontspan je je. Je krijgt weer contact met anderen. Je leeft in een 
wereld, die grotendeels uit jezelf voortkomt. In die wereld blijf je bespiegelen totdat je beseft 
dat je actief moet zijn en door die activiteit treed je binnen (de volgende trap) in wat de 
hemelwerelden zijn. Die hemelwerelden kunnen hogere sferen omvatten. Er zijn echter sferen, 
die niet meer bewust beleefd kunnen worden. Deze worden uitgebeeld door het vlak van het 
Niet in het Rad, het punt waarop de terugkeer begint. Dat ik dit wat uitvoeriger behandel is om 
u te doen begrijpen hoe het verschijnsel van zo'n cyclus zich kan ontwikkelen. Er is besef 
gevormd door leven in de stof: de noodzakelijkheid om dit gehele besef in zijn werkelijke 
betekenis in de geest te aanvaarden.  

Daarna het verwezenlijken van de inhoud, die je mede door dat gebeuren hebt verkregen, het 
beleven van werelden waarin je tot actie komt en waarin je dus leert en gelijktijdig ook 
handelt. Vandaaruit het ontmoeten van werelden waarin je niet meer bewust kunt zijn. En bij 
het niet-meer-beleven de terugkeer naar de werelden, die iets lager liggen volgend de norm 
van het Rad. Werelden, waarin je je voorbereidt op hernieuwde incarnatie welke dan weer 
resulteert in geboorte op aarde.  

Het zal u duidelijk zijn dat het doorlopen van die cyclus bij verschillende entiteiten een 
verschillende tijdsduur kan hebben. Als je uitgaat van het individu, dan kun je niet zeggen dat 
er een bepaalde incarnatiecyclus bestaat waardoor je om de zoveel jaar als mens geboren zou 
worden. De mensheid als geheel heeft echter een gemiddelde bewustwording. Deze 
gemiddelde bewustwording en mede de toestand, die op zo'n wereld bestaat in de periode dat 
je leeft, impliceert wel dat je ongeveer gelijke ervaringen hebt met althans een behoorlijk 
aantal van degenen die in die tijd en in die omgeving hebben geleefd. Daarom spreken we ook 



Orde der Verdraagzamen 

195 – DE INCARNATIECYCLUS 2

nog van een incarnatiecyclus, als we daarmee aanduiden het terugkeren in het stoffelijk leven 
van bepaalde groepen. Wij zijn op het ogenblik een beetje door de Egyptische periode heen. Er 
is een Egyptische en een Indiaanse golf geweest, die nog niet ze lang achter ons ligt en nu 
beginnen we - vreemd genoeg - aan een Indiase golf waarmee onnoemelijk veel mensen, die 
voorgaand heel veel hindoe-elementen hebben doorleefd, nu weer op aarde terugkeren. De 
periode waarin zo'n groep incarneert is, omdat het om grote aantallen gaat en niet beperkt 
blijft tot de eenling met al zijn mogelijkheden tot váriatie, nog wel vast te stellen. De 
gemiddelde fase van terugkeer voor een groep als geheel is 1600 jaar. Dit betekent echter 
niet, dat alle entiteiten in die tussentijd niet nogmaals geïncarneerd zouden kunnen zijn. Dit 
ligt weer aan hun persoonlijke bewustwording en ontwikkeling. Het komt vaak voor dat in een 
periode van 1600 tot 1800 jaar voor een groepsincarnatie een tussenliggende incarnatie 
plaatsvindt, zodat de periode voor een eenling ligt op ongeveer 800 jaar per incarnatie, maar 
hij met dezelfde groep slechts per twee incarnaties terugkeert.  

De groepsincarnaties zijn in zoverre van belang dat een groep, die leeft in een bepaald land 
met een bepaald geloof, niet een bepaalde morele instelling en een bepaalde wijze van leven 
daardoor ervaringen opdoet die conditionerend werken.  

Wanneer die Egyptische groep op aarde terugkeert, dan heeft ze behoefte aan iets van haar 
magische mystiek (b.v. de relatie Osiris-Isis). Ze zoekt a.h.w. in het mystieke een verklaring 
en haar bestaan geeft ook weer aanleiding tot het ontstaan van allerhande 
geesteswetenschappen. Het is helemaal niet zo vreemd dat juist in deze periode begrippen als 
parapsychologie, psychologie, sociologie enz. (dus gedragswetenschappen, maar ook in feite 
occulte wetenschappen) een grote rol spelen. Dat is de conditionering uit de Egyptische 
periode. Die Egyptische groep heeft ondertussen nog een incarnatie gehad als groep, maar ze 
wordt nog steeds gedomineerd door deze begrippen en daarom als Egyptisch aangesproken. 
Wanneer die groep weer zal incarneren, dan heeft ze zeer waarschijnlijk de vermenging van 
wetenschap en occultisme sterk in zich opgenomen, want dat is in deze tijd bepalend geweest. 
Dus zal die groep een volgende maal waarschijnlijk juist dan incarneren, wanneer bepaalde 
geestelijke wetenschappen dan menselijk beheersbaar tot uiting komen. Ik geef u dit als een 
enkel voorbeeld. Er zijn vele van die groepen. Ik kan ze echter niet alle afzonderlijk voor u 
bespreken.  

De cyclus van de groep wordt in haar duur bepaald door de mogelijkheid om met een bepaald 
bewustzijn een aantal sferen te doorlopen en daarna wederom tot incarnatienoodzaak te 
komen. Hierbij geldt een gemiddelde omdat de aantallen nooit volledig gelijk zullen incarneren. 
Verder geldt dat in deze groep entiteiten kunnen bestaan, die op kortere termijn - a.h.w. 
daartussen liggend - een eigen incarnatie doormaken in een ander milieu en de waarde 
daarvan dan later binnen de groep mede tot gelding brengen. Verder bestaat de mogelijkheid 
dat er individuen van deze groep afvallen, dus een afwijkende ontwikkeling doormaken, 
bestaat ook de mogelijkheid dat anderen zich bij de groep gaan voegen, omdat ze tijdens een 
bepaalde incarnatie met het leven en denken van die groep sterk verweven zijn geraakt.  

Wat kunnen we ons verder nog voor een cyclus voorstellen. Wij krijgen dan automatisch te 
maken met de astrologie. Astrologie gaat uit van de sterrentekens van de Dierenriem. Het zou 
logisch zijn te veronderstellen dat er een progressie is. Als we b.v. een “teruggaande” 
progressie nemen: iemand is b.v. Vissen, dan zal hij de volgende incarnatie Waterman zijn. Of 
we draaien het om iemand is Steenbok bij een “vooruitgaande” progressie dus zal hij in een 
volgende incarnatie Waterman zijn. Ik neem nu het eenvoudigste beeld rond deze tijd. U zult 
begrijpen dat dat niet doeltreffend kan zijn. Ik zal u ook vertellen waarom;  

Elk Dierenriemteken is wel degelijk een ervaringskenmerk voor het bestaan van een bepaalde 
karakteristiek, die zowel het lichaam betreft als de evenwichten daarbinnen plus de meer 
mentale mogelijkheden van het voertuig. Daarom is het niet juist, als u zich zonder meer hier 
op een progressie van incarnatie zoudt willen richten. Maar er zijn wel andere dingen waaraan 
we toch een zekere houvast kunnen hebben. Zo is een luchtteken b.v. geneigd om als 
luchtteken terug te keren, terwijl een aardteken de neiging zal hebben om als aardteken terug 
te keren. Dit is een neiging, geen noodzaak. Iemand met een bepaald karakter heeft een 
aantal belevingen en zal ook in het leven de nadruk leggen op die dingen, welke volgens zijn 
teken van belang zijn. Om u een voorbeeld te geven; Een Stier zal erg materialistisch zijn, 
zeer gehecht aan de materie. Het materiele speelt een grote rol. Wanneer zo iemand 
incarneert, dan kan hij niet incarneren in een persoon waarin die materiele belangstelling 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

195 – DE INCARNATIECYCLUS 3

helemaal niet meer bestaat of zeer ondergeschikt is. Het is dus belangrijk om dan wederom 
een type voor die incarnatie te vinden waarin de gebroken draad van deze gebondenheid aan 
de materie weer kan worden opgenomen. Er bestaat een regeltje - dat echter niet 100 % juist 
is - dat zegt; “Als men begint met het aardteken en vervolgens verdergaat door vuurteken, 
waterteken en luchtteken, dan moet om van het ene soort teken naar het andere over te gaan, 
een kringloop volbracht zijn.” Men neemt dus veiligheidshalve aan, dat er dus vier incarnaties 
zijn gemaakt in het ene type teken, voordat men overgaat tot een aantal incarnaties in een 
tweede type teken. Dit is niet altijd juist, dat zeg ik erbij.  

Waarom gebruikt men dan die aanduiding? Wel, iemand die incarneert in een totaal ander 
karaktertype moet in de geest dus zoveel hebben bijgeleerd, dat hij in staat is de betekenis 
van wat hij vroeger is geweest volledig te beseffen zonder dat daarin hiaten aanwezig zijn. Nu 
gaat men uit van het denkbeeld dat je - levend onder een bepaald teken eigenlijk - zo wat alle 
mogelijkheden daarvan moet hebben gehad om precies te weten wat er aan de hand is. Dat 
klopt natuurlijk niet helemaal, maar voor heel veel geesten is dat wel ongeveer juist. Men zegt 
dan verder: De incarnatieduur is bestemd, dus vastgelegd. Dit houdt dus in dat de duur van 
uw leven is vastgelegd zowel als de duur van de periode, die tussen dit leven en een volgend 
leven zou liggen. Dit is niet juist. Een incarnatiecyclus kan voor een groep naar tijd worden 
bepaald, voor een individu niet. Want een persoonlijkheid, die een snelle ontwikkeling heeft 
doorgemaakt, die een groot vermogen tot aanvaarding heeft, zal ongetwijfeld geestelijk veel 
meer leren dan een ander. Dit betekent dus, dat hij sneller voor de keus zal komen te staan 
om als geest verder te gaan of - gezien bepaalde onevenwichtigheden in zijn wezen - te 
incarneren.  

Een persoon, die traag is, die zeer orthodox is, blijft vasthouden aan alles wat er in dat 
stoffelijke leven heeft bestaan en weigert dat op een andere manier te zien, kan een zeer 
lange tijd kennen tussen twee incarnaties. Iemand, die zeer bewust is en een taak heeft op 
aarde die door de dood werd onderbroken, kan zelfs (maar daarvoor heeft hij wel hulp nodig) 
in de tijd van 3 tot 7 dagen reeds zijn incarnatiemogelijkheid opnieuw bepalen, zodat zo 
iemand gewoonlijk wordt geboren ongeveer 9½ maand na zijn overlijden. U ziet, het is nogal 
een ingewikkelde materie. Als men die tijd in een persoonlijke cyclus enigszins wil bepalen, 
dan kan men zeggen; De duur van een leven is niet bepalend, wel de inhoud daarvan. 
Naarmate je als mens meer hebt gewerkt met geestelijke krachten en je gelijktijdig toch 
bewust bent gebleven van je eigen wereld, zul je je in een kortere tijd bewust kunnen worden 
van vormloze werelden. In die vormloze werelden bestaat dan de noodzaak om je eigen 
evenwicht te bezien. In Zomerland doe je dat nog niet zozeer, maar zodra het een beetje 
vormloos wordt moet je weten; waar zijn mijn evenwichtigheden, waar zijn a.h.w. mijn blinde 
plekken. Op grond daarvan ontstaat dan het besluit om al of niet in de materie te incarneren. 
Dan moeten we nu proberen een beeld te geven van de progressie, die een incarnatiecyclus 
inhoudt. Het meest bekende beeld hiervoor is de spiraal. In de spiraal begeven wij ons van 
buiten naar binnen toe. Je begint aan de buitenkant van de spiraal en je reist naar het 
middelpunt. Hierbij wordt dan gesteld: Ten eerste: Indien ik uit dat middelpunt een rechte lijn 
trek naar een willekeurig punt op de buitenste spiraal, dan betekent dat een ontwikkeling of 
een invloed, die op alle windingen van de spiraal zal terugkeren. Ten tweede: De constante 
van beweging blijft gedurende het lopen langs de spiraal practisch gelijk. Dat betekent dus dat 
bij elke volgende winding de tijd, die je nodig hebt om van dat bepaalde punt tot datzelfde 
punt te komen op een hoger liggende spiraalwinding, korter wordt. Het is dus een platte 
spiraal. Dan stelt men verder nog en dit is misschien het meest interessante; Er is een grove 
indeling te maken, op deze waarbij kan worden gesteld, dat voor elke reeks belevingen (dit 
zijn dan niet jaren, maar ervaringen), die tijdens een stoffelijk bestaan worden ondergaan, 
tenminste een zesvoud van deze tijd noodzakelijk is, voordat een oriëntatie is gevonden 
waardoor een incarnatie kan plaatsvinden; om het anders te zeggen, voordat je de ronding in 
de spiraal hebt gemaakt en weer die zelfde lijn zult kruisen. Tekent u zelf een illustratie bij het 
voorgaande. Trek gewoon een spiraal met 5 of 10 windingen en trek dan vanuit het 
middelpunt een lijn naar de buitenste lijn. Als u deze in de gaten houdt, dan ziet u wat ik 
bedoel en begrijpt u ook dat het aantal ervaringen belangrijker is. Maar het aantal ervaringen 
nu - en dat is weer een nieuw gegeven - wordt aangenomen per winding identiek te zijn. Dat 
houdt in, dat het aantal ontwikkelingen en gebeurtenissen toeneemt per tijdseenheid naarmate 
je dichter bij de kern van de spiraal komt. Degenen, die een incarnatiecyclus op deze manier 
bekijken, weten wel ongeveer waarover ze praten. Niet helemaal. Wij weten trouwens meestal 



Orde der Verdraagzamen 

195 – DE INCARNATIECYCLUS 4

niet precies waarover de praten, dus zo belangrijk is dat niet. Zij gaan namelijk uit van een 
constante van beweging. Maar de enige constante van beweging, die voor de geest bruikbaar 
is, is er een van besef. En besef is voor de geest nog het best meetbaar in een persoonlijke 
tijd, niet in een algemene tijdseenheid. Daarmee valt de vergelijkbaarheid al voor een groot 
deel weg. Het is een interessante voorstelling, aan de hand waarvan we iets kunnen begrijpen. 
Het is niet, zoals men wel eens stelt, een definitieve mathematische structuur waardoor elke 
incarnatie verder kan worden berekend. En dat is maar goed ook.  

Wat betekent een stoffelijke incarnatie? 

In de stof begin je met ; 

Fase 1; Levensaanvaarding, dus een aanvaarding van een gebondenheid aan de materie.  

Fase 2; Een onderzoek. Een erkennen van jezelf, dus wederom het constateren van het 
onderscheid tussen jezelf en het andere. Er ontstaat een z.g. actiepatroon waardoor het “ik” 
alles interpreteert als actie met of tegen het “ik” en niet komt tot een bepalen van een eigen 
oorzakelijkheid daarbij. Het gaat er dus niet ons “doe ik het of doet een ander het? Het 
gebeurt mij.”  

Fase 3; De z.g. leerfase, waarin kennis wordt opgenomen omtrent de feiten van de wereld 
zowel als omtrent legenden en denkbeelden, die er ten aanzien van de wereld bestaan. Dat is 
de beste tijd waarin men o.m. sociologie e.d. kan gaan studeren.  

Fase 4; De periode van praktijk. Hierbij moet het zich nu gevormd hebbende “ik” zijn inhouden 
in daden omzetten.  

Fase 5; Deze fase houdt in, daden overzien, dus begrip plus daad samenvoegen tot een relatie 
waardoor je jezelf ziet als functie van die wereld.  

Fase 6; De erkenning van eigen geestelijke inhoud en eventueel van eigen geestelijke 
krachten.  

Fase 7; Hier eindigen we, als het goed is, met de geestelijke activiteit uitgedrukt door het 
stoffelijk lichaam.  

Dat zijn de zeven fasen die het menselijk leven omvat. Nu kan het zijn, dat de laatste fase 
voor iemand een kwestie is van een paar minuten voor of tijdens het sterven. Het kan ook 
zijn, dat het een fase is die een tiental jaren van je leven in beslag neemt, maar dan toch wel 
aan het einde van dat leven. Elk van de voornoemde fasen is niet in tijd te bepalen, maar zal 
gewoonlijk toch wel in 5 tot 10 jaren kunnen worden uitgedrukt. Waar een versnelling van 
metabolisme ontstaat en de mens a.h.w. sneller leeft, zullen deze fasen zich sneller afspelen 
waardoor het lijkt, alsof deze fasen mede gebonden zijn aan de veroudering van het 
organisme. Willen we vanuit de stof verdergaan, dan kunnen we natuurlijk weer heerlijk over 
sfeertjes gaan praten. Als u daarvan nog niets afweet, is dat niet erg. U beleeft het eens zelf. 
Als u denkt, dat u er veel van af weet, laat het dan maar een beetje rusten. Het is nu zeker 
hiervoor niet zo erg belangrijk. Overgang naar een geestelijke wereld betekent een 
confrontatie met jezelf. Die confrontatie zal altijd berusten op datgene wat je in je laatste 
stoffelijke leven bent geweest. Wanneer deze is doorstaan en een zekere periode van 
ontspanning en actie is gevolgd, is er een confrontatie, met het totale “ik”. Hierbij kunnen alle 
vroegere incarnatievormen in het bewustzijn terugkeren voor zover zij voor het karakter mede 
bepalend zijn. Hebben we deze fase doorlopen, dan krijgen we een functiebestemming waarbij 
het “ik” niet meer ageert als een eenheid te midden van allen, maar als een functioneel deel 
van een grotere eenheid. Dit betekent onder meer dat bij een groepsincarnatie eerst de 
bewuste incarnatie binnen die groep kan plaatsvinden en van hieruit ook een bepaalde taak 
binnen de groep kan worden opgenomen. Ga je nog verder, dan word je geconfronteerd met 
de totale kennis van al wat je bent geweest. Elke mens schrijft a.h.w. een paar woorden in de 
geschiedenis van de kosmos. Het zien van deze woorden is op zichzelf zeer vleiend, maar hun 
betekenis ontlenen ze aan de context waarin ze staan. Je leest nu de context kosmisch en 
komt hierdoor tot een definitie van je eigen kosmisch bestaan. Ook van hieruit is incarnatie 
mogelijk, maar dan alleen op grond van uitdrukking van kosmische waarden. Alleen grote 
Meesters en Leraren zullen dus vanuit deze fase nog incarneren. Degenen, die niet incarneren 
vanuit deze fase, kunnen verdergaan. Degenen, die wel incarneren, zullen deze fase 
stilzwijgend voorbij gaan, omdat hun besef niet in staat is het kosmische beeld op te nemen. 
Nu zijn er nog een paar punten waarop we nog even de nadruk moeten leggen. Er zijn 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

195 – DE INCARNATIECYCLUS 5

mensen, die zich erop beroepen dat ze “oude zielen” zijn. Oud worden is een 
natuurverschijnsel geen verdienste, onthoudt u dat. Iemand, die een oude ziel is, die dus vele 
incarnaties achter de rug heeft, is zeer waarschijnlijk, iemand die in al die incarnaties niet veel 
verder is gekomen. Dus het is zeker geen reden om jezelf geestelijk hoger te achten dan een 
jonge ziel. Belangrijk is alleen wat je bent door die incarnaties en niet hoeveel keer je bent 
geïncarneerd. Dan moet u er verder rekening mee houden dat de z.g. “oude zielen” (denk aan 
de brahmanen, de tweemaal geborenen, zoals ze zich ook wel noemen) zichzelf wel een zekere 
wijsheid toekennen, maar deze in feite vaak niet bezitten. Dit geldt natuurlijk ook voor u. Als 
je terugkeert, dan die je dit om een onevenwichtigheid in jezelf te corrigeren. Dit kan nooit 
gebeuren door afstand te nemen van de wereld. Als je een cyclus hebt volbracht en wederom 
in de stof bestaat, dan is het belangrijk dat je zowel handelt als denkt in die stoffelijke 
omgeving. Hierdoor alleen is een aanvulling van onevenwichtigheden in je wezen bereikbaar. 
Ten laatste heb ik nog iets over de gehele kosmos. Als wij spreken over de incarnatiecyclus 
van de mens, dan moeten we ons realiseren dat de kosmos precies hetzelfde doet. Ook de 
kosmos dooft uit, leeft a.h.w. plotseling op op een ander vlak en zal vanuit dit vlak dan weer 
terugkeren tot een beginnende existentie waarin dan weer alle leven zich kan openbaren. 

Die cyclus is eveneens niet in jaren te bepalen, zeker niet in aardjaren. Maar deze cyclus houdt 
wel in dat geboorte, ontwikkeling en afsterven (het ontstaan van rust en gebrek aan 
energieverschil) altijd een proces is waardoor in het geheel van de kosmos een verandering 
van besef tot stand is gekomen. Ook hier geldt dus, wanneer de dag van Brahman voorbij is 
en de nacht van Brahman weer plaats maakt voor een nieuwe dag, dan is die nieuwe dag niet 
dezelfde dag, maar het product van alles wat in de eerste dag is geschiedt plus datgene wat 
gedurende de nacht daaromtrent is beseft. En dat bepaalt ook weer een beetje onze relatie - al 
incarnerend - met de grote kosmos.  

Wij brengen veranderingen teweeg in de kosmos; maar door die veranderingen worden we 
deel van de kosmos. Naarmate we meer deel worden van de kosmos staan we verder af van 
een leven, maar worden we ons meer bewust van een soort lijn, die wij middels vele levens 
hebben getrokken door vele werelden, die tot die kosmos behoren. De eenwording met de 
kosmos - iets wat we meestal wel prediken als het einddoel - betekent dat we deel kunnen 
nemen aan de nieuwe geboorte van de kosmos. Wat dat betreft bestaat daarover een heel 
aardige dichterlijke uitspraak:  

“Als je beseft wat de kosmos is en je beseft hoe haar licht te doven, zo dooft je eigen licht 
niet. Wanneer alle lichten gedoofd zijn, ben je alleen in de duisternis een licht. En zo je wil is 
niet te doven, zo zul je het licht zijn van een nieuwe dag waarin de schepping herontstaat. Je 
bent dan de Schepper. Maar de wijze dooft niet wat dooft, opdat hij buiten het verschijnsel de 
waarheid moge ervaren waaruit het verschijnsel voortkomt.”  

Dit is heel diepzinnig. U moet er maar eens over nadenken. En hiermee heb ik, over de 
incarnatiecyclus wel heel veel gezegd. De misvatting waarover we bezig waren, bevat ook nog 
iets anders; dat het mogelijk is om astrologisch vorige incarnaties volledig juist te berekenen. 
Dit is niet waar. Men kan wel bij benadering een voorgaan de incarnatie berekenen, zeggend: 
Gezien het huidige type, mede bepaald door type en stand van de sterren, de aard van het 
teken ook waaronder m en is geboren, is de eerst voorliggende incarnatie zeer waarschijnlijk 
die en die. Maar aangezien hier de onzekerheidsfactor, zelfs bij de beste berekening, altijd nog 
meer dan 25 % is, is het duidelijk dat, als je verder gaat rekenen en iemand je vertelt wat je 
vijf incarnaties ge leden bent geweest, de kans maar heel gering is dat die voorstelling juist is. 
Ik zeg dit, omdat er mensen zijn, die laten astrologisch berekenen wat ze zijn geweest. Ze 
gaan dan dromen over wat ze in dat vorige leven geweest zouden zijn en scheppen voor 
zichzelf zo een mogelijkheidswereldje dat niets te maken heeft met een reëel leven, maar dat 
wel een zeer misleidende inwerking heeft op alles wat ze in dit leven doen. Daarom meen ik, 
dat ik u hiertegen enigszins mag waarschuwen. Natuurlijk, als u er erg nieuwsgierig naar bent 
en u heeft geld over, ga uw gang. Maar denk alstublieft niet dat dit juist en zeker is. Als je al 
je stoffelijk incarnaties kent, dan valt er vaak een bepaalde ontwikkeling in te vinden. Ik zal 
niet over mezelf spreken, maar een vriend van ons heeft bij een versnelling van incarnaties - 
overigens in de laatste periode - o.m. meegemaakt; slaaf zijn, priester zijn, rijk zijn. Toen 
kwam hij in de christelijke era terecht en werd herbergier. Van herbergier werd hij priester 
(abbé) en vandaaruit werd hij een heel klein koopmannetje. Nu lijkt het, alsof iemand hierdoor 
minder is geworden. Maar dat is nu juist niet waar, omdat de waarde van een incarnatie niet 



Orde der Verdraagzamen 

195 – DE INCARNATIECYCLUS 6

wordt bepaald door de status die je hebt ten aanzien van anderen, maar door het contact dat 
je met anderen hebt en het contact dat je voor die anderen betekent. Dat is iets wat de 
meeste mensen voor zichzelf nooit precies kunnen nagaan. Zeg daarom nooit; Het is erg 
belangrijk, ik ben vroeger een jonge priester of priesteres geweest. Dat is helemaal niet zeker. 
Een ander punt. Men beweert vaak: Ik ben nu een vrouw, dus ben ik in een vorige incarnatie 
een man geweest of omgekeerd. Ik weet niet waar ze de kolder vandaan halen! Het man of 
vrouw zijn wordt namelijk uitdrukkelijk niet bepaald door de voorgaande incarnatie. Het wordt 
slechts bepaald door het bewustzijn plus de behoefte tot uiting, die op bet moment van de 
keuze van voertuig bestaat. Het enige dat je misschien zou kunnen zeggen - en dat moet je 
dan nog heel voorzichtig zeggen - is het volgende;  

Indien er een z.g. wisseling van sexe plaatsvindt van de ene incarnatie naar de andere, is de 
neiging om de hormooninvloed te beïnvloeden wat groter en hierdoor zullen meer elementen 
van beide sexen in de persoon tot uiting komen. Dat is meestal wel waar. Maar het is niet zo, 
wat men wel eens beweert; U bent in het vorige leven een vrouw geweest en nu ben je als 
man geboren, je bent er nog niet aan gewend en daarom ben je van “de klets-klets” of zo. Of 
omgekeerd; je bent vroeger een man geweest en daarom ben je nu wel vrouw geworden, 
maar je wil je nog steeds als man gedragen etc. Dat heeft er niets mee te maken. Het kan 
voortkomen uit de beïnvloeding van het hormoonevenwicht, wat dan gedurende de eerste 7 á 
8 maanden van de zwangerschap moet gebeuren, dus voordat men op aarde komt, anders is 
er in deze geen invloed meer. Dit is voor sommigen waarschijnlijk ook een teleurstelling. 
Verder wil ik nog opmerken - dit is heel eigenaardig - dat als een ontwikkelingscyclus is 
begonnen en men als vrouw die cyclus begint, men de neiging heeft om in de eerstvolgende 
incarnaties wederom vrouwelijke voertuigen te kiezen. Datzelfde geldt voor de man. Dat is ook 
begrijpelijk, want het psychisch beeld dat je als man krijgt is nu eenmaal anders in de wereld 
dan dat wat je als vrouw krijgt. Daar kan geen Dolle Mina wat aan veranderen. Dat beeld 
bepaalt dan je ervaringen en ook de meest sprekende ervaringshiaten. Daardoor is het 
behouden van de sexe enkele incarnaties achtereen waarschijnlijk, maar het is nimmer een 
zekerheid. Hiermede meen ik voldoende gegevens te hebben aangedragen om u, indien u 
daarvoor interesse heeft, de gelegenheid te geven daarover te discussiëren. Alle punten die 
van belang zijn, heb ik aangesneden. Ik meen, dat ik een tamelijk samenhangend beeld voor u 
heb opgehangen. 

D I S C U S S I E 

� Incarneert men steeds op dezelfde plaats waar men geboren was en dus vandaan kwam? 
Over het algemeen heeft men er wel genoeg van en zoekt men nieuwe horizonten bij 
incarnatie. Het gebeurt heel zelden dat iemand op de zelfde plaats incarneert waar hij vroeger 
al een keer heeft geleefd. Het kan eens voorkomen, maar zelfs dan moet u denken aan een 
omgeving in een straal van 120 km. Een incarnatie op precies dezelfde plaats is voor zover mij 
bekend nooit voorgekomen. Ik kan er het volgende wel bij vertellen: Als u geïncarneerd bent 
geweest in bepaalde streken of landen, dan zal uw belangstelling voor die streken of landen 
over het algemeen wat groter zijn. U zult er graag heen willen gaan, er graag iets over lezen of 
horen en in de foto's en de kunst van zo'n streek of zo'n bepaalde tijd vindt u dan iets 
bekends, want u reageert daar veel positiever op dan anderen, die deze incarnatie niet hebben 
gekend.  

� Wanneer iemand snel incarneert, b.v. na 9½ maand, dan krijgt hij hulp. Kunt u dit verder 
precies in details uitleggen?  

Het is tamelijk moeilijk om dat in details te doen. Ik kan het u wel in een beeld geven. Het is 
zoiets als een variéténummer, een trapezenummer. Men zweeft van het leven naar de dood en 
wordt aan de andere kant opgevangen door iemand die zegt: “Joh, ik weet het, je moet weer 
terug.” Deze geeft hem dan een enorme zwieper, zodat hij nog net de bar (stang) kan grijpen 
en op z'n eigen plankje terecht komt. Dit klinkt misschien een beetje vreemd, maar ik zal het 
verder verduidelijken omdat u détails vraagt. Degene, die sterft op aarde, moet allereerst 
weten dat zijn taak daar nog niet is afgelopen. Die taak moet van een geestelijke of 
medegeestelijk karakter zijn en moet voor zijn persoonlijkheid en taakbewustzijn van groot 
belang zijn. Indien deze inhoud bestaat, dan zal deze indruk voor het sterven zijn 
overgebracht naar degenen met wie men harmonisch is; en dat zijn gewoonlijk wel entiteiten 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

195 – DE INCARNATIECYCLUS 7

uit een hogere sfeer. Deze entiteiten zorgen dan dat een keuze reeds van te voren wordt 
gemaakt. Het is dus niet zo, dat een dergelijke ziel zelf gaat kijken waar hij incarneert. Er zijn 
drie of vier mogelijkheden waaruit hij kan kiezen en dat doet hij dan direct na de overgang 
zodra hij in staat in om dat contact met die hogere entiteiten op te nemen. Dat kan meestal 
een dag of drie duren. Daarna is hij voldoende vrij gekomen van zijn stoffelijke 
gebondenheden. Hij vindt dan onmiddellijk die indicatie plus de kracht en zal daardoor ertoe 
worden gebracht om onmiddellijk weer te incarneren in een van die voertuigen. Dit is dan een 
van die gelegenheden dat de incarnatie vaak in de omgeving plaatsvindt waarin de vorige 
incarnatie werd beleefd. 

� Was dat ook zo bij de Dalai Lama? 
Laten we daar nu niet over praten. De geschiedenis van de Dalai Lama is op het ogenblik al 
een beetje verouderd. Dat was als volgt geregeld: In de eerste plaats nam men aan dat de 
Dalai Lama een hoge geest was; wat hij lang niet altijd is geweest. In de twee plaats nam men 
aan dat hij zou incarneren. In de derde plaats zorgde men ervoor dat hij incarneerde in dat 
kind wiens ouders voldoende konden betalen aan degenen die de proef namen om te kijken of 
het de juiste incarnatie was. Ik geloof dus niet dat u dit als iets dergelijks kunt beschrijven. 
Maar dat is wel het geval geweest met de z.g. levende boeddha's, die gelijktijdig leraren waren 
van een gemeenschap, als u in die omgeving wilt blijven. Dezen werden dan vaak in de 
omgeving van het klooster opnieuw geboren. Het is zelfs voorgekomen dat een kind van 8 á 9 
jaar bij een uitje in buurt van dat klooster kwam, rustig naar binnen liep, op de troon van de 
abt ging zitten en een redevoering begon af te maken, die de abt door zijn sterven niet had 
kunnen beëindigen. Het is dus logisch dat dit onmiddellijk als een incarnatie van die abt werd 
erkend. 

� Wanneer iemand een ander moet doden in oorlogstijd, hoe is dan de uitwerking na de 
dood? 

De uitwerking na de dood is zo, dat je daaraan geen schuld voelt, maar dat je je wel gaat 
realiseren dat het doden van anderen, omdat het z.g. niet anders gaat, allerhande 
repercussies heeft en dat anderen daarvoor een aansprakelijkheid hebben, die je toen niet 
hebt beseft, maar die je nu wel degelijk onder ogen moet zien. Dat betekent dus dat een 
soldaat, die overgaat ofwel een periode kent waarin hij zijn oorlog dan wel een periode moet 
aanvaarden in bedrijf probeert voort te zetten, danwel waarin hij beseft dat hetgeen hij heeft 
gedaan geestelijk gezien, niet aanvaardbaar was en eerder ten detrimente dan ten voordele 
van zijn bewustwording heeft gewerkt.  

� Is het mogelijk dat man en vrouw (als geestwezens) bij een nieuwe incarnatie als een 
individualiteit op aarde incarneren?  

Ja, dat is mogelijk. Er kunnen zelfs meer entiteiten zich tot een eenheid samenvoegen en toch 
in de stof incarneren. Dat is een soort geestelijke coöperatie met een stoffelijke 
persoonlijkheid. Het is dus theoretisch wel mogelijk. Maar vergeet u één ding niet; Man en 
vrouw zijn op aarde over het algemeen wezens die een bepaalde band met elkaar hebben, 
waarschijnlijk juist omdat ze elkaar toch nooit helemaal kennen. Dat impliceert, dat die 
verschillen in de geest wel worden erkend, dat de harmonieën, de banden van genegenheid 
van harmonisch denken en al die andere dingen meer blijven bestaan, maar dat het niet zo 
heel vaak voorkomt dat ze dan onmiddellijk incarneren in een individu. Ze zullen wel vaak, in 
elkaars omgeving incarneren en zo in de stof hun mogelijkheid tot contact of tot samenwerking 
proberen voort te zetten. Dat is wel enkele keren gebeurd. Maar in de meeste gevallen geloof 
ik toch, dat het huwelijk juist na de dood heel andere aspecten toont dan je op aarde hebt 
vermoed. Dan kom je b.v. ineens tot de ontdekking dat “liefje” “lapswans” heeft betekend of 
iets dergelijks. Dat zijn toch wel ontstellende dingen. Je ziet jezelf met de ogen van een ander; 
en dat is voor de meeste mensen een beetje wonderlijk, vooral als ze ook nog weten wat ze 
zijn. En daaraan kun je als geest helaas, niet ontsnappen. Vandaar dat het niet vaak 
voorkomt. 

� Als iemand ongetrouwd blijft door de een of andere oorzaak en daar door bepaalde 
ervaringen mist, dan kan deze incarnatie niet volledig zijn, meen ik. Op welke wijze is dan 
zijn weg door de sferen bepalend? 

Geestelijke ervaring kan bestaan zonder dat er enige stoffelijke ervaring aan gekoppeld is, 
omdat de bewustwording - geestelijk gezien - niet afhankelijk is van het stoffelijk gebeuren op 
zichzelf, maar wel van de relatie t.a.v. de wereld die men beseft en beleeft. Ik geloof, dat dat 



Orde der Verdraagzamen 

195 – DE INCARNATIECYCLUS 8

voor een oude vrijster of oude vrijer even goed kan bestaan als voor iemand, die van jongs af 
aan volop het z.g. “leven” is ingedoken. Dan moet u zich verder realiseren, dat u hier het 
huwelijk verheerlijkt op een verkeerde manier, want de stoffelijke eenwording (een beleefd 
woord) zegt weinig of niets omtrent de geestelijke eenwording. Maar het is de geestelijke 
eenwording die telt. Er bestaan relaties, die zuiver platonisch zijn, waarin een geestelijke 
harmonie groeit die na de dood veel belangrijker is dan een langjarig huwelijk ooit zou kunnen 
zijn. U kunt dus nooit zeggen dat door niet-gehuwd te zijn je iets ontbreekt. Hier wil ik nog bij 
zeggen, dat in deze tijd velen ongehuwd blijven, ofschoon hun aan ervaring niets ontbreekt, 
hoogstens aan bepaalde lasten!  

� Heeft “weten” als zodanig invloed op je later geestelijk zijn? 
Het ligt eraan wat je onder “weten” verstaat. Als je onder “weten” de stoffelijke kennis zonder 
meer verstaat, dan zou ik zeggen; het heeft weinig of geen betekenis, tenzij het een belangrijk 
deel van je emotioneel bestaan is geweest. Ik hoop niet dat dit een teleurstelling is voor de 
intellectuelen. Maar intellect op zichzelf bestaande uit kennis, uit weten en al die dingen meer 
zegt niets. Wat wel iets zegt - en dat zou men ook “weten” kunnen noemen - is begrip voor de 
dingen. Begrip namelijk is een je integreren niet het andere; en dat is een geestelijke waarde 
waar je niet zo gemakkelijk tussenuit kunt trekken. Het is een geestelijke waarde, die pas na 
de dood volledig tot gelding komt en dan ook bepaalt op welke wijze je in de geest leeft en 
streeft en daarnaast mede invloed -kunt hebben op een eventueel noodzakelijke volgende 
incarnatie. Maar kennis op zichzelf, neen. Trouwens, kijkt u eens naar uw eigen wereld. Daar 
heb je een hoop van die eierhoofdjes. Ze weten alles. Ze weten precies wat goed is voor u, 
daarom hebben ze al die betonnen kolossen neergezet. Ze weten precies wat er nodig zal zijn, 
daarom zijn er in Den Haag zoveel lege kantoren. Ze weten precies wat wetenschappelijk de 
juiste oplossing is, daarom lijdt de hele wereld op het ogenblik aan vervuiling en toenemend 
gebrek. En zo kan ik doorgaan. Dan kunt u wel zeggen; Die kennis is zo beperkt, ze kan geen 
kosmische betekenis hebben. Al dat weten, die wetenschap op zichzelf is zinloos, tenzij ze 
betekent dat je daardoor het leven anders benadert en beter begrijpt. Dan is het begrip dat 
telt, niet het weten op zichzelf 

� Kan men een voorgenomen iets op aarde na de dood uitvoeren? 
Ja, dat kan inderdaad, maar het is wel erg lastig. Ik moet hier bijvoegen dat dat voornemen 
dan betrekking moet hebben op iets wat je op aarde nog wenst te doen of te verwezenlijken. 
Als je namelijk een bepaalde gebeurtenis, handeling of taak, op aarde als boven alles belang-
rijk beseft, ook op het moment van sterven, dan is dat een soort auto hypnose. Je bent niet 
meer in staat anders te reageren dan in de richting van die verwerkelijking. en dan ga je 
desnoods spoken. Er zijn verhalen genoeg daarover. Een typisch voorbeeld daarvan dat ook is 
geregistreerd is gebeurd in de Columbia University in U.S.A. Daar was een professor, die had 
voor een lezing een aantal bijzondere projectieplaatjes van een collega te leen gevraagd. Hij 
had ze echter weggeborgen, zodat niemand ze kon vinden. Die goeie man is toen als geest 
blijven spoken, blijven spoken, blijven spoken, totdat iemand eindelijk ging zoeken in dat ene 
laatje achter al die andere rommel, ze toen vond en ze terugbracht naar de plaats waar ze 
hoorden te zijn. Daarna verdween het spook. Dit is door een groot aantal getuigen, studenten 
zowel als hoogleraren bevestigd. Dit bewijst dus dat het mogelijk is. Aan de andere kant lijkt 
het mij betrekkelijk onverstandig, omdat er namelijk niets zo belangrijk is als juist léven. 
Indien je je mogelijkheid tot leven en tot ervaren geheel afhankelijk stelt van één bepaald feit 
of van één bepaalde actie, dan sluit je jezelf op in een dwangbuis waar je later misschien met 
heel veel moeite uit komt. Het is dus zeker niet de verstandigste manier. Commentaar? 

� Hoe spookte hij dan? 
Dat zal ik u precies vertellen. In de eerste plaats zag men hem soms door de gang lopen, 
vooral wanneer het licht minder sterk was. Daarbij word de professor, die de zaak aan hem 
had geleend, voortdurend op klopgeluiden onthaald en werden er voorwerpen op zijn bureau 
verplaatst. Enkele studenten kregen, terwijl ze in het lab waren waar die plaatjes waren 
opgeborgen, plotseling een duwtje (wat later bleek) in de richting van die lade. Maar ze 
verdachten er een ander van. Want als er niemand te zien was, dachten ze dat ze zelf gek 
waren. Daardoor hebben de spookverschijnselen een aardige tijd geduurd, in het geheel 15 
maanden. 

� Is een reïncarnatie eigenlijk verplicht? 
Neen. Ik geloof, dat er niets in het kosmische bestaat dat verplicht is, behalve het bestaan 
zelf. Reïncarnatie is dus altijd een kwestie van keuze. Maar men moet één ding wel begrijpen: 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

195 – DE INCARNATIECYCLUS 9

U kunt zeggen: het is een slechte keuze. Maar als de andere keuze nu nog erger is, dan kies je 
toch die incarnatie vrijwillig, omdat er geen betere mogelijkheid. voor je is. In die zin zullen de 
meesten van ons gereïncarneerd zijn of nog eens reïncarneren. We zouden de situatie als volgt 
kunnen omschrijven. Als het maximum aan absorptievermogen van krachten en kennis in de 
geest is bereikt, leef je in een wereld die stilstaat, die dus niet meer verandert. Er is geen 
ontwikkeling meer, je kunt niet méér zijn of méér doen. Het is dus verveling; alles vervaagt 
een beetje. Dan moet je kiezen, ofwel teruggaan naar een lagere sfeer die je echter al kent in 
de hoop daar een feit te vinden, dan wel incarneren in de stof, wat minder prettig is dan 
teruggaan naar een lagere sfeer, maar wat wel inhoudt dat je (voor een geest in een 
betrekkelijk korte periode) een groot aantal nieuwe feiten zult erkennen waardoor je geestelijk 
veel verder zou kunnen gaan. Daarom kiest men meestal voor de reïncarnatie.  

� Wanneer iemand tot de afhaaldienst behoort, geeft dat op een gegeven moment ook een 
gevoel van niet-verder-kunnen-komen? 

U zegt dat zo alsof de afhaaldienst een vorm van de kattenbakcentrale in de geest is. Dat is 
niet de bedoeling. U moet zo denken; Punt 1, de afhaaldienst is iets waartoe u vrijwillig 
behoort. Punt 2, tot dat afhalen komt u alleen, indien er in u - op welke wijze dan ook - een 
drijfveer of een harmonie bestaat ten aanzien van degene die afhaalt. Het is een waarmaken 
van iets wat reeds in u bestaat. Dele hulpverlening is zeker niet beperkt tot een bepaalde 
sfeer. Dat kan ook uit een heel hoge sfeer gebeuren zo goed als uit een lage. Het is dus niet 
zo, dat dat afhalen een kwestie is van “niet verder kunnen”. Het is gewoon een kwestie van 
een bestaande harmonie of relatie (verplichting kan het zelfs zijn), het gevoel van eenheid 
waardoor je je bewogen gevoelt om zo iemand te helpen. Dat we dat dan in groepsverband 
vaak doen, komt omdat onze groep ten aanzien van dergelijke personen een bepaalde 
harmonie erkent, anders zou ze er zeker niet toe kunnen komen.  

� Is degene die afhaalt altijd of merendeels een bekende van degene die overgaat?  
Dat is niet noodzakelijk, maar als het even kan, kiezen we er wel zo iemand voor. Het zal u 
ook duidelijk zijn waarom. Indien je iemand hebt, die de stervende kent, dan kan deze zich 
vaak voor de dood reeds manifesteren. Dan is er een herkenning. In die herkenning wordt 
eigenlijk het moment van de dood zelf al bruikbaar om iemand bewust te maken, terwijl 
bovendien de angst (het trauma van het sterven) aanmerkelijk minder wordt. Dus - als het 
even kan - sturen we kinderen, vaders, moeders, goede vrienden en dergelijken erop af, 
indien die beschikbaar zijn. Maar als die er niet zijn, dan zal er toch altijd wel iemand te vinden 
zijn, die op de een of andere manier met hem verbonden is en die hem komt helpen om de 
nieuwe toestand te aanvaarden.  

� U heeft daarnet gezegd dat de vroegere Egyptische en indiaanse groepen nu weer 
incarneren. 

Dat heb ik niet gezegd. Ik heb gezegd dat hun reïncarnatiecyclus nu ten einde loopt, terwijl nu 
een Indiase cyclus loopt; dus mensen van hindoe-origine over de gehele wereld worden 
geboren.  

� Hoe lang duurt zo'n cyclus eigenlijk? 
Dat ligt aan de groep. Wanneer we b.v. de Egyptische invloed nemen, dan loopt die bijna 
honderd jaar. Dat ligt aan het aantal mensen behorend tot de groep die incarneert en de 
betekenis die ze heeft. Maar al in 1860 wordt ook in bepaalde kunstvormen in Europa het 
Egyptische element veel sterker. U ziet dat de belangstelling voor Egyptologie enorm toe 
neemt. U zult ontdekken dat Egypte zelf meer op de voorgrond komt en ook dat dat in deze 
tijd langzaam maar zeker aan het afnemen is, terwijl gelijktijdig de nadruk steeds sterker komt 
te liggen op India. Dat is een van de aanwijzingen dat de cyclus is veranderd. Wat de Indianen 
betreft; als u rekening houdt met Engeland, dan hoorde u daar overal bijzonder veel praten 
over Indianen. Geestelijke genezers waren Indianen, geesten die door kwamen waren 
indianen, de mensen zelf gedroegen zich vaak als Indianen: stoïcijns uiterlijk en voor de rest: 
kijk uit! Dat zat er in die periode echt in. Nu blijkt dat te veranderen. Bij de Indiase incarnaties 
zou zelfs een bepaalde tak nog in Engeland incarneren en een andere groep zouden we zeer 
waarschijn lijk bij voorkeur in de Ver. Staten zien. Dat ligt aan het karakter en de achtergrond 
van de maatschappij. Als we denken aan de vereerders van de godin Kali, dan geloof ik dat we 
die in de U.S.A. in de komende tijd zeer veel zullen aantreffen, al dan niet voorzien van hun 
oude fouten, natuurlijk, maar met een mogelijkheid om tot een nieuw besef te komen. 



Orde der Verdraagzamen 

195 – DE INCARNATIECYCLUS 10

� Het geboren worden onder een bepaald teken. Wat verstaat u onder het geboren onder”? 
Geboren onder is het geboren worden onder dat bepaalde teken. Het heeft dus niets te maken 
met de ascendant. Het is doodgewoon; u bent geboren onder b.v. Aquarius. Dus in die 
periode. Ik heb daarbij gezegd - dat zou ik in herinnering willen brengen - dat dit practisch niet 
voorkomt. Ik heb ook geprobeerd u duidelijk te maken waarom. Omdat men namelijk niet 
uitgaat van een opeenvolging van tekens volgens de astrologische volgorde, maar van 
bepaalde elementaire belevingsmogelijkheden, die het gemakkelijkst worden aangeduid met 
de element tekens, die men aan bepaalde Dierenriemtekens toekent, omdat daartussen een 
bepaalde verbinding blijft bestaan. 

� Maar dan moet er tussen twee incarnaties toch een tussenruimte zijn van 2200 jaar 
Ik weet niet waarom u dat zegt, want dan gaan we alleen maar uit van het heersende teken 
waarin alles staat. Maar ofschoon dit de periode van Aquarius is, zijn we toch Aquarius allang 
voorbij. Dan had u kannen gaan tot februari. Op het ogenblik zitten we nog net in Vissen. Zo 
bedoelde ik het en zo heb ik het gezegd. 

� Als de hoogste ontwikkeling is bereikt, dan incarneert de één als grote Meester en de ander 
gaat verder. Waarheen? 

Naar een geestelijke wereld, waarin hij ten aanzien van het geheel meent een taak juister te 
kunnen vervullen dan binnen de doeleinden van een stoffelijk, voertuig. Maar het aantal van 
degenen die verder gaan is groter dan dat van degenen die terugkeren, omdat een tijd, maar 
een bepaald aantal Meesters verdraagt. Meer kunnen er namelijk niet zijn, omdat er dan 
verwarringen komen. Indien aan die behoefte is voldaan, dan is er op aarde eenvoudig niets 
meer te doen dat belangrijk is en dan ga je als vanzelf verder. Maar je gaat dan altijd uit van 
een kosmische tendens, een kosmische waarde. We kunnen dan wel zeggen dat je in 
dergelijke gevallen meestal wel zegt, dat per teken (dat is de periode van 4100 en zoveel jaar) 
een bepaald aantal Meesters kan optreden en meest al één soms twee grote Leraren, 
wereldleraar, wereldmeester.  

� Er komt op een gegeven ogenblik een tijd dat je niet verder kunt. Wat dan? 
Er komt een tijd, dat je als ego niet meer verder kunt met begrenzende begrippen t.a.v. het 
“ik” zoals je tot op dat ogenblik hebt beleefd. Dan is de volgende ontwikkeling dat je die 
grenzen gaat verleggen. Je wordt dan a.h.w. een soort module in het totaal bewustzijn, waarin 
vale factoren van dat totaal bewustzijn voortdurend worden gekend, signalen worden 
ontvangen en doorgegeven, maar je jezelf niet meer ziet als een afzonderlijke factor, die 
buiten en tegenover het geheel staat, maar als een bewust functionerend deel van het geheel. 
En als je dat ook helemaal hebt bereikt, dan schijnt er nog een fase te zijn, maar daar weet ik 
heel weinig over te zeggen. Het enige dat ik weet, is dat ze zeggen: dan ben je God. Niet in de 
zin van; je bent de enige God, maar dan ben je God als een deel van de totale Kracht. 

� Dus er is een tijd dat je individualiteit ophoudt te bestaan? 
Er is een tijd, dat individualiteit, zoals deze op aarde en in vele sferen wordt beseft namelijk 
als een tegenstelling tussen ego en de rest van de wereld, ophoudt te bestaan! Het betekent 
niet, dat het besef dat het ego kenmerkt daarmee ophoudt te bestaan, maar wel dat dit besef 
dan gaat functioneren als een deel van het geheel en daarbij geen tegenstellingen meer erkent 
tussen zich en het andere. 

� Kan men dan als deel van het geheel alle mogelijkheden van het geheel tot uiting brengen? 
Voor zover deze in de nodule (het knelpunt dat je bent tussen al die krachten) tot uiting komt, 
zeker. Maar dan breng je niet meer tot uiting, dan ben je uiting van het geheel. Dat is het 
verschil. 

� Is de Broederschap al in dat stadium van uiting van het geheel? 
Als u bedoelt de Witte Broederschap, dan kan ik zeggen dat misschien enkele van de hoogsten 
in dat stadium verkeren. Dat kan ik echter niet beoordelen. De Witte Broederschap bestaat 
nog voor het merendeel uit individuen, die een besef hebben ten aanzien van zichzelf en de 
wereld. Ze streven een bepaalde relatie na tussen zich en de wereld, omdat ze een besef 
hebben van verbondenheid. Maar die verbondenheid betekent nog niet het zonder grenzen 
een-zijn. 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

195 – DE INCARNATIECYCLUS 11

SLOTREDE 

Vrienden, we hebben gezegd; Indien u dat met alle geweld wilt, dan willen we nog wel een 
keer over het Rad des Levens en de incarnatiecyclus spreken. Dit betekent niet, dat we veel 
nieuws te vertellen hebben. Dat is ook wel begrijpelijk, want het aantal malen dat we over 
incarnatie en reïncarnatie hebben gesproken in deze groepen is bijna niet meer te tellen; we 
zijn de 2500 ruim voorbij. Ik heb daarom geprobeerd in dit betoog een aantal aspecten aan te 
stippen en enkele indelingen te geven; gewoon een paar overzichten. Per slot van rekening, of 
we nu wel of niet reïncarneren, is ons - naar ik aanneem - een zorg wanneer we op aarde zijn. 
Dat zien we later dan wel weer. Maar of we nu in deze incarnatie harmonisch leven is wel erg 
belangrijk. Door uw vragen ben ik in staat gesteld erop te wijzen dat harmonisch zijn met de 
wereld helemaal niet betekent dat u in een bepaalde intermenselijke relatie bestaat, zoals die 
sociaal is vastgelegd. Dat heeft er niets mee te maken. Het gaat er gewoon om hoe u leeft te 
midden van de levenden, wat u probeert te zijn voor anderen en wat anderen ook in u 
erkennen. Het is een voortdurende wisselwerking; en daarop berust eigenlijk het belang van 
uw bestaan. Hoe meer u voor een ander betekent, des te beter het is. Maar niet omdat de 
ander die betekenis erkent, maar omdat u zelf die betekenis zoekt te geven aan uw bestaan. 
Later zult u alles overzien en zult u weten wat het werkelijk was. Het is echter uw eigen 
streven dat het meest belangrijk is. In de gehele cyclus, zoals u die doorloopt van mens-zijn 
via sferen tot weer mens-zijn (voor u mensen is het nu eenmaal zo dat u het menszijn als 
begin- en eindpunt pleegt te nemen) is alles steeds weer gebaseerd op de band die u kent met 
anderen. Dat is geen band, die stoffelijk uitdrukbaar is, maar die bestaat door een zekere 
eenheid van denken, een onderling dienstbetoon dat niet zuiver stoffelijk behoeft te zijn, maar 
dat ook uit geestelijke kracht en steun bestaat. Het is voor een mens op aarde mogelijk tijdens 
een incarnatie banden aan te knopen met bepaalde hogere werelden of sferen. Hij kan soms 
zelfs een deel van de krachten van die werelden of sferen op aarde manifesteren. Op zich is 
dat misschien weer niet zo belangrijk, maar wel belangrijk is dat die mens - hoe dan ook - een 
band vindt met de mensheid en eventueel met geestelijke waarden, want dat bepaalt wat u in 
de geest zult zijn. Maar wat u in de geest bent en hoe u zich in de geest ontwikkelt, bepaalt 
weer wat u als mens zult worden. Wij hebben gelukkig geen vragen gekregen over karma. Een 
uitdrukking, die me altijd weer doet denken aan een ouderwetse conducteur, die zijn 
bestuurder aanmoedigt om te vertrekken: Karre maar. Want vrienden, de meesten denken dat 
karma iets is waardoor men in het volgende leven betaalt voor dit leven. Het is een soort 
zondigen op afbetaling. Maar dat bestaat niet werkelijk. Het zijn de verbindingen die u in dit 
leven vindt, de waarden die u beseft in dit leven plus al datgene wat daar geestelijk in ligt en 
wat daar geestelijk uit voortkomt, die bepalen zullen door welk besef en met welke inzichten u 
een volgende incarnatie nastreeft. Het is helemaal niet erg, als u behoort tot een 
groepsincarnatie, want ook deze groep kan evolueren en uw deel uitmaken van die groep geeft 
u vaak bijzonder gemakkelijke banden en relaties met mensen rond. u, waardoor u eigenlijk 
meer beleeft en ervaart dan zonder dat mogelijk zou zijn, vooral in geestelijke zin. De cyclus, 
waarover we hebben gesproken, is een onvermijdelijke. Eerst als je besef zover is gekomen 
dat je volledig afstand kunt nemen van je eigen persoonlijkheid, van je pretentie tot betekenis 
of je angst voor betekenisloosheid, kom je op een punt waar de cyclus alleen geestelijk verder 
kan gaan. Dan is het geen incarnatiecyclus meer. Dan wordt de kringloop een parabool, die je 
wegvoert in werelden van steeds intenser wordend licht. Met al wat we gezegd hebben, hoop 
ik u ook in die richting enkele denkbeelden te hebben gegeven. Want ook al weet u het niet 
altijd en al schat u zichzelf en anderen voortdurend verkeerd in op deze wereld, u betekent 
iets voor een ander, hoe dan ook. En het is die betekenis, die uitmaakt wat u in de geest zult 
erkennen en beleven en hoe u verder zult gaan eventueel tot een volgende incarnatie.  


	DE INCARNATIECYCLUS
	Fasen van de stoffelijke incarnatie

	DISCUSSIE o.a.
	Incarneren op dezelfde plaats, waar men geboren was?
	Hulp bij incarnatie?
	De Dalai Lama
	Is een reïncarnatie eigenlijk verplicht

	SLOTREDE

