
© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

192 – EEN NIEUWE WEG DOOR DE SFEREN 1

EEN NIEUWE WEG IN DE SFEREN 

Er is de laatste tijd in de sferen veel veranderd. Een sfeer is eigenlijk niets anders dan een 
gedachtebereik waarin men voor zich een voorstelling van leven opbouwt aan de hand van 
wisselwerkingen tussen verschillende persoonlijkheden. 

Nu zijn er vroeger heel veel mensen geweest, die een zeer concrete voorstelling hadden van 
het leven na de dood. Wij hebben in de sferen een groot aantal hemelse Jeruzalems gehad in 
verschillende uitvoeringen. Wij hebben gehad grote tuinen, lotusvijvers, kortom, alle 
landschappen die men zich maar denken kan, soms voorzien van schijnwezens of 
schijnvormen, die als een soort dienaren moesten optreden. De mensen zijn dit concrete 
geloof ontgroeid. Zij zijn meer en meer gekomen tot het erkennen van God en eventueel een 
voortbestaan als een abstractie. Daarnaast hebben zij ook als zij overgaan meestal de 
behoefte om iets van hun eigen wereld te reproduceren. Misschien is dit voor u 
verbazingwekkend, maar wij hebben tegenwoordig zelfs enkele wolkenkrabbers in Zomerland. 
U kunt zich daar ook per auto doen vervoeren, want ook daaraan is door sommigen gedacht. 
Het blijkt dat vele flatbewoners zozeer verlangen naar een eengezinswoning, dat zij zich deze 
voorstellen als behorend tot een hemelse status. Wij hebben daarom ook een paar tuinsteden. 

Dit alles maakt duidelijk, dat de verandering plaatsvindt door een verandering van bewustzijn 
van degenen die overgaan. Daarbij moet u rekening houden met het feit dat bij de enorme 
toename van de wereldbevolking ook degenen, die ongeveer gelijktijdig aan onze kant komen, 
sterk in aantal zijn toegenomen. Het resultaat is, dat wij te maken krijgen met verwarrende 
hoeveelheden beelden. Degenen echter, die abstracter hebben gedacht, voelen na de dood 
niet zo sterk als voorheen de behoefte om zich alles in vormen te denken en in vormen voor te 
stellen. 

Als wij spreken over een nieuwe weg in de sferen, dan gaat het hier in de eerste plaats om iets 
wat geheel nieuw is. Het gaat wel om iets wat tot ongeveer een 40 jaar geleden alleen voor 
enkelingen bestond: een soort sluippaadje over de bergen; nu is het snelweg A1 geworden. 
Laat mij proberen u enkele van de beelden en mogelijkheden daarvan te schetsen. 

Bij de overgang is het eerste contact altijd nog wel op vorm gebaseerd. Na overweging ten 
aanzien van het voorgaande bestaan in de stof zal de geest echter zich heel vaak afvragen: 
waarom zou ik verder dromen? Daarmee verandert alles en wordt het hele bestaan een aantal 
vage vlekken waarbij een duisterder ervaren als een donkere stip wordt waargenomen en een 
lichter ervaren wordt uitgedrukt in stippen van lichtende kleuren. De reactie, die een mens dus 
voelt bij contacten, wordt bijna onmiddellijk vastgelegd in kleur en vooral in 
licht/donkerverhoudingen. 

Als we zo beginnen, dan is het duidelijk dat we te maken krijgen met afwisselende reeksen 
van besef. Wij beginnen beneden rond Zomerland. De duistere sferen laten wij een ogenblik 
rusten. 

De eerste ervaring is een soort ruimte waarin je zweeft. Daar zijn allerlei verschillend 
gekleurde lichamen zichtbaar. Ze zijn in omvang of vorm niet geheel te definiëren, maar je zou 
kunnen zeggen: het lijkt alsof je door een nevel een aantal lichten ziet. Als hier gedachten 
worden uitgewisseld, dan zijn deze eerder van een vuurwerkachtig patroon. Denkt u b.v. aan 
"pauwenveren" als ze omhoog schieten. U kent die dingen wel; zilverregen, goudenregen enz., 
die zich zo mooi tegen de donkere hemel aftekenen. Een dergelijke indruk krijg je van de 
gedachten; het zijn geen beelden meer. Als je verder gaat, blijkt al heel snel dat je geen 
behoefte hebt aan een scherpere formulering. De verschillende kleurvlekken worden een 
veelkleurig geheel waarin een onderscheid tussen de ene persoonlijkheid en een andere 
moeilijk te maken is. Als ik weer een onvolledige vergelijking mag geven: het is als een 
actiedoek van Karel Appel. 

Van daaruit ga je verder naar een ruimte waarin eigenlijk persoonlijkheden niet eens meer 
gedefinieerd. zijn. Wat daar plaatsvindt is een heen en weer pieken van allerlei stralen. Het is 



Orde der Verdraagzamen 

192 – EEN NIEUWE WEG DOOR DE SFEREN 2

zo, dat de denkbeelden en hun origine duidelijk kenbaar worden, maar de bron zelf zich niet 
sterker vertoont dan de straal zelf. Misschien is het eenvoudigste beeld hiervoor het model van 
een atoom zoals dit kan worden voorgesteld door een aantal geprojecteerde lichtpunten, die 
zich zeer snel bewegen. Je ziet eigenlijk lijnen. Er is soms wel een iets scherper puntje dat een 
deeltje moet weergeven, maar het onderscheid is maar heel moeilijk te vinden. In deze wereld 
zijn de gedachten een voortdurende uitwisseling van gegevens, maar niet meer van vorm. Wat 
wordt uitgedrukt is meer informatie. Die informatie kan b.v. een vorm van Godsbewustzijn 
uitdrukken. Ze kan evengoed uitdrukken een relatie met iemand op aarde of zelfs een 
commentaar op gevoels- en besefsinhouden van een persoon. 

Als wij ook dit voorbij zijn, dan komen wij terecht in een wereld, die doet denken aan een 
nevel. De nevel zelf is lichtend, ze heeft geen bestemde kleur. Het licht heeft geen bepaalde 
oorsprong. Als persoonlijkheden zich hierin bewegen, dan is het alsof het kleine stukjes 
goudfolie zijn, die zich daarin bewegen. U kent wellicht een likeur "bruidstranen". Daarin zijn 
kleine stukjes bladgoud, die als het ware door de vloeistof dwarrelen. Op soortgelijke wijze zie 
je hier dat goud schemeren in een nevel, die zelf lichtend is. In deze sfeer wordt het contact 
voornamelijk uitgedrukt in gevoelens van empathie. Hier wordt een gevoel van eenheid of 
versmelting bereikt. Er is geen definitieve scheiding meer tussen bepaalde persoonlijkheden. 
Inhouden verenigen zich tot één geheel. Je weet soms zelf niet meer of je je iets herinnert wat 
je zelf hebt meegemaakt of dat je je iets herinnert wat door een ander werd beleefd. 

Hierboven is een licht spel, dat doet denken aan een kristallisatieproces. Er zijn nu vaste 
lijnen, maar deze zijn bestaansmogelijkheden. De verschillende wegen daarin tekenen zich 
zeer scherp af, zoals de lijnen die kunnen ontstaan in een sneeuwkristal of in een ijsbloem. 

Je weet: dit is een soort stolling van de tijd en daarin oriënteer je je ten aanzien van een leven 
dat vast ligt. Dat wil zeggen: niet hoe je de wegen gaat, maar de wegen die je zult kunnen 
gaan. Hier ontstaat dan ook voor het eerst een abstracte Godsaanvaarding. God is niet meer 
een persoonlijkheid en ook niet meer een zich bewegende kracht. God wordt hier uitgedrukt 
als mogelijkheid. Elk kristal op zichzelf is God. Niet God op zichzelf is God als een concrete 
waarde, maar eerder zoals de koude die zich kenbaar kan maken in het ontstaan van het 
sneeuwkristal. De gehele situatie lost zich dan op in een steeds helderder wordend licht. (Licht 
is hier vergelijkend gebruikt.) Je zou kunnen zeggen: een onthulling zonder grenzen. Het is 
alsof elke horizon wegvalt. Het begrip 'oneindigheid' krijgt niet meer alleen als mogelijkheid of 
als term vorm, maar is deel van je beleven en gelijktijdig van je persoonlijkheid. Van hieruit 
komt men dan tot de werkelijk hoge sferen waarin de ervaring wordt geconcretiseerd in een 
eigen streven temidden van een totaliteit. 

Wat ik u beschrijf wil niet zeggen, dat de andere sferen niet bestaan. Al de vormwerelden zijn 
er nog wel. Er zijn ook nu nog oude steden te vinden, kleine dorpen en parkachtige 
landschappen. Er zijn nog steeds de kleine scholen, de achthoekige tempeltjes in de bergen 
waar men voor de wat lage balustrade zit en mediteert. Ze zijn er allemaal nog. Maar het is 
alsof deze vormen langzaam maar zeker aan het verbleken zijn. Er zijn steeds minder 
personen, die behoefte hebben aan een zo sterke vormuitdrukking van het bestaan. Voor de 
hogere sferen van klank, kleur en licht kan alleen worden gezegd, dat in deze sferen zich nu 
ook al lagere vormen kunnen bewegen misschien niet gelijk aan degenen, die eens deze sferen 
vanuit de vorm hebben bereikt, maar hun wereld is meer aanvaardbaar. 

Leraarschap is niet meer: delen in de gedachten van een hoge geest. Het is een continu 
deelhebben aan iets waarvan je niet alle feiten begrijpt dat in de wereld van volwassenen 
staat. Het is soms alsof je een kind bent en leert klanken te associëren met betekenissen, dat 
leert met bepaalde gebaren en grimassen iets uit te drukken en ook dat je door een bepaald 
gedrag meer kunt loskrijgen dan je eigenlijk rechtens toekomt. In deze situatie kan dus 
volgens mij werkelijk worden gesproken van een nieuwe weg door de sferen, die steeds meer 
gebruikt wordt. Hoe wij dit voor een mens moeten beschrijven, blijft mij voorlopig enigszins 
een raadsel. 

Er zijn natuurlijk ervaringen, die bepaalde vergiften en roesverwekkende stoffen de mens 
kunnen schenken. En ofschoon deze niet het reële beeld van de sferen oproepen, zijn daar 
vergelijkbare situaties in. Als je bepaalde middelen hebt ingenomen, dan is het alsof je 
kleurgevoeligheid groter wordt. Alles wordt omgeven door kringen van kleur. Er zijn veel meer 
kleurnuances en het geheel schijnt je voortdurend te overspoelen. Geluiden worden zodanig 
gecombineerd met gedachten, dat je "chopsticks" kunt spelen op een piano en denken dat het 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

192 – EEN NIEUWE WEG DOOR DE SFEREN 3

Rachmaninof is. Er is dus een verandering van eigen besef; de dingen krijgen een nieuwe 
inhoud. Bij die inhoud is het opvallende dat hun vorm eigenlijk verwaast door allerhande 
nieuwe details, die erbij komen; détails van kleur, van emotionele reactie. Ik meen, dat dit nog 
wel het dichtste bij komt bij deze nieuwe weg door de sferen, omdat wij ook daar voortdurend 
worden geconfronteerd met nieuwe betekenissen, die echter niet bestaan in een verandering 
van waarde, maar a.h.w. het uiteenvallen is van die waarde in vele factoren. Vormen en lijnen 
omschrijven eigenlijk alleen nog maar het vlak waarin de werkelijkheid zich manifesteert, maar 
niet meer de werkelijkheid verdelen in stukjes. 

Het leven in een sfeer is altijd een soort droom. Je denkt en plotseling ben je elders. Je vreest 
en het gevreesde wordt waar. Je droomt van een bereiking en de bereiking is nabij, maar je 
moet haar op de juiste manier aanvaarden of ze is plotseling weer verdwenen in een chaos van 
gebeurtenissen. Zo leef je in een sfeer. Het is je eigen harmonische oriëntatie waardoor steeds 
meer kenbaar en duidelijker wordt en steeds meer bereikbaar. 

Ook in de duistere sferen, die ik tot nu toe buiten beschouwing heb gelaten zien we 
soortgelijke verschijnselen. Vroeger waren er sferen die ik kon beschrijven als de sombere 
achterbuurten van de een of andere grote stad. Achterbuurten met harde mensen, waar je 
kunt sterven op straat zonder dat iemand omkijkt, waar de een de ander probeert te bedriegen 
met allerhande zaken, waar rook, roet en vuil neerslaan totdat alles goor is. Zelfs de nieuwe 
artikelen in de winkelramen hebben een vuile waas alsof ze reeds bedorven zijn, voordat ze 
verkocht worden. Dergelijke sferen zijn er veel geweest en bestaan ook nu nog wel. Maar ook 
hier blijkt, dat duister een andere betekenis kan hebben. Het is een poging om weg te 
vluchten. In deze vlucht manifesteer je vooral ook de emoties die je hebben bewogen. Er zijn 
werelden denkbaar waarin geen vorm is, maar een voortdurende dreiging en beleving van 
geweld. Het geweld is een emotie geworden. Het zijn schokgolven, die over je heen spoelen 
zonder dat je kunt zeggen wat ze zijn. Er zijn geen mensen die je mishandelen, er zijn geen 
pistolen of geweren die op je schieten, er is geen wrede rechter of beul die op je wacht. Er is 
alleen maar de naamloze sensatie van golven die op je afkomen. Duister in verschillende 
schakeringen. Misschien het best beschreven als allerlei tinten van grijs tot het afgronddiepe 
zwart. 

Als die golven je beroeren en je reageert daarop, dan trek je pijnlijk weg. Je weet niet wat ze 
zijn. Je herkent ze niet als je eigen harmonische mogelijkheden, geschapen door angst, maar 
met levenskracht en vormen die tegengesteld gericht zijn tot je bestaan. Ook hier is niet meer 
zo sterk uitgedrukt het verval van vorm, dat het gevolg is van een vlucht voor de werkelijkheid 
van je eigen wezen. Eens kon je zeggen dat zielen, die zichzelf ontvlucht zijn, heel diep 
onderin een put liggen als maden in de modder, onbekwaam zich te bewegen. Maar nu kun je 
zelfs dat niet meer zeggen. Je kunt alleen zeggen: er is een roetzwarte neerslag. Je weet niet 
eens of het vlokken zijn of het regen is een oceaan die vele mijlen boven je staat. Het is 
verstikkend. In die verstikking blijkt er zo nu en dan nog een glimp van licht of een 
voorbijgaande schemer te zijn. Verder is er niets dan alleen de emotie van absolute 
verlatenheid. Ook in het duister blijkt dus de wat abstracter en misschien wat realistischer 
benadering van de laatste halve eeuw een grote invloed te hebben gehad. 

Dat alles is misschien als beschrijving interessant - naar het mij voorkomt - voor een mens in 
uw wereld, niet van praktische betekenis. Nu wij weten dat deze nieuwe condities er zijn is het 
ook mogelijk om een weg te ontwerpen om van deze abstracties gebruik te maken. Daardoor 
kunnen we een juistere vorm van harmonisch leven en denken vinden, die tijdens het stoffelijk 
bestaan reeds actief is in onszelf en die daarna het meer en meer mogelijk maakt te 
interfereren met de hoogste werkelijkheid waarin de definitie eigenlijk alleen nog is de 
emotionele eenheid met een totaliteit. Ik wil proberen deze weg, in korte zinnen te schetsen. 

1. Onthoud, dat niets naar zijn uiterlijkheden kan worden bepaald. Probeer de dingen te 
voelen. Probeer ze a.h.w. te proeven met uw geest. Als u steeds weer, zelfs als u een 
kunstwerk beschouwt, niet alleen maar zegt: wat stelt het voor? wat is het? maar u laat gaan 
en zegt: wat voor smaak heeft het? hoe beroert het mij? wat voor emotie kan hierin voor mij 
liggen, zonder te redeneren, dan zult u ontdekken dat u hierdoor gemakkelijker de voor een 
mens abstracte waarden die een mens en ook een geest uitstraalt, zult kunnen aanvoelen. 
Deze gevoeligheid kan u ook na de dood zeer te stade komen. 



Orde der Verdraagzamen 

192 – EEN NIEUWE WEG DOOR DE SFEREN 4

2. Als u werken wilt met krachten, dan is het natuurlijk heel prettig om u een heilige of een 
engelbewaarder voor te stellen. Ik vind dat laatste gevangenisachtig klinken. U heeft dan altijd 
een bewaarder naast u. Maar goed, u moogt het voor mij wel doen. U moogt zich voor stellen, 
dat iemand uit de geest naast u staat en u helpt. Daar is geen bezwaar tegen. Maar misschien 
kunt u zich ook voorstellen dat op het ogenblik dat er hulp komt, er gewoon een beetje meer 
licht alsof er een wolkje even voorbij de zon is getrokken en ze nu weer doorkomt. Voel het 
gewoon aan als een grotere intensiteit van kracht. Als u daarop leert reageren, zult u niet 
alleen veel juister kunnen reageren als u een mens wilt genezen of als u hulp heeft gevraagd 
voor de oplossing van problemen, maar u zult bovendien niet meer de beperking van de vorm 
kennen in hetgeen u aanroept. Het resultaat is dus dat u er a.h.w. vrijer tegenover staat, meer 
kunt absorberen als het nodig is en u minder allerhande regels en beperkingen gaat opleggen, 
indien het niet noodzakelijk is. Deze aanvaarding zonder meer als licht, als werking, betekent 
dat u in de sferen eigenlijk al direct na de overgang op zijn minst reeds aan de grens van de 
hoge sferen kunt ervaren. U sluit u niet meer af in vormen, u beleeft eenvoudig het aanwezig 
zijn van licht, van lichtende kracht. U vraagt niet meer naar een verstandelijke definitie, u on-
dergaat. Maar het ondergaan betekent ook verandering van besef en verrijking. Altijd als wij 
een bepaalde vorm van kracht nodig hebben en wij niet kunnen volstaan met dat licht, omdat 
wij ons willen concentreren, ga dan uit van een kleur. 

3. Stel u voor, dat een onzichtbare lamp die kleur uitstraalt. Door dit u voorstellen van een 
kleur en gelijktijdig het emotionele ervaren "nu is er een bepaalde kracht aanwezig", zult u 
gevoeliger worden voor de verschillende hogere krachten, die in vorm misschien niet zo 
gemakkelijk te beleven zijn, maar waarvan de gedachten als een kleur en de emotionele 
instelling daaraan verwant gemakkelijk kunnen worden beleefd in het stoffelijk bestaan en na 
de dood zeer zeker ook in de sferen. 

4. Probeer nooit u bezig te houden met uw angsten. Angst, ook zelfs de angst dat een ander 
zou zien wat u werkelijk bent (dat bestaat ook) is het meest gevaarlijke dat er bestaat. Deze 
angsten zijn het waardoor u later in het Schaduwland ronddoolt of u zelfs in een meer duistere 
sfeer een tijdlang probeert te verbergen. Wees niet bang voor negatieve dingen. Als zij komen, 
dan komen zij wel. Doe dat ook in uw leven. Wat komt, dat komt. Zeg echter daarnaast: Als er 
ook maar één vonk vreugde een vonk licht,een kleine verbinding tussen mij en het leven of de 
werkelijkheid is, dan zal ik deze niet ontleden in oorzaak en gevolg, maar als totaalbeeld 
aanvaarden. Ik zal mij éénvoelen met al het goede dat ik in mijn wereld vind. Op deze manier 
stelt u zich steeds meer open, ook na de dood, voor de werkelijk lichtende krachten die altijd 
rond u zijn. Het maakt het u mogelijk deze nieuwe weg gemakkelijk te volgen. Het maakt het 
u mogelijk zonder de belemmering van voorstellingen de geremdheid van de veronderstelde 
grenzen van het eigen wezen en van de totaliteit te ervaren en daaruit voortdurend uzelf te 
verrijken met nieuwe besefswaarden, soms zelfs met nieuwe gegevens. 

5. Geloof in een God, maar praat er niet teveel over. God is alleen de aanduiding van de 
essentie van alle dingen. Wij werken in deze essentie. Wij werken in de dingen die daaruit 
bestaan. Waarom zouden wij ons voortdurend bezighouden met de vraag wat het wezen is of 
de kracht is? Laten wij ons bezighouden met het erkennen van hogere krachten, die hoe dan 
ook zich steeds weer bij ons manifesteren. Laat ons leren ook voor onszelf een beroep te doen 
op die krachten. En dan niet zeggen - zoals sommigen doen - o, goede geesten of lieve 
geestjes, doe dit nu even voor mij. Straal uw behoefte uit en zeg: Dit zal worden vervuld. Het 
erkennen van een behoefte en de zekerheid, dat die behoefte niet lang zal bestaan, verandert 
uw instelling en uw uitstraling. Daar heeft u geen God bij nodig. God is er toch wel. U heeft de 
eenheid nodig waardoor alles wat rond u is tot u kan komen, of dat nu komt uit een 
gemeenschappelijk bovenbewustzijn van mensen of uit sferen van de geest of uit de diepte 
van de kosmische krachten zelf. 

Zeg niet wat u moet krijgen. Vraag hulp en wacht zes seconden. Hierdoor bereikt u dat u zelfs 
uzelf kunt helpen met deze energieën. Het betekent, dat u nooit overgeleverd bent aan uw 
angsten of aan duistere projecties van anderen. Want op het ogenblik, dat er iets negatiefs 
voor u bestaat, dat u er bang voor bent of denkt: dit kan ik niet dragen, of: dit moet anders, 
doe dan een beroep op die kracht. Zeg niet wat er moet veranderen. Zeg alleen; ik aanvaard 
die kracht en de werking van die kracht in mij in de grote en kosmische harmonie. 

Dat zijn dan woorden die eigenlijk te ver gaan, want u zou het moeten voelen.   Op deze wijze 
schakelt u voortdurend de werkelijk hoogste krachten in. Dat betekent, dat u in de sferen 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

192 – EEN NIEUWE WEG DOOR DE SFEREN 5

voortdurend die werkelijk hoogste krachten in en rond u zult kunnen ervaren. Dat betekent dat 
de tekortkomingen die u heeft, kunnen worden aangevuld met nieuwe harmonieën, die uit 
deze kracht tot stand komen. Het impliceert, dat al uw bewustzijnsnormen, die u als mens 
heeft, kunnen smelten als sneeuw voor de zon, omdat u de werkelijke kracht in uzelf erkent en 
ziet dat vormen niets anders zijn dan de camouflage van een werkelijkheid. 

Er zijn onnoemelijk veel kracht. Krachten, die in de sferen bestaan en ook in uw eigen wereld. 
Ik heb mijn aanwijzingen vooral gebaseerd op de dingen, die reeds in u bestaan en die u op 
aarde kunt vinden. Vraag nooit die dingen, waarin u niet kunt geloven. Er zijn heel veel 
mensen met een soort "Faust-syndroom". Zij roepen voortdurend de eeuwigheid aan en 
zeggen; maak mij weer 20 jaar. Het lijkt mij niet raadzaam dergelijke wensen uit te spreken, 
want het is maar een illusie dat een mens van 20 jaar gelukkiger is dan een mens van 80 jaar. 
Dat komt alleen, omdat men terug kijkt naar wat men is geweest en niet kijkt naar wat nu is 
en kan en vermoogt. Dat is vaak meer dan men denkt. Vraag de dingen, waarin u kunt 
geloven. Dingen, die u zelf aanvoelt als juist en goed. Doe het niet spottend of oppervlakkig, 
alsof u bang bent dat het zou kunnen gebeuren. Zeg gewoon; Dat is mijn beroep, hier is het 
licht, dat is mijn werkelijkheid. Want alles wat wij in de sferen hebben, is gebaseerd op het 
aanvaarden van een grotere werkelijkheid. 

Er zijn vele wereldjes, die zich van elkaar onderscheiden en toch behoren ze alle tot een en 
hetzelfde niveau. Er zijn mensen, die denken dat het mooier is om in de sferen binnen te gaan 
in een kathedraal dan in een oude tempel gewijd aan Osiris, Re, Horus of Isis. Maar er is geen 
verschil. Deze vormen zijn alleen maar vormen. De goden, die daar wonen zijn alleen maar de 
vage vlekjes van het menselijk onbegrip voor de totaliteit. Er is geen verschil in waarde en 
betekenis. Datgene, wat u daar kunt vinden in die kerk, die tempel of misschien hier op aarde 
in een kerk of in een tempel, is hetzelfde wat u kunt vinden in de hoogste sferen. Alleen is het 
daar vollediger, minder begrensd en beperkt. 

Sferen zijn niet van elkaar gescheiden door grenzen met poorten en sterke wachters. Dat 
kunnen de Dodenboeken beschrijven, maar dat is niet de werkelijkheid. De wachters zijn onze 
eigen angst voor het verliezen van iets wat wij denken dat wij zijn; en dat moeten wij voorbij 
gaan. De poorten zijn niets anders dan onze beperkte mogelijkheden om een grotere 
werkelijkheid te aanvaarden. De grens bestaat in ons. De poort bestaat in ons. De wachter bij 
de poort bestaat in ons. De wachter op de drempel bestaat in ons. Wij zijn dat zelf. Er zijn 
geen grenzen. Er is één kosmos met een besef en daarin zijn alle dingen, die men sferen en 
werelden kan noemen, samengebracht tot dat ene geheel van leven en levende kracht. 

U moet dus niet denken, dat een weg naar de sferen een soort pad is, dat is uitgestippeld. Dat 
is maar een gelijkenis. Het is gewoon een verliezen van het besef van beperking. Een mens, 
die zijn gebondenheid aan vormen verliest, heeft al veel gewonnen. Hij, die de angst voor zijn 
eigen angst verliest, die begrijpt: “er is altijd een positief tegenwicht voor al wat mij schijnt te 
bedreigen”, heeft veel meer gewonnen. En het meest heeft hij gewonnen, die beseft: “ik ben 
deel van alle dingen. Naarmate ik dit juister aanvoel en meer besef, zal dat wat ik schijn te zijn 
in onbelangrijkheid verzinken, zich misschien oplossen als de ochtendnevel bij het opkomen 
van de zon.” 

Dit is mijn inleiding. Ik heb getracht u een beeld te geven. Een beeld echter, dat zijn vaagheid 
ontleent aan de onbegrensdheid van de persoonlijkheid, die de nieuwe weg vormt. Ik heb 
getracht duidelijk te maken waarom dit in deze tijd zo intens is. Maar het belangrijkst dat ik 
heb gezegd is, dat deze weg niet alleen begint na de dood. Hij begint op elk ogenblik, waarop 
een mens de krachten in zijn leven beter gaat beseffen, zijn angsten minder belangrijk acht en 
zijn gevoeligheid voor dat rond hem is steeds meer openstelt, totdat al wat hem omgeeft voor 
hem een besefte of mede gevoelde waarde is geworden. 

D I S C U S S I E 

� Kunt u mij mededelen of een verschil van bewustwording wordt ervaren na crematie of na 
ter aarde bestelling van het aards omhulsel? 

Mag ik antwoorden met een tegenvraag? Als u naar een bioscoop gaat, maakt het dan verschil 
uit voor de film die u ziet, of u uw overjas aan heeft of niet? Of die overjas misschien per 



Orde der Verdraagzamen 

192 – EEN NIEUWE WEG DOOR DE SFEREN 6

ongeluk verbrandt zonder dat u het weet of dat ze onder de toonbank valt van de vestiaire? 
Anders gezegd: voor de bewustwording maakt het alleen verschil uit, indien men nog niet in 
staat is afstand te doen van het stoffelijk bestaan. In een dergelijk geval zijn beide manieren 
van opruiming even onaangenaam. Als u wordt gecremeerd, denkt u. o jé, ik word verbrand. 
Totdat u op een gegeven ogenblik denkt: dat kan toch niet zolang duren. En dan ontdekt u dat 
uw lichaam wel verbrand is, maar dat u er nog bent. In het andere geval denkt u; o God, ik 
leef nog en zij stoppen mij onder de grond. Zal ik nu niet stikken en hoe lig ik er bij? Je ziet 
dan hoe je vervalt en ten slotte alle schoonheid die je hebt bezeten verliest voor wat ivoren 
glans. En dat is minder aangenaam. Dus in beide gevallen is het even onaangenaam. Bij 
crematie wordt men zich sneller bewust van de toestand. Er is een fellere angst en pijn, maar 
meestal gedurende een veel kortere periode. Bij begrafenis is er een enorme angst, die blijft 
gelijk en duurt langer terwijl de pijn ervaring aanmerkelijk minder is. Je kunt dus geen 
voorkeur uitspreken. Het is maar wat u wilt. Wilt u b.v. naar de tandarts gaan en al uw tanden 
en kiezen laten trekken of wilt u voorlopig in elke kies laten boren met de zekerheid, dat ze er 
toch uit moeten. Het is maar hoe u het bekijkt. 

� Ik dacht dat het erg belangrijk was, dat als iemand erg aan de aarde gebonden is, hij de 
begrafenis waarschijnlijk zal prefereren. Iemand, die minder aardgebonden is, trekt het 
jasje gemakkelijker uit en doet er makkelijker afstand van. 

Voor degenen die niet aardgebonden is, maakt het geen verschil uit. En voor degene die 
aardgebonden is, betekent crematie meestal dat hij sneller zijn binding met de aarde verliest. 
Of u dat nu een voordeel vindt dat is een persoonlijke kwestie. In de praktijk zou ik willen 
zeggen, dat je iemand ter aarde moet bestellen zoals hij het zelf heeft gevraagd, want dan 
weet hij, wanneer dat gebeurt, moet ik toch wel dood zijn. Dat is de eenvoudigste manier. 

� En als er een mooi graf is gemaakt en de nabestaanden komen nog altijd kijken, dan bind 
je automatisch de geest. Wanneer zo iemand zich laat uit strooien, dan is dat veel minder 
het geval. 

Uitstrooien. Ja, ik weet wat u wilt zeggen. Maar denkt u dat dat veel verschil zal uitmaken? Als 
er een graf is en de nabestaanden zijn daar erg verguld mee, laat hen. Dat is onbelangrijk. Het 
zijn de nabestaanden, die de meeste pijn hebben van de dood van iemand die hen dierbaar is. 
Want degene. die overgaat, verliest niet alle contact. Hij kan het weer terugvinden, dat is niet 
zo erg. Maar de mensen op aarde hebben het gevoel; het is voorgoed voorbij. En als die 
mensen nu gelukkig zijn met een mooi graf waar ze bloemetjes of fotootjes kunnen neerzetten 
en lichtjes branden en gaan bidden, laat hen. Ik geloof niet, dat je dit speelgoed der 
sentimenten de mensen moet afnemen. Ik hoop niet dat u mij deze uitdrukking kwalijk neemt. 
Als iemand is gecremeerd en - zoals u zegt - is uitgestrooid, dan zullen de nabestaanden toch 
aan zo iemand denken. Ze zetten een foto neer, een bloemetje daarbij, branden daar ook een 
lichtje voor en zitten ook sentimenteel te dromen van wat was en nooit neer zal komen. Die 
binding blijft gelijk. Een verwaarloosd graf betekent in uw stelling: hier bestaat geen binding. 
Dan is het ook niet erg hoe je wordt begraven. Veel mensen vinden het prettig om een 
familielid of een vriend heel mooi te begraven. Daarna gaan zij nooit meer naar het graf, maar 
er moet wel een mooie steen staan. Iedereen moet zien: zoveel hebben wij over gehad voor 
onze dierbare zus of zo. Dat is een verschijnsel, dat zie je altijd weer. Ik heb nogal wat 
begrafenissen bijgewoond. Afhaaldienst, u weet wel; de mens die is overgegaan helpen. Die 
mensen willen graag blijven kijken. Dan zeg je tegen hen: Luister nu maar goed. Zij zeggen 
dan; "God, ik heb nooit geweten, dat ik zo'n goed mens was." Dan is mijn antwoord altijd: Die 
anderen wisten het ook niet. Zij hebben het pas ontdekt, toen zij de grafrede hadden 
geschreven 

� Er zijn op deze wereld schilders die volgens hun onderbewustzijn de behoefte hebben zich 
te uiten in lijnen en vlakken, die volkomen abstracties weergeven. Kunt u zeggen waardoor 
zij worden gedreven en wat de diepere zin en betekenis van deze abstracte composities 
zijn? 

De betekenis is heel moeilijk weer te geven. Zoals u zegt: zij worden gedreven vanuit het 
onderbewustzijn. Veel mensen hebben het bewustzijn om een orde te scheppen die zij niet 
kennen. Zij gebruiken dan mathematische structuren zoals b.v. Mondriaan heeft gedaan. 
Eventueel met kleuraccenten erin om aan te geven hoe ordelijk alles verloopt, terwijl er toch 
wel onderbrekingen in de orde zijn, maar die storen het geheel niet. Anderen daarentegen 
hebben de behoefte iets te construeren. Voor hen zijn de abstracte vormen de uiting van de 
behoefte om iets te maken. Dat is dan ook meestal huisvlijt, die verkeerd als kunst wordt 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

192 – EEN NIEUWE WEG DOOR DE SFEREN 7

beschouwd. Er zijn ook mensen, die lijnen, vlakken en vormen gebruiken, omdat zij op deze 
manier iets van hun gevoel voor schoonheid kunnen weergeven. Waarom zouden zij dat niet 
doen? Maar wat is dan de betekenis daarvan? Gewoon, omdat zij dit als schoonheid ervaren en 
dat zij een bepaalde beleving, vorm of toestand associëren met een bepaald begrip van 
schoonheid, dat mathematisch kan worden uitgedrukt. Ik geloof niet dat je hier kunt zeggen 
en dat zij een andere werkelijkheid weergeven. Ik geloof wel, dat bepaalde schilders heel sterk 
zijn in het werken met lijnen en vaak ook zeer hoekige lijnen. Ik zie het voor hen als een 
neiging om nadruk te leggen op bepaalde uiterlijkheden en aspecten. Niet, zoals zij misschien 
denken om de wereld daarmee te confronteren, maar gewoon omdat zij zelf worden 
gedomineerd door iets dergelijks. 

In al deze gevallen zeg ik: Ach, deze dingen vinden wij ook terug bij kinderen en psychopaten. 
Waarom zouden kunstenaars dat niet mogen doen? Sta mij nog een opmerking toe; Er zijn 
kunstenaars, die voortdurend en nadrukkelijk geslachtsdelen schilderen, zoals kleine kinderen 
drieletterwoorden op de muren krassen. Dat is een bewijs van onrijpheid, dat men dit niet kan 
beschouwen als deel van het geheel. Men kan u zeggen: Ik wil de wereld daarmee shockeren. 
Eigenlijk bedoelt men: ik word er zelf nog door geshockeerd al wil ik het niet laten merken. 
Ook dit is moderne kunst. Ook hier zijn lijnen en vlakken bij betrokken, al zijn die vaak meer 
naturalistisch. Het is wonderlijk dat de moderne kunst het meest naturalistisch te werk gaat, 
als zij die zaken uitbeeldt waarvan ze aanneemt dat die fatsoenshalve verborgen zouden 
moeten blijven. 

� U sprak over lijnen en vlakken in de andere sfeer en u zei: dat is gestolde beweging. Wat 
bedoelde u daarmee? Kunt u daarvan meer vertellen. 

Ik heb de term gestolde beweging niet gebruikt. Dat is iets dat in het kunstenaarsjargon te pas 
komt in deze tijd. Ik heb geprobeerd u duidelijk te maken dat je van vormen soms overgaat 
tot vlakken en dat het dan kleurvlakken zijn, die vaag en niet geheel begrensd zijn. U kunt het 
controleren, als u de inleiding herleest. Ik probeerde duidelijk te maken is dat de vorm, de 
begrenzing eigenlijk, langs deze nieuwe weg in de sferen niet meer zo sterk wordt benadrukt 
als vroeger de vormen in de sferen, waarin de mensen zich herkenden. Als u zegt lijnen en 
vlakken zijn gestolde beweging, dan kan ik daar wel mee instemmen, maar dan zijn het altijd 
lijnen en vlakken die eigenlijk een bewegingsfase weergeven. Je kunt beweging niet laten 
stollen. Je kunt wel beweging suggereren. 

Er is een schilder, ik meen dat hij Ouborg (?) heet, die een schilderij heeft gemaakt dat in feite 
niets anders is dan een werveling van kleuren met een vreemd trechtervormig effect na een 
betrekkelijk klein vlak van bijna wit-chroom vermengd met geel. Hij heeft daarin eigenlijk een 
beweging van leven uitgedrukt. Zijn abstractie is hier: ons leven is als het ware een soort 
wervelstorm, die ons wegzuigt naar een onbekend doel. Als zodanig zouden we kunnen 
zeggen: hij heeft getracht het totale begrip leven te kristalliseren in deze uitdrukking. Maar de 
beweging is er niet meer; het is een momentopname en dat zal het altijd blijven. 

� U zei, dat iedere godsdienst zich haar eigen hemels Jeruzalem bouwt. Wat vinden en 
ervaren de islamieten, die zich wel zeer realistische lusthoven voorstellen, naar ik altijd heb 
gehoord. 

Dit is niet voor alle islamieten even waar. U denkt hier aan de westerse versie van het 
primitieve paradijs, zoals de Janitsjaren (?) zich dat voorstelden, die vroegere moordenaars die 
onder invloed van hasjisch dachten een soort droomwereld, het paradijs, te betreden. Een 
moslim, die daar aan gelooft, komt inderdaad in een tuin met beken vol heerlijke drank en 
schone vrouwen, die ze hem brengen. Maar hij ontdekt dat alles bij herhaling toch gaat 
vervelen, als er geen verdere inhoud in zit. Zo komt er een ogenblik dat hij zegt: Ik kots van 
de drank, ik kots van de vrouwen. Waar moet ik naar toe? Alles verbleekt dan en hij gaat weer 
een stapje verder. Ook die dingen zijn er. Het klinkt u misschien wat vreemd in de oren. Een 
Europeaan zou zeggen: In de sferen een soort sexclub! 

� Is het dan een individuele wereld,die men feitelijk overhoudt. Je eigen denken, dat wat je 
projecteert? 

Het is niet helemaal een individuele wereld, omdat je voor jezelf een wereld projecteert. Maar 
zoals elke mens een bevestiging zoekt in de mening, de reacties van anderen voor hetgeen hij 
zelf constateert, zo doet men dat ook in de sferen. Daarom kun je het best zeggen: Een sfeer 



Orde der Verdraagzamen 

192 – EEN NIEUWE WEG DOOR DE SFEREN 8

is een composiet beeld dat door een aantal ongeveer gelijk denkende entiteiten onderling 
wordt geschapen en waarin zij menen gezamenlijk te leven. 

� Een soort affiniteit, een aantrekkingskracht? 
Ik geloof, dat affiniteit en aantrekkingskracht weer iets te ver gaat. Het is eenvoudig zo: een 
aantal mensen maken tezamen een radioprogramma. Een ieder, die daarop afstemt, hoort dat 
programma, maar hij heeft ook de mogelijkheid om mee te zenden en zich dus in het hoorspel 
of in het orkest werk te mengen. Als u dat affiniteit noemt? 

� Is het mogelijk na de dood nog zintuigprikkels te ervaren door identificatie met het 
lichaam? Is het mogelijk pijn te ervaren? Kan dat, ook met het gehoor, de reuk, warmte, 
kou etc.? 

Wanneer u overgaat en u heeft een sterk vormbewustzijn, dan gaat u over precies zoals u op 
aarde was. Dus u kunt overgaan in een ziekbed en het koud hebben en u wordt wakker en u 
heeft het nog koud. U kijkt, u blijft staren, het wordt wat helderder of u ziet iemand anders. U 
hoort een stem spreken, u heeft de zintuigen niet meer, maar de prikkels die u bereiken, de 
signalen van een andere entiteit worden door u vertaald als zintuiglijke prikkels, terwijl u ook 
uw eigen ervaringen nog voortdurend uitdrukt alsof ze ervaringen van de zintuigen zouden 
zijn. 

� Gaat dat een hele tijd door? 
Als u pech heeft, ja. Deze prikkels zijn onvolkomen. U doet mij denken aan iemand, die op een 
rauwe aardappel kauwt, terwijl hij op weg is om een perfecte tournedos Cordon bleu te 
genieten met alle bijkomstige garnituren.  

� Als men de beschrijving hoort van de sferen, dan krijgt men vaak het gevoel van een 
geografisch geheel. Maar ik heb het gevoel dat al die sferen in mij liggen, dat ik ga van de 
ene sfeer naar de andere sfeer, dat ik zelf een beter inzicht, een ander begrip krijg, een 
wijder gezichtspunt. Hoe ziet u dat? 

Ik vind dat u de zin van mijn betoog en zeker van het laatste deel perfect heeft uitgedrukt. De 
sferen liggen in u, omdat het uw concepten zijn van het bestaan. Wanneer het ene concept 
plaatsmaakt voor het andere, leeft u voor uw gevoel in een andere wereld. Toch leeft u in een 
en dezelfde werkelijkheid, die tijdloos is en bestaat uit een kracht, welke zich in vele vormen 
kan manifesteren. 

� Als men in een bepaalde sfeer is en men zou alleen maar geestelijk willen terugkeren naar 
deze aarde, kan men dan naar believen contact krijgen met degenen met wie men 
voordien ook contact had, of is dat een moeilijke weg?. 

De terugkeer is niet zo moeilijk. Alleen moet u zich realiseren - en dat doet menigeen niet - 
dat het leven op de wereld niet stil staat. Dat contact kunt u krijgen door u in te stellen op een 
persoonlijkheid. De grote moeilijkheid is echter, dat u niet - zoals in de stof – aandacht kunt 
afdwingen zonder meer. Met andere woorden: de ander hoort u misschien wel, maar let er niet 
op. U moet misschien heel vreemde verschijnselen veroorzaken en dan krijgt u de 
teleurstellende reactie, dat men heel iets anders denkt. Je probeert iemand te bereiken. Hij 
luistert niet. Eindelijk ga je met veel moeite kloppen op het hoofdeinde van het bed en wat 
doet hij? Hij bestelt iemand om de houtworm daaruit te verdrijven. Dergelijke ervaringen 
maak je als geest vaak mee. Totdat je beseft, dat het beter is niet de aandacht van de ander 
te trekken, maar gewoon de harmonie met die ander op te wekken en dan te proberen iets 
van je kracht en besef over te dragen. 

� Er is een zekere Rosemarie Brown in Engeland, die zegt dat zij van componisten 
composities opvangt die zij ook op de piano speelt. Wat vindt u daarvan? Zou het werkelijk 
waar zijn dat componisten contact met deze vrouw zoeken? 

Mag ik u een tegenvraag stellen? Denkt u dat een componist, die in deze wereld terugkomt en 
bewust genoeg is om weer contact met uw wereld op te nemen, slechter zou werken dan 
voordien? 

� Ik denk beter. 
In dat geval heeft u het antwoord al gegeven. Want de composities, die als stammende van 
bepaalde entiteiten worden weergegeven, zijn slechter dan het werk dat deze componisten op 
aarde hebben gepresteerd en dat is onaanvaardbaar. Het zou mogelijk zijn, dat iemand zich 
als een pseudo-Chopin, -Beethoven of -Bach zou willen manifesteren en dat deze denkt: als ik 
die naam maar geef, dan luistert men naar mijn werk, en dat hij daarom de stijl van een be-



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

192 – EEN NIEUWE WEG DOOR DE SFEREN 9

paalde componist imiteert. Dat is denkbaar. Maar ik geloof niet, dat er ooit een entiteit is 
geweest, die werkelijk een begaafd componist was (dus begrip had van tonale harmonieën), 
die bij terugkeer op aarde als inspirator iemand heeft gebracht tot een prestatie, die ver 
beneden het peil ligt van wat hij tot op dat ogenblik heeft gepresteerd. 

� Moet je dan aannemen dat een wonderkind, dus een kind dat op vier á vijfjarige leeftijd op 
een viool, een piano of op andere instrumenten plotseling allerlei stukken kan vertolken die 
het echt nog niet geleerd heeft, dat dit kind dan ook op een bepaalde manier is beïnvloed 
of onder een invloed staat? 

Wij moeten aannemen, dat vele wonderkinderen gedresseerd zijn. Er zijn betrekkelijk weinig 
wonderkinderen, die zelf een groot gevoel hebben voor een bepaald instrument of voor 
bepaalde muziek. Van dezen kunnen wij aannemen, dat zij voor hun geboorte deze 
begaafdheid reeds bezaten en bij incarnatie hebben gezocht naar een weg, waardoor op aarde 
deze gave, deze persoonlijkheidsinhoud opnieuw tot uiting zou kunnen worden gebracht. 
Binnenkort komt iemand in uw land, die op deze manier van jongs af aan heeft gereageerd. 
Alleen gaat hij nu dirigeren; dat is mijnheer Menuhin. U zult ook vaak zien dat mensen, die 
deze gave hebben zich een beetje anders gedragen dan anderen. Zij zijn ijverige beoefenaars 
van yoga, houden er bijzondere filosofieën op na, die de mensen vaak een klein beetje ex-
centriek voorkomen, maar die voor hen een contact in stand houden met wat zij waren 
voordat zij op aarde kwamen. 

� Heeft iemand, die pas deze week is overgegaan iets aan de avond of aan de Steravond. 
Kan dat een kracht zijn waardoor zij vlugger verder komt? 

Die mogelijkheid bestaat. Maar u moet één ding wel in het oog houden. Als deze avond voor zo 
iemand al kracht kan betekenen, moet zij een zeker bewustzijn bezitten. Want kort na de dood 
is het eerste wat je moet doen: je oriënteren; begrijpen dat je dood bent. Nemen we aan dat 
zo iemand dat allemaal kan, dan zal een bespreking als deze misschien zin kunnen hebben, 
omdat zij begrijpt dat de vormen allemaal bijkomstig zijn. Een Steravond kan voor zo iemand 
dan zeer veel betekenen, omdat zij de positieve krachten ervaart, die dan worden uitgestraald. 
In deze zin kan het dus waar zijn. Maar of het erg waarschijnlijk is? Wij kunnen zeggen, dat 
misschien 1 op de 8 á 9.000 mensen - en dat is nog zeer veel - voldoende bewustzijn bezit om 
na de dood de wereld gade te slaan met een besef van het feit "ik ben overgegaan" en dan 
daarop te reageren, hoe menselijk dan ook. Voor dezen zou natuurlijk ook een contact met 
deze en andere bijeenkomsten van nut kunnen zijn. 

� Is het zo, dat sommige mensen op een dermate hoog niveau staan, dat ze niet meer op 
deze aarde incarneren, maar elders in de kosmos? Moeten die dan eerst nog de sferen 
doorlopen of gaan ze ineens daar naartoe? 

De sferen doorlopen is weer teveel gezegd. Als u sterft en u heeft op aarde nog een 
taakbewustzijn dat ook over de dood van kracht blijft, dan is de kans niet groot dat u snel 
weer zult incarneren. Incarneert u wel vlug, dan zult u dat doorgaans op aarde doen, omdat u 
op aarde levend uw taak beseft en haar ziet als deel van hetgeen op aarde moet gebeuren. 
Dus u zult gewoonlijk een aantal sferen doorlopen. Als u in die sferen zo hoog bent gekomen, 
dat het menselijk leven en de aarde u geen enkele uitingsmogelijkheid meer bieden die voor u 
belangrijk is, dan is het denkbaar dat u elders zult incarneren. Maar dat doet u toch alleen 
maar, indien het hoogst noodzakelijk is, omdat u zich moet inleven in een geheel ander 
emotioneel en mentaal bestaan en daarvoor minstens een incarnatie nodig heeft voor 
gewenning, voordat u daar weer verder kunt gaan. Tussen de levens ligt dan wederom een 
vertoeven in de sferen waarbij uw bewustzijn het al dan niet snel doorlopen van sferen tot het 
bereikte geestelijke stadium met zich brengt. 

� Wij hebben meegemaakt hoe in een goed harmonisch huwelijk toen de man was overleden, 
de vrouw ontdekte dat na het overlijden zij nog een vrij direct geestelijk contact had met 
die man. Zij kon ook vragen stellen, zodat haar werd gewezen waar bijzondere papieren 
waren, die zij nergens kon vinden. Dat contact wordt aangevoeld door mensen, die 
sensitief genoeg zijn. Als zij binnenkomen, dan voelen zij de aanwezigheid van de man. 
Wat is dat? Is dat gunstig? Heeft u commentaar daarop? 

Dat laatste maakt het mij gemakkelijker te reageren. Mijn commentaar is dit: In dergelijke 
gevallen projecteert de overlevende heel vaak een beeld van de ander en put uit zijn 
onderbewustzijngegevens, die hij of zij bewust niet meer kent. Dit komt vaak voor. Wanneer 
een sensitief persoon die aanwezigheid voelt, dan voelt hij in wezen de dualiteit van de 



Orde der Verdraagzamen 

192 – EEN NIEUWE WEG DOOR DE SFEREN 10

persoon in kwestie aan. Dit is de meest voorkomende verklaring. Daarnaast bestaat de 
mogelijkheid, dat een entiteit geestelijk zo sterk een is geworden met een andere 
persoonlijkheid, dat de band tussen deze beiden blijft bestaan. In dergelijke gevallen is het 
denkbaar dat aanvullende gegevens worden verstrekt. Het is echter niet denkbaar dat zo 
iemand als raadgever optreedt. Als je dus zo iemand vraagt. Zeg Jan, wat moet ik doen? Moet 
ik de 7 % Nederlandse lening nu omzetten in Philips- of olieaandelen? Dan geeft hij geen 
antwoord. En als u denkt dat u antwoord krijgt, dan suggereert u zich dit antwoord zelf. Dat is 
iets wat velen niet voldoende beseffen. Een entiteit, die is overgegaan en bewust genoeg is om 
een permanent contact te onderhouden zonder gelijktijdig aardgebonden te zijn, interesseert 
zich helemaal niet meer voor financiële zaken e.d.. Die zal ook heel weinig raad geven in wat u 
wel of niet moet doen. Die entiteit weet dat een mens zijn eigen wegen moet gaan en zal zeker 
niet zeggen: Doe dat nu niet, of doe dat nu wel; tenzij er zeer grote bezwaren zijn voor de 
bewustwording van de persoon. Ik hoop niet dat ik iemand op de geestelijke tenen heb getrapt 
met dit antwoord. Veel mensen suggereren zichzelf ontzettend veel, omdat zij niets anders 
hebben. In een dergelijk geval is het niet een werkelijkheid waarmee zij leven, maar een 
herinnering die zij voortdurend zelf weer gestalte willen geven, omdat zij daarin een soort 
bestaansrechtvaardiging zien. Dat is een psychologisch proces waar je wel overheen kunt 
praten, maar wat je toch moet beseffen. Als daarover een vraag komt, moet je op dit aspect 
mijns inziens heel duidelijk wijzen. 

� Maar het aanwijzen van verloren gegane bescheiden, die de echtgenoot had verstopt 
buiten medeweten van zijn vrouw, levert toch wel een sterk bewijs. 

Dat kan een sterk bewijs zijn. Het is namelijk ook mogelijk dat de vrouw het toch wel wist, 
maar omdat ze het niet mocht weten het maar heeft vergeten. Nu de nood aan de man komt, 
kan ze niet zeggen: Ik heb toen geloerd. Daarom zegt ze: Mijn man heeft mij gezegd uit de 
geest. Ook dit is voorgekomen. Ik zeg niet, dat dit altijd het geval is, maar het is iets wat 
meermalen is voorgekomen, dat weet ik zeker. Dan zegt u: Het is een bewijs. Ik zeg: Het is 
een betrekkelijk bewijs. Het is een bewijs, dat er een onbewuste kennis of inspiratie is geweest 
ten aanzien van deze documenten. Het is dus geen bewijs, dat de echtgenoot het doet. Een 
andere geest zou het ook kunnen weten. Het is ook geen bewijs, dat de persoon zelf dit 
werkelijk niet wist, tenzij we haar hele leven zouden kunnen nagaan met de nadruk op deze 
documentenkwestie. Ik hoop dat ik duidelijk ben. Je neemt vaak dingen aan als bewijs, die dat 
eigenlijk niet zijn. Voor degene, die daarmee gelukkig is, het zij hem van harte gegund. Het is 
niet zo belangrijk. Maar als je eerlijk wilt spreken over deze dingen, dan moet je ook eerlijk 
zijn en zeggen, dat ook ten aanzien van de geest bij zeer veel mensen zelfbedrog een hoofdrol 
speelt en dat dit zelfbedrog veelal voor die mensen noodzakelijk is omdat zij daarmee dingen, 
die zij voor zichzelf onaanvaardbaar vonden, terzijde kunnen schuiven en toch de resultaten 
ervan kunnen genieten. 

� Mag ik naar aanleiding van dit antwoord even vragen: Als de mensen op die manier voor 
zichzelf een schijnwereld opbouwen en daarmee in dit leven vrede hebben, dan moeten die 
toch, wanneer zij zijn overgegaan een enorme desillusie ondervinden en dan in een 
schemertoestand terecht komen. 

Dat is ook lang niet zeker. U veronderstelt dat als de verklaring, die ik geef voor een bepaald 
feit reëel is, de hele harmonie (in casu tussen de echtelieden) niet zou bestaan. Die harmonie 
kan wel degelijk bestaan op een ander vlak na de overgang. Indien er een reële band was, zou 
dat contact ongetwijfeld een rol spelen. Het enige wat je je dan wel afvraagt is, Waarom heb ik 
mezelf zo bedrogen met onbelangrijke dingen en ben ik aan veel belangrijkere waarden van 
onze harmonie voorbij gegaan? Maar dat betekent nog niet dat je behoeft te delen in het 
duister. 

� U had het straks erover, dat nu het nieuw beleven van de sferen abstracter is dan 50 jaar 
geleden. Is dit een vooruitgang? 

Ik geloof het wel. Misschien mag ik het zo zeggen: Indien wij de zaak minder vormgebonden 
zien (dat is bij u "meer abstract"ofschoon dat niet helemaal identiek behoeft te zijn), dan 
kunnen en wij ook gemakkelijker de werkingen aanvaarden, die in de totaliteit van het 
geestelijk leven een rol spelen. Als wij ons vastklampen aan vormen dan wordt dat een beetje 
anders. Ik wilde, dat ik over de spitse tong van sommige van mijn collega's kon beschikken. 
Maar u begrijpt toch wel als je zegt "de hemel is een kristallen stad" dat je de krachten van het 
leven allemaal probeert te kristalliseren in en te binden aan die vorm. Dat je dus heel veel wat 
in je bestaat (de mogelijkheden die je hebt) ontkent om dat beeld in stand te houden. Als je 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

192 – EEN NIEUWE WEG DOOR DE SFEREN 11

zo'n beeld niet hebt en alles een vloeiende veelvormige indruk maakt, dan heb je veel minder 
moeite om een verandering, die voor jezelf goed is te aanvaarden; of je zult niet zo snel een 
invloed ontkennen, om dat ze niet past in een bepaald wereldconcept. Ik geloof, dat dat een 
groot voordeel is. Ik weet, dat er in het verleden mensen zijn geweest, die - je zou kunnen 
zeggen - op eigen verzoek krachtens schuldbewustzijn in een hel onnoemelijke pijnen hebben 
geleden. Zij hadden alleen moeten beseffen; ik was niet op de juiste manier harmonisch: ik 
moet mijn instelling veranderen. Zij zouden zich dan zeker vele duiveltjes hebben kunnen 
besparen en veel warmte of koude of wat zij onder kwelling ook maar verstaan. Het is dus dui-
delijk, dat dergelijke voorstellingen vaak voor de bewustwording ongunstig zijn. Wanneer het 
vormbesef in het hiernamaals minder concreet wordt en minder sterk gebonden aan vormen 
en voorstellingen, zal de aanvaarding van alle invloeden die daarin optreden gemakkelijker 
werden en zal men dus reëler kunnen leven volgens mij. Maar ja, ik behoor nog tot degenen, 
die de oude weg zijn gegaan. Misschien dat ik daarom deze nieuwe weg wel als zeer bijzonder 
ervaar. Niet als alternatief, maar als logische ontwikkeling. 

� Is er dan ook een parallel te vinden in de moderne kunst, die tegenwoordig steeds 
abstracter wordt, de uitzonderingen daargelaten  

U vraagt mij iets waarop het mij moeilijk valt antwoord te geven. Datgene wat ik heb gezien 
van moderne kunst zegt mij gewoonlijk niet zoveel. Ik geloof, dat menigeen vlucht voor de 
vorm, omdat hij bang is voor de vorm en voor hetgeen ze betekent of omdat hij gewoon de 
capaciteit niet heeft om die vorm naturalistisch weer te geven. Ik weet, dat zeer veel mensen 
in deze dagen zich kunstzinnig geroepen voelen omdat het niet meer zulke grote offers vergt 
om kunstenaar te zijn. U zult begrijpen, dat dit bij mij twijfels doet opkomen ten aanzien van 
vele moderne kunstrichtingen, die worden geprezen als vernieuwingen en die volgens mij niet 
veel meer zijn dan manierisme of een verhulling van eigen fouten en onbekwaamheid. Dit is 
een hard oordeel, ik weet het. Maar ik ben ouderwets. Ik wil graag toegeven, dat er wel 
moderne schilders zijn, die inderdaad in staat zijn gevoelens uit te drukken op abstracte wijze, 
die dat kunnen overdragen en dit zeer overtuigend doen. Maar ik geloof, dat de abstractie 
zonder meer zinloos is. Ze krijgt pas betekenis, indien zij niet meer is het uitbeelden van iets 
wat je wel leuk vindt, maar wordt het uitbeelden van een emotie of mijnentwege van een 
ruimtelijke visie. Degenen, die het zo ver brengen, zijn - voor zover mij bekend is - ver in de 
minderheid. Daarom kan ik zo'n grote parallel niet zien tussen de nieuwe weg door de sferen 
en de moderne kunst. Ik geloof, dat veel moderne kunst probeert anders te zijn om het anders 
zijn. Zij kan alleen zinvol zijn - volgens mij - indien je anders bent of anders doet om meer te 
zeggen. Maar dat betekent dat je het ook zo moet zeggen, dat anderen het kunnen 
aanvaarden. Vele moderne kunstenaars, of zij die zich zo noemen - doen mij denken aan een 
romancier, die een spannende detectiveroman schrijft in een cijferschrift dat niemand kan 
lezen en dan de anderen verwijt dat zij de spanning in zijn werk niet aanvoelen. U heeft hier 
mijn mening. 

� Hoe ziet u een kunstwerk; de appreciatie daarvan? 
Als ik een kunstwerk moet zien, dan zijn er een paar dingen, die ik kan waarnemen. Als een 
kunstenaar geconcentreerd scheppend werkt, dan legt hij een deel van zijn uitstraling vast in 
zijn werk. Ik kan dus bij een kunstwerk vaak het idee van het werk zonder meer aflezen. Ik 
kan verder de vormassociaties of de waarnemingsassociaties van beschouwers aflezen. Als ik 
een aantal van hen aflees, krijg ik een tamelijk juist beeld van de compositie indien de 
compositie, zoals die wordt beschouwd, strookt met hetgeen de kunstenaar daarin heeft 
gelegd, dan is er volgens mij sprake van een kunstwerk. Indien echter het beeld dat wordt 
waargenomen niets te maken heeft met de gedachten die erachter zitten, dan is er volgens mij 
sprake van knoeiwerk; ofschoon ook knoeiwerk in zich een zekere schoonheid kan bezitten, 
maar het is geen kunst. Als ik mensen zie die voor een lijnenspel in bewondering staan, terwijl 
ze voor mij de gedachte uitstralen "verdomme, ik mot nog wat maken voor die 
contraprestatie", dan is dat voor mij geen kunst. Kunst is de overdracht van méér dan alleen 
maar een voorstelling. Anders hebben wij te maken met een constructie en die kan dan wel 
technisch knap zijn, maar is ze kunst, als ze niet iets meer is dan een constructie? Ik 
beantwoord dat ontkennend. Een ander zal dat misschien anders zien. 

� Uw beschrijving van bepaalde sferen doet mij denken aan wat LSD-trip beoefenaars ook 
hebben beschreven van hun hallucinaties en van kleur- en geluidservaringen. Hebben zij 
misschien door gebruik van LSD toegang gehad tot de door u beschreven sferen? 



Orde der Verdraagzamen 

192 – EEN NIEUWE WEG DOOR DE SFEREN 12

Dit is een vraag, die alleen kan worden beantwoord voor een specifiek geval, nooit voor het 
geheel. De LSD-trip heeft een eigenaardigheid: Ze brengt namelijk de mens tot het besef van 
zijn totale persoonlijkheidsinhoud of bepaalde delen daarvan. Of dat totaal zal zijn of welk deel 
van het totaal wordt beseft, dat wordt mede bepaald door invloeden van buiten af. Als wij 
horen, dat iemand onder invloed van LSD in de zon staart en later blind wordt, zo zeggen wij: 
dat is een drama. Maar waarom heeft hij dat gedaan? Omdat hij het gevoel had dat hij even 
sterk was als de zon. Hij had dus een illusie omtrent zichzelf. Daaruit ontstaat ook het 
lichamelijk letsel. Als iemand in allerlei emotionele waarden van zijn eigen persoonlijkheid 
ronddoolt, dan ontmoet hij daar ook wel degelijk zijn geestelijke voertuigen, want die zijn deel 
van de persoonlijkheid. Indien deze geestelijke voertuigen worden ervaren zonder dat er 
vormdromen aan worden verbonden dan zullen inderdaad daardoor belevingen van bepaalde 
sferen of contacten bepaalde sferen een rol kunnen spelen. Maar dat is dus niet een zekerheid. 

Ik weet, dat er mensen zijn, die onder invloed van LSD in hun trip datgene doormaken wat 
anderen hun hebben gesuggereerd, tot zelfs suggesties van leerboeken, die innerlijk werden 
beleefd als een werkelijkheid. Het enige dat men met zekerheid kan zeggen: Bij een LSD-trip 
zal altijd een groot deel van de persoonlijkheid (ook van het voor het "ik"-bewustzijn 
verborgen deel van de persoonlijkheid) mede een rol spelen. De persoon zal zich daarop 
oriënteren en emotioneel deze zaken ondergaan. Het kan zijn, dat iemand innerlijk zichzelf 
ontmoet en uit angst eenvoudig de straat op rent, niet in staat om op de omgeving te 
reageren. Het is ook mogelijk, dat iemand gewoon neerzit en een ogenblik een hemel ervaart 
waaraan hij deel heeft, omdat een deel van zijn wezen daarmee harmonisch is. Je kunt nooit 
zeggen voor alle LSD-trippers geldt dit of dat. Je kunt alleen zeggen: alle LSD-trippers worden 
geconfronteerd met verborgen facetten van hun persoonlijkheid en kunnen daarbij eventueel 
ook wel eens geconfronteerd warden met een bepaalde sfeer of met verscheidene sferen 
waarmee hun persoonlijkheid sterk harmonisch is. 

� U heeft verschillende beschrijvingen gegeven van overgeganen bij het ontwaken na hun 
overgang. Heeft u het ook wel meegemaakt dat er een juichende overgang was; dat ze al 
zo los van de materie waren en werkelijk konden opgaan naar het licht? 

Ja die heb ik meegemaakt. Dat zijn van die dingen, daar ga je niet afhalen. Daar kun je alleen 
maar bewonderend kijken. Dan denk je: wat heb ik het vroeger sukkelig gedaan. Ze zijn er 
wel, maar ze komen niet zo erg veel voor. Ik heb gevallen meegemaakt - en dat komt wat 
meer voor - dat overgeganen rustig de wereld en hun nabestaanden blijven gadeslaan, hun 
eigen uitvaart misschien bijwonen en dan schouderophalend zeggen:" Nu ga ik maar verder." 
Dan heel rustig het licht inwandelen en alles aanvaarden ook wat zijzelf blijken te zijn. Die 
geesten kun je zeer bewonderen, daarvan zijn er meer. Maar degenen die zeggen; Dood, 
huppelakee, hoera, halleluja! Nu ben ik er die komen wat minder voor, omdat sterven altijd 
nog een soort schok is. Het lichaam doet het niet meer en je bent altijd op dat lichaam 
aangewezen geweest. Een ongelukkige vergelijking misschien: een automobilist, die geen 
benzinebonnen heeft en plotseling ontdekt dat hij kan lopen. Daar gaat ook een zekere schok 
mee gepaard. Daar is wat oefening voor nodig en dat is bij de overgang meestal ook het geval. 

� Leadbeater heeft erg veel aan kleuren gedaan. Is het mogelijk met kleuren iemand te 
genezen? 

Ik weet niet, wat dit met sferen te maken heeft, maar ik zal proberen daarop een antwoord te 
geven. Je kunt niemand met kleuren genezen: anders zou elke make-up geneeskrachtig zijn. 
Maar je kunt wel - en dat is iets anders - iemand door bepaalde kleuren in zijn omgeving 
zodanig psychologisch beïnvloeden, dat hij juister reageert op een bepaalde therapie. De kleur 
zonder meer geneest dus niet. Geestelijk gezien, worden kleuren als symbool gebruikt voor 
bepaalde krachten, en deze krachten werken genezend. Het is dus niet de kleur. De kleur is 
eenvoudig de omschrijving, die men gebruikt om een bepaalde energie op te wekken en zo 
door te geven. Als wij ons op deze overgang en de sferen moeten voorbereiden en dat hopelijk 
ook allemaal dagelijks doen en wij treffen iemand, die niet op een bepaald geestelijk niveau is 
te bereiken maar dat voor die tijd wel was, mankeert er dan wat aan ons of aan die persoon? 

Mag ik iets erg eenvoudig suggereren? Als u zo iets meent te ontdekken, zorg dat u het 
niemand lastig maakt. Wat het contact betreft, houdt u aan die uitspraak, die elke avond voor 
het nieuws op de televisie komt; "dat zien wij morgen wel weer". Dat geldt ook voor u. Als u 
geen contact heeft met iemand die is overgegaan en dat was er voordien wel, dan kan dat 
weer terugkomen: dat zien wij morgen wel weer. Ga gewoon door. Wees uzelf. Probeer voor 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

192 – EEN NIEUWE WEG DOOR DE SFEREN 13

iedereen zo goed mogelijk te zijn en stel geen eisen aan geestelijke contacten want dat kunt u 
niet. U kunt ze namelijk niet beheersen. Een harmonie kan nooit van één persoon uitgaan. 

SLOTWOORD 

Ik heb u geconfronteerd met een wat andere voorstelling van de sferen dan u gewend bent. Ik 
heb geprobeerd u ook een paar aanwijzingen te geven waarom en hoe u daar zelf iets mee 
kunt doen. U kunt nooit zeggen, dat zuiver persoonlijke relaties - op welke wijze dan ook - 
harmonisch kunnen worden gemaakt. Harmonieën op dat terrein ontstaan; ze kunnen door 
ons niet worden afgedwongen. Na de overgang geldt ditzelfde. Harmonieën ontstaan door wat 
wij zijn en wat anderen zijn. Zij kunnen weer veranderen. Het is iets wat uit ons zijn 
voortkomt, niet uit wat wij willen doen. Onthoudt u dat in uw leven en onthoudt u dat ook 
wanneer u dood gaat. 

Wat je bent is belangrijk, niet wat je denkt dat het mooiste zou zijn of het meest juiste, niet 
wat je denkt nog gauw even te kunnen doen. Het is doodgewoon wat je bent. Elke mens, die 
geestelijk bewust wil worden, zou eigenlijk moeten openstaan voor alles in het leven. Hij zou 
daarbij voortdurend de harmonie rond hem moeten aanvaarden op het ogenblik dat zij er is, 
zonder daar eisen aan te stellen. Harmonie is een mededeling. Het is niet slechts een tijdelijk 
contact met wat wel of niet bevredigend is. 

Harmonie betekent een overdracht van waarden, en die is wederkerig. Het is deze wederkerige 
overdracht waardoor sferen tot stand komen met al die wonderlijke structuren tot 
wolkenkrabbers toe, waarover ik u sprak. Het is ook deze vorm van harmonie waardoor je 
kunt opgaan langs die nieuwe weg, waardoor je ook zonder vormbegrip en veel sneller dan de 
gene die zich in vorm vastbijt, kunt beseffen hoe groot het Al is en hoeveel waarden uit dat Al 
voortdurend contact met je opnemen en je a.h.w. verrijken. Je zult die ander en dat andere 
ook verrijken maar dat is niet belangrijk. Het is niet belangrijk wat je geeft, maar wat je 
ontvangt. 

Geven, dat is je bestaan. Iemand, die niet geeft, heeft geen werkelijk leven. Maar iemand, die 
niet weet te ontvangen, is nog een veel grotere dwaas. Want de kosmos geeft je voortdurend 
nieuwe waarden, nieuw inzicht, nieuwe begrippen en nieuwe gevoelens, die alle tezamen 
voeren tot een aanvaarden van een groter deel van de werkelijkheid. En het aanvaarden van 
de werkelijkheid is het eind van elke weg die door de sferen gaat. 

Ik wens u iets van de innerlijke harmonie, waardoor ook u de nieuwe weg door de sferen reeds 
nu kunt aanvoelen, de krachten daarvan beleven en misschien ook uw weg reeds nu kunt 
inslaan. 


	EEN NIEUWE WEG IN DE SFEREN
	Verschillende sferen
	Oefeningen

	DISCUSSIE o.a.
	Crematie of begraven
	Abstracte composities van schilders
	Zintuigprikkels na de dood?
	Al die sferen liggen  in mij
	Componisten
	Een wonderkind
	Het nieuw beleven van de sferen abstracter  dan 50 jaargeleden.
	Kunst
	Leadbeater

	SLOTWOORD

