© Orde der Verdraagzamen Brochures

EEN NIEUWE WEG IN DE SFEREN

Er is de laatste tijd in de sferen veel veranderd. Een sfeer is eigenlijk niets anders dan een
gedachtebereik waarin men voor zich een voorstelling van leven opbouwt aan de hand van
wisselwerkingen tussen verschillende persoonlijkheden.

Nu zijn er vroeger heel veel mensen geweest, die een zeer concrete voorstelling hadden van
het leven na de dood. Wij hebben in de sferen een groot aantal hemelse Jeruzalems gehad in
verschillende uitvoeringen. Wij hebben gehad grote tuinen, Ilotusvijvers, kortom, alle
landschappen die men zich maar denken kan, soms voorzien van schijnwezens of
schijnvormen, die als een soort dienaren moesten optreden. De mensen zijn dit concrete
geloof ontgroeid. Zij zijn meer en meer gekomen tot het erkennen van God en eventueel een
voortbestaan als een abstractie. Daarnaast hebben zij ook als zij overgaan meestal de
behoefte om iets van hun eigen wereld te reproduceren. Misschien is dit voor u
verbazingwekkend, maar wij hebben tegenwoordig zelfs enkele wolkenkrabbers in Zomerland.
U kunt zich daar ook per auto doen vervoeren, want ook daaraan is door sommigen gedacht.
Het blijkt dat vele flatbewoners zozeer verlangen naar een eengezinswoning, dat zij zich deze
voorstellen als behorend tot een hemelse status. Wij hebben daarom ook een paar tuinsteden.

Dit alles maakt duidelijk, dat de verandering plaatsvindt door een verandering van bewustzijn
van degenen die overgaan. Daarbij moet u rekening houden met het feit dat bij de enorme
toename van de wereldbevolking ook degenen, die ongeveer gelijktijdig aan onze kant komen,
sterk in aantal zijn toegenomen. Het resultaat is, dat wij te maken krijgen met verwarrende
hoeveelheden beelden. Degenen echter, die abstracter hebben gedacht, voelen na de dood
niet zo sterk als voorheen de behoefte om zich alles in vormen te denken en in vormen voor te
stellen.

Als wij spreken over een nieuwe weg in de sferen, dan gaat het hier in de eerste plaats om iets
wat geheel nieuw is. Het gaat wel om iets wat tot ongeveer een 40 jaar geleden alleen voor
enkelingen bestond: een soort sluippaadje over de bergen; nu is het snelweg Al geworden.
Laat mij proberen u enkele van de beelden en mogelijkheden daarvan te schetsen.

Bij de overgang is het eerste contact altijd nog wel op vorm gebaseerd. Na overweging ten
aanzien van het voorgaande bestaan in de stof zal de geest echter zich heel vaak afvragen:
waarom zou ik verder dromen? Daarmee verandert alles en wordt het hele bestaan een aantal
vage vlekken waarbij een duisterder ervaren als een donkere stip wordt waargenomen en een
lichter ervaren wordt uitgedrukt in stippen van lichtende kleuren. De reactie, die een mens dus
voelt bij contacten, wordt bijna onmiddellijk vastgelegd in kleur en vooral in
licht/donkerverhoudingen.

Als we zo beginnen, dan is het duidelijk dat we te maken krijgen met afwisselende reeksen
van besef. Wij beginnen beneden rond Zomerland. De duistere sferen laten wij een ogenblik
rusten.

De eerste ervaring is een soort ruimte waarin je zweeft. Daar zijn allerlei verschillend
gekleurde lichamen zichtbaar. Ze zijn in omvang of vorm niet geheel te definiéren, maar je zou
kunnen zeggen: het lijkt alsof je door een nevel een aantal lichten ziet. Als hier gedachten
worden uitgewisseld, dan zijn deze eerder van een vuurwerkachtig patroon. Denkt u b.v. aan
"pauwenveren” als ze omhoog schieten. U kent die dingen wel; zilverregen, goudenregen enz.,
die zich zo mooi tegen de donkere hemel aftekenen. Een dergelijke indruk krijg je van de
gedachten; het zijn geen beelden meer. Als je verder gaat, blijkt al heel snel dat je geen
behoefte hebt aan een scherpere formulering. De verschillende kleurvlekken worden een
veelkleurig geheel waarin een onderscheid tussen de ene persoonlijkheid en een andere
moeilijk te maken is. Als ik weer een onvolledige vergelijking mag geven: het is als een
actiedoek van Karel Appel.

Van daaruit ga je verder naar een ruimte waarin eigenlijk persoonlijkheden niet eens meer
gedefinieerd. zijn. Wat daar plaatsvindt is een heen en weer pieken van allerlei stralen. Het is

192 - EEN NIEUWE WEG DOOR DE SFEREN 1



Orde der Verdraagzamen

zo, dat de denkbeelden en hun origine duidelijk kenbaar worden, maar de bron zelf zich niet
sterker vertoont dan de straal zelf. Misschien is het eenvoudigste beeld hiervoor het model van
een atoom zoals dit kan worden voorgesteld door een aantal geprojecteerde lichtpunten, die
zich zeer snel bewegen. Je ziet eigenlijk lijnen. Er is soms wel een iets scherper puntje dat een
deeltje moet weergeven, maar het onderscheid is maar heel moeilijk te vinden. In deze wereld
zijn de gedachten een voortdurende uitwisseling van gegevens, maar niet meer van vorm. Wat
wordt uitgedrukt is meer informatie. Die informatie kan b.v. een vorm van Godsbewustzijn
uitdrukken. Ze kan evengoed uitdrukken een relatie met iemand op aarde of zelfs een
commentaar op gevoels- en besefsinhouden van een persoon.

Als wij ook dit voorbij zijn, dan komen wij terecht in een wereld, die doet denken aan een
nevel. De nevel zelf is lichtend, ze heeft geen bestemde kleur. Het licht heeft geen bepaalde
oorsprong. Als persoonlijkheden zich hierin bewegen, dan is het alsof het kleine stukjes
goudfolie zijn, die zich daarin bewegen. U kent wellicht een likeur "bruidstranen". Daarin zijn
kleine stukjes bladgoud, die als het ware door de vloeistof dwarrelen. Op soortgelijke wijze zie
je hier dat goud schemeren in een nevel, die zelf lichtend is. In deze sfeer wordt het contact
voornamelijk uitgedrukt in gevoelens van empathie. Hier wordt een gevoel van eenheid of
versmelting bereikt. Er is geen definitieve scheiding meer tussen bepaalde persoonlijkheden.
Inhouden verenigen zich tot één geheel. Je weet soms zelf niet meer of je je iets herinnert wat
je zelf hebt meegemaakt of dat je je iets herinnert wat door een ander werd beleefd.

Hierboven is een licht spel, dat doet denken aan een kristallisatieproces. Er zijn nu vaste
lijnen, maar deze zijn bestaansmogelijkheden. De verschillende wegen daarin tekenen zich
zeer scherp af, zoals de lijnen die kunnen ontstaan in een sneeuwkristal of in een ijsbloem.

Je weet: dit is een soort stolling van de tijd en daarin oriénteer je je ten aanzien van een leven
dat vast ligt. Dat wil zeggen: niet hoe je de wegen gaat, maar de wegen die je zult kunnen
gaan. Hier ontstaat dan ook voor het eerst een abstracte Godsaanvaarding. God is niet meer
een persoonlijkheid en ook niet meer een zich bewegende kracht. God wordt hier uitgedrukt
als mogelijkheid. Elk kristal op zichzelf is God. Niet God op zichzelf is God als een concrete
waarde, maar eerder zoals de koude die zich kenbaar kan maken in het ontstaan van het
sneeuwkristal. De gehele situatie lost zich dan op in een steeds helderder wordend licht. (Licht
is hier vergelijkend gebruikt.) Je zou kunnen zeggen: een onthulling zonder grenzen. Het is
alsof elke horizon wegvalt. Het begrip 'oneindigheid' krijgt niet meer alleen als mogelijkheid of
als term vorm, maar is deel van je beleven en gelijktijdig van je persoonlijkheid. Van hieruit
komt men dan tot de werkelijk hoge sferen waarin de ervaring wordt geconcretiseerd in een
eigen streven temidden van een totaliteit.

Wat ik u beschrijf wil niet zeggen, dat de andere sferen niet bestaan. Al de vormwerelden zijn
er nog wel. Er zijn ook nu nog oude steden te vinden, kleine dorpen en parkachtige
landschappen. Er zijn nog steeds de kleine scholen, de achthoekige tempeltjes in de bergen
waar men voor de wat lage balustrade zit en mediteert. Ze zijn er allemaal nog. Maar het is
alsof deze vormen langzaam maar zeker aan het verbleken zijn. Er zijn steeds minder
personen, die behoefte hebben aan een zo sterke vormuitdrukking van het bestaan. Voor de
hogere sferen van klank, kleur en licht kan alleen worden gezegd, dat in deze sferen zich nu
ook al lagere vormen kunnen bewegen misschien niet gelijk aan degenen, die eens deze sferen
vanuit de vorm hebben bereikt, maar hun wereld is meer aanvaardbaar.

Leraarschap is niet meer: delen in de gedachten van een hoge geest. Het is een continu
deelhebben aan iets waarvan je niet alle feiten begrijpt dat in de wereld van volwassenen
staat. Het is soms alsof je een kind bent en leert klanken te associéren met betekenissen, dat
leert met bepaalde gebaren en grimassen iets uit te drukken en ook dat je door een bepaald
gedrag meer kunt loskrijgen dan je eigenlijk rechtens toekomt. In deze situatie kan dus
volgens mij werkelijk worden gesproken van een nieuwe weg door de sferen, die steeds meer
gebruikt wordt. Hoe wij dit voor een mens moeten beschrijven, blijft mij voorlopig enigszins
een raadsel.

Er zijn natuurlijk ervaringen, die bepaalde vergiften en roesverwekkende stoffen de mens
kunnen schenken. En ofschoon deze niet het reéle beeld van de sferen oproepen, zijn daar
vergelijkbare situaties in. Als je bepaalde middelen hebt ingenomen, dan is het alsof je
kleurgevoeligheid groter wordt. Alles wordt omgeven door kringen van kleur. Er zijn veel meer
kleurnuances en het geheel schijnt je voortdurend te overspoelen. Geluiden worden zodanig
gecombineerd met gedachten, dat je "chopsticks" kunt spelen op een piano en denken dat het

2 192 - EEN NIEUWE WEG DOOR DE SFEREN



© Orde der Verdraagzamen Brochures

Rachmaninof is. Er is dus een verandering van eigen besef; de dingen krijgen een nieuwe
inhoud. Bij die inhoud is het opvallende dat hun vorm eigenlijk verwaast door allerhande
nieuwe details, die erbij komen; détails van kleur, van emotionele reactie. Ik meen, dat dit nog
wel het dichtste bij komt bij deze nieuwe weg door de sferen, omdat wij ook daar voortdurend
worden geconfronteerd met nieuwe betekenissen, die echter niet bestaan in een verandering
van waarde, maar a.h.w. het uiteenvallen is van die waarde in vele factoren. Vormen en lijnen
omschrijven eigenlijk alleen nog maar het vlak waarin de werkelijkheid zich manifesteert, maar
niet meer de werkelijkheid verdelen in stukjes.

Het leven in een sfeer is altijd een soort droom. Je denkt en plotseling ben je elders. Je vreest
en het gevreesde wordt waar. Je droomt van een bereiking en de bereiking is nabij, maar je
moet haar op de juiste manier aanvaarden of ze is plotseling weer verdwenen in een chaos van
gebeurtenissen. Zo leef je in een sfeer. Het is je eigen harmonische oriéntatie waardoor steeds
meer kenbaar en duidelijker wordt en steeds meer bereikbaar.

Ook in de duistere sferen, die ik tot nu toe buiten beschouwing heb gelaten zien we
soortgelijke verschijnselen. Vroeger waren er sferen die ik kon beschrijven als de sombere
achterbuurten van de een of andere grote stad. Achterbuurten met harde mensen, waar je
kunt sterven op straat zonder dat iemand omkijkt, waar de een de ander probeert te bedriegen
met allerhande zaken, waar rook, roet en vuil neerslaan totdat alles goor is. Zelfs de nieuwe
artikelen in de winkelramen hebben een vuile waas alsof ze reeds bedorven zijn, voordat ze
verkocht worden. Dergelijke sferen zijn er veel geweest en bestaan ook nu nog wel. Maar ook
hier blijkt, dat duister een andere betekenis kan hebben. Het is een poging om weg te
vluchten. In deze vlucht manifesteer je vooral ook de emoties die je hebben bewogen. Er zijn
werelden denkbaar waarin geen vorm is, maar een voortdurende dreiging en beleving van
geweld. Het geweld is een emotie geworden. Het zijn schokgolven, die over je heen spoelen
zonder dat je kunt zeggen wat ze zijn. Er zijn geen mensen die je mishandelen, er zijn geen
pistolen of geweren die op je schieten, er is geen wrede rechter of beul die op je wacht. Er is
alleen maar de naamloze sensatie van golven die op je afkomen. Duister in verschillende
schakeringen. Misschien het best beschreven als allerlei tinten van grijs tot het afgronddiepe
zwart.

Als die golven je beroeren en je reageert daarop, dan trek je pijnlijk weg. Je weet niet wat ze
zijn. Je herkent ze niet als je eigen harmonische mogelijkheden, geschapen door angst, maar
met levenskracht en vormen die tegengesteld gericht zijn tot je bestaan. Ook hier is niet meer
zo sterk uitgedrukt het verval van vorm, dat het gevolg is van een vlucht voor de werkelijkheid
van je eigen wezen. Eens kon je zeggen dat zielen, die zichzelf ontvlucht zijn, heel diep
onderin een put liggen als maden in de modder, onbekwaam zich te bewegen. Maar nu kun je
zelfs dat niet meer zeggen. Je kunt alleen zeggen: er is een roetzwarte neerslag. Je weet niet
eens of het vlokken zijn of het regen is een oceaan die vele mijlen boven je staat. Het is
verstikkend. In die verstikking blijkt er zo nu en dan nog een glimp van licht of een
voorbijgaande schemer te zijn. Verder is er niets dan alleen de emotie van absolute
verlatenheid. Ook in het duister blijkt dus de wat abstracter en misschien wat realistischer
benadering van de laatste halve eeuw een grote invloed te hebben gehad.

Dat alles is misschien als beschrijving interessant - naar het mij voorkomt - voor een mens in
uw wereld, niet van praktische betekenis. Nu wij weten dat deze nieuwe condities er zijn is het
ook mogelijk om een weg te ontwerpen om van deze abstracties gebruik te maken. Daardoor
kunnen we een juistere vorm van harmonisch leven en denken vinden, die tijdens het stoffelijk
bestaan reeds actief is in onszelf en die daarna het meer en meer mogelijk maakt te
interfereren met de hoogste werkelijkheid waarin de definitie eigenlijk alleen nog is de
emotionele eenheid met een totaliteit. Ik wil proberen deze weg, in korte zinnen te schetsen.

1. Onthoud, dat niets naar zijn uiterlijkheden kan worden bepaald. Probeer de dingen te
voelen. Probeer ze a.h.w. te proeven met uw geest. Als u steeds weer, zelfs als u een
kunstwerk beschouwt, niet alleen maar zegt: wat stelt het voor? wat is het? maar u laat gaan
en zegt: wat voor smaak heeft het? hoe beroert het mij? wat voor emotie kan hierin voor mij
liggen, zonder te redeneren, dan zult u ontdekken dat u hierdoor gemakkelijker de voor een
mens abstracte waarden die een mens en ook een geest uitstraalt, zult kunnen aanvoelen.
Deze gevoeligheid kan u ook na de dood zeer te stade komen.

192 - EEN NIEUWE WEG DOOR DE SFEREN 3



Orde der Verdraagzamen

2. Als u werken wilt met krachten, dan is het natuurlijk heel prettig om u een heilige of een
engelbewaarder voor te stellen. Ik vind dat laatste gevangenisachtig klinken. U heeft dan altijd
een bewaarder naast u. Maar goed, u moogt het voor mij wel doen. U moogt zich voor stellen,
dat iemand uit de geest naast u staat en u helpt. Daar is geen bezwaar tegen. Maar misschien
kunt u zich ook voorstellen dat op het ogenblik dat er hulp komt, er gewoon een beetje meer
licht alsof er een wolkje even voorbij de zon is getrokken en ze nu weer doorkomt. Voel het
gewoon aan als een grotere intensiteit van kracht. Als u daarop leert reageren, zult u niet
alleen veel juister kunnen reageren als u een mens wilt genezen of als u hulp heeft gevraagd
voor de oplossing van problemen, maar u zult bovendien niet meer de beperking van de vorm
kennen in hetgeen u aanroept. Het resultaat is dus dat u er a.h.w. vrijer tegenover staat, meer
kunt absorberen als het nodig is en u minder allerhande regels en beperkingen gaat opleggen,
indien het niet noodzakelijk is. Deze aanvaarding zonder meer als licht, als werking, betekent
dat u in de sferen eigenlijk al direct na de overgang op zijn minst reeds aan de grens van de
hoge sferen kunt ervaren. U sluit u niet meer af in vormen, u beleeft eenvoudig het aanwezig
zijn van licht, van lichtende kracht. U vraagt niet meer naar een verstandelijke definitie, u on-
dergaat. Maar het ondergaan betekent ook verandering van besef en verrijking. Altijd als wij
een bepaalde vorm van kracht nodig hebben en wij niet kunnen volstaan met dat licht, omdat
wij ons willen concentreren, ga dan uit van een kleur.

3. Stel u voor, dat een onzichtbare lamp die kleur uitstraalt. Door dit u voorstellen van een
kleur en gelijktijdig het emotionele ervaren "nu is er een bepaalde kracht aanwezig", zult u
gevoeliger worden voor de verschillende hogere krachten, die in vorm misschien niet zo
gemakkelijk te beleven zijn, maar waarvan de gedachten als een kleur en de emotionele
instelling daaraan verwant gemakkelijk kunnen worden beleefd in het stoffelijk bestaan en na
de dood zeer zeker ook in de sferen.

4. Probeer nooit u bezig te houden met uw angsten. Angst, ook zelfs de angst dat een ander
zou zien wat u werkelijk bent (dat bestaat ook) is het meest gevaarlijke dat er bestaat. Deze
angsten zijn het waardoor u later in het Schaduwland ronddoolt of u zelfs in een meer duistere
sfeer een tijdlang probeert te verbergen. Wees niet bang voor negatieve dingen. Als zij komen,
dan komen zij wel. Doe dat ook in uw leven. Wat komt, dat komt. Zeg echter daarnaast: Als er
ook maar één vonk vreugde een vonk licht,een kleine verbinding tussen mij en het leven of de
werkelijkheid is, dan zal ik deze niet ontleden in oorzaak en gevolg, maar als totaalbeeld
aanvaarden. Ik zal mij éénvoelen met al het goede dat ik in mijn wereld vind. Op deze manier
stelt u zich steeds meer open, ook na de dood, voor de werkelijk lichtende krachten die altijd
rond u zijn. Het maakt het u mogelijk deze nieuwe weg gemakkelijk te volgen. Het maakt het
u mogelijk zonder de belemmering van voorstellingen de geremdheid van de veronderstelde
grenzen van het eigen wezen en van de totaliteit te ervaren en daaruit voortdurend uzelf te
verrijken met nieuwe besefswaarden, soms zelfs met nieuwe gegevens.

5. Geloof in een God, maar praat er niet teveel over. God is alleen de aanduiding van de
essentie van alle dingen. Wij werken in deze essentie. Wij werken in de dingen die daaruit
bestaan. Waarom zouden wij ons voortdurend bezighouden met de vraag wat het wezen is of
de kracht is? Laten wij ons bezighouden met het erkennen van hogere krachten, die hoe dan
ook zich steeds weer bij ons manifesteren. Laat ons leren ook voor onszelf een beroep te doen
op die krachten. En dan niet zeggen - zoals sommigen doen - o, goede geesten of lieve
geestjes, doe dit nu even voor mij. Straal uw behoefte uit en zeg: Dit zal worden vervuld. Het
erkennen van een behoefte en de zekerheid, dat die behoefte niet lang zal bestaan, verandert
uw instelling en uw uitstraling. Daar heeft u geen God bij nodig. God is er toch wel. U heeft de
eenheid nodig waardoor alles wat rond u is tot u kan komen, of dat nu komt uit een
gemeenschappelijk bovenbewustzijn van mensen of uit sferen van de geest of uit de diepte
van de kosmische krachten zelf.

Zeg niet wat u moet krijgen. Vraag hulp en wacht zes seconden. Hierdoor bereikt u dat u zelfs
uzelf kunt helpen met deze energieén. Het betekent, dat u nooit overgeleverd bent aan uw
angsten of aan duistere projecties van anderen. Want op het ogenblik, dat er iets negatiefs
voor u bestaat, dat u er bang voor bent of denkt: dit kan ik niet dragen, of: dit moet anders,
doe dan een beroep op die kracht. Zeg niet wat er moet veranderen. Zeg alleen; ik aanvaard
die kracht en de werking van die kracht in mij in de grote en kosmische harmonie.

Dat zijn dan woorden die eigenlijk te ver gaan, want u zou het moeten voelen. Op deze wijze
schakelt u voortdurend de werkelijk hoogste krachten in. Dat betekent, dat u in de sferen

4 192 - EEN NIEUWE WEG DOOR DE SFEREN



© Orde der Verdraagzamen Brochures

voortdurend die werkelijk hoogste krachten in en rond u zult kunnen ervaren. Dat betekent dat
de tekortkomingen die u heeft, kunnen worden aangevuld met nieuwe harmonieén, die uit
deze kracht tot stand komen. Het impliceert, dat al uw bewustzijnsnormen, die u als mens
heeft, kunnen smelten als sneeuw voor de zon, omdat u de werkelijke kracht in uzelf erkent en
ziet dat vormen niets anders zijn dan de camouflage van een werkelijkheid.

Er zijn onnoemelijk veel kracht. Krachten, die in de sferen bestaan en ook in uw eigen wereld.
Ik heb mijn aanwijzingen vooral gebaseerd op de dingen, die reeds in u bestaan en die u op
aarde kunt vinden. Vraag nooit die dingen, waarin u niet kunt geloven. Er zijn heel veel
mensen met een soort "Faust-syndroom". Zij roepen voortdurend de eeuwigheid aan en
zeggen; maak mij weer 20 jaar. Het lijkt mij niet raadzaam dergelijke wensen uit te spreken,
want het is maar een illusie dat een mens van 20 jaar gelukkiger is dan een mens van 80 jaar.
Dat komt alleen, omdat men terug kijkt naar wat men is geweest en niet kijkt naar wat nu is
en kan en vermoogt. Dat is vaak meer dan men denkt. Vraag de dingen, waarin u kunt
geloven. Dingen, die u zelf aanvoelt als juist en goed. Doe het niet spottend of oppervlakkig,
alsof u bang bent dat het zou kunnen gebeuren. Zeg gewoon; Dat is mijn beroep, hier is het
licht, dat is mijn werkelijkheid. Want alles wat wij in de sferen hebben, is gebaseerd op het
aanvaarden van een grotere werkelijkheid.

Er zijn vele wereldjes, die zich van elkaar onderscheiden en toch behoren ze alle tot een en
hetzelfde niveau. Er zijn mensen, die denken dat het mooier is om in de sferen binnen te gaan
in een kathedraal dan in een oude tempel gewijd aan Osiris, Re, Horus of Isis. Maar er is geen
verschil. Deze vormen zijn alleen maar vormen. De goden, die daar wonen zijn alleen maar de
vage vlekjes van het menselijk onbegrip voor de totaliteit. Er is geen verschil in waarde en
betekenis. Datgene, wat u daar kunt vinden in die kerk, die tempel of misschien hier op aarde
in een kerk of in een tempel, is hetzelfde wat u kunt vinden in de hoogste sferen. Alleen is het
daar vollediger, minder begrensd en beperkt.

Sferen zijn niet van elkaar gescheiden door grenzen met poorten en sterke wachters. Dat
kunnen de Dodenboeken beschrijven, maar dat is niet de werkelijkheid. De wachters zijn onze
eigen angst voor het verliezen van iets wat wij denken dat wij zijn; en dat moeten wij voorbij
gaan. De poorten zijn niets anders dan onze beperkte mogelijkheden om een grotere
werkelijkheid te aanvaarden. De grens bestaat in ons. De poort bestaat in ons. De wachter bij
de poort bestaat in ons. De wachter op de drempel bestaat in ons. Wij zijn dat zelf. Er zijn
geen grenzen. Er is één kosmos met een besef en daarin zijn alle dingen, die men sferen en
werelden kan noemen, samengebracht tot dat ene geheel van leven en levende kracht.

U moet dus niet denken, dat een weg naar de sferen een soort pad is, dat is uitgestippeld. Dat
is maar een gelijkenis. Het is gewoon een verliezen van het besef van beperking. Een mens,
die zijn gebondenheid aan vormen verliest, heeft al veel gewonnen. Hij, die de angst voor zijn
eigen angst verliest, die begrijpt: “er is altijd een positief tegenwicht voor al wat mij schijnt te
bedreigen”, heeft veel meer gewonnen. En het meest heeft hij gewonnen, die beseft: “ik ben
deel van alle dingen. Naarmate ik dit juister aanvoel en meer besef, zal dat wat ik schijn te zijn
in onbelangrijkheid verzinken, zich misschien oplossen als de ochtendnevel bij het opkomen
van de zon.”

Dit is mijn inleiding. Ik heb getracht u een beeld te geven. Een beeld echter, dat zijn vaagheid
ontleent aan de onbegrensdheid van de persoonlijkheid, die de nieuwe weg vormt. Ik heb
getracht duidelijk te maken waarom dit in deze tijd zo intens is. Maar het belangrijkst dat ik
heb gezegd is, dat deze weg niet alleen begint na de dood. Hij begint op elk ogenblik, waarop
een mens de krachten in zijn leven beter gaat beseffen, zijn angsten minder belangrijk acht en
zijn gevoeligheid voor dat rond hem is steeds meer openstelt, totdat al wat hem omgeeft voor
hem een besefte of mede gevoelde waarde is geworden.

DISCUSSIE

< Kunt u mij mededelen of een verschil van bewustwording wordt ervaren na crematie of na
ter aarde bestelling van het aards omhulsel?

Mag ik antwoorden met een tegenvraag? Als u naar een bioscoop gaat, maakt het dan verschil

uit voor de film die u ziet, of u uw overjas aan heeft of niet? Of die overjas misschien per

192 - EEN NIEUWE WEG DOOR DE SFEREN 5



Orde der Verdraagzamen

ongeluk verbrandt zonder dat u het weet of dat ze onder de toonbank valt van de vestiaire?
Anders gezegd: voor de bewustwording maakt het alleen verschil uit, indien men nog niet in
staat is afstand te doen van het stoffelijk bestaan. In een dergelijk geval zijn beide manieren
van opruiming even onaangenaam. Als u wordt gecremeerd, denkt u. o jé, ik word verbrand.
Totdat u op een gegeven ogenblik denkt: dat kan toch niet zolang duren. En dan ontdekt u dat
uw lichaam wel verbrand is, maar dat u er nog bent. In het andere geval denkt u; o God, ik
leef nog en zij stoppen mij onder de grond. Zal ik nu niet stikken en hoe lig ik er bij? Je ziet
dan hoe je vervalt en ten slotte alle schoonheid die je hebt bezeten verliest voor wat ivoren
glans. En dat is minder aangenaam. Dus in beide gevallen is het even onaangenaam. Bij
crematie wordt men zich sneller bewust van de toestand. Er is een fellere angst en pijn, maar
meestal gedurende een veel kortere periode. Bij begrafenis is er een enorme angst, die blijft
gelijk en duurt langer terwijl de pijn ervaring aanmerkelijk minder is. Je kunt dus geen
voorkeur uitspreken. Het is maar wat u wilt. Wilt u b.v. naar de tandarts gaan en al uw tanden
en kiezen laten trekken of wilt u voorlopig in elke kies laten boren met de zekerheid, dat ze er
toch uit moeten. Het is maar hoe u het bekijkt.

% Ik dacht dat het erg belangrijk was, dat als iemand erg aan de aarde gebonden is, hij de
begrafenis waarschijnlijk zal prefereren. Iemand, die minder aardgebonden is, trekt het
jasje gemakkelijker uit en doet er makkelijker afstand van.

Voor degenen die niet aardgebonden is, maakt het geen verschil uit. En voor degene die

aardgebonden is, betekent crematie meestal dat hij sneller zijn binding met de aarde verliest.

Of u dat nu een voordeel vindt dat is een persoonlijke kwestie. In de praktijk zou ik willen

zeggen, dat je iemand ter aarde moet bestellen zoals hij het zelf heeft gevraagd, want dan

weet hij, wanneer dat gebeurt, moet ik toch wel dood zijn. Dat is de eenvoudigste manier.

% En als er een mooi graf is gemaakt en de nabestaanden komen nog altijd kijken, dan bind
je automatisch de geest. Wanneer zo iemand zich laat uit strooien, dan is dat veel minder
het geval.

Uitstrooien. Ja, ik weet wat u wilt zeggen. Maar denkt u dat dat veel verschil zal uitmaken? Als
er een graf is en de nabestaanden zijn daar erg verguld mee, laat hen. Dat is onbelangrijk. Het
zijn de nabestaanden, die de meeste pijn hebben van de dood van iemand die hen dierbaar is.
Want degene. die overgaat, verliest niet alle contact. Hij kan het weer terugvinden, dat is niet
zo erg. Maar de mensen op aarde hebben het gevoel; het is voorgoed voorbij. En als die
mensen nu gelukkig zijn met een mooi graf waar ze bloemetjes of fotootjes kunnen neerzetten
en lichtjes branden en gaan bidden, laat hen. Ik geloof niet, dat je dit speelgoed der
sentimenten de mensen moet afnemen. Ik hoop niet dat u mij deze uitdrukking kwalijk neemt.
Als iemand is gecremeerd en - zoals u zegt - is uitgestrooid, dan zullen de nabestaanden toch
aan zo iemand denken. Ze zetten een foto neer, een bloemetje daarbij, branden daar ook een
lichtje voor en zitten ook sentimenteel te dromen van wat was en nooit neer zal komen. Die
binding blijft gelijk. Een verwaarloosd graf betekent in uw stelling: hier bestaat geen binding.
Dan is het ook niet erg hoe je wordt begraven. Veel mensen vinden het prettig om een
familielid of een vriend heel mooi te begraven. Daarna gaan zij nooit meer naar het graf, maar
er moet wel een mooie steen staan. Iedereen moet zien: zoveel hebben wij over gehad voor
onze dierbare zus of zo. Dat is een verschijnsel, dat zie je altijd weer. Ik heb nogal wat
begrafenissen bijgewoond. Afhaaldienst, u weet wel; de mens die is overgegaan helpen. Die
mensen willen graag blijven kijken. Dan zeg je tegen hen: Luister nu maar goed. Zij zeggen
dan; "God, ik heb nooit geweten, dat ik zo'n goed mens was." Dan is mijn antwoord altijd: Die
anderen wisten het ook niet. Zij hebben het pas ontdekt, toen zij de grafrede hadden
geschreven

< Er zijn op deze wereld schilders die volgens hun onderbewustzijn de behoefte hebben zich
te uiten in lijnen en vlakken, die volkomen abstracties weergeven. Kunt u zeggen waardoor
zij worden gedreven en wat de diepere zin en betekenis van deze abstracte composities
zijn?
De betekenis is heel moeilijk weer te geven. Zoals u zegt: zij worden gedreven vanuit het
onderbewustzijn. Veel mensen hebben het bewustzijn om een orde te scheppen die zij niet
kennen. Zij gebruiken dan mathematische structuren zoals b.v. Mondriaan heeft gedaan.
Eventueel met kleuraccenten erin om aan te geven hoe ordelijk alles verloopt, terwijl er toch
wel onderbrekingen in de orde zijn, maar die storen het geheel niet. Anderen daarentegen
hebben de behoefte iets te construeren. Voor hen zijn de abstracte vormen de uiting van de
behoefte om iets te maken. Dat is dan ook meestal huisvlijt, die verkeerd als kunst wordt

6 192 - EEN NIEUWE WEG DOOR DE SFEREN



© Orde der Verdraagzamen Brochures

beschouwd. Er zijn ook mensen, die lijnen, vlakken en vormen gebruiken, omdat zij op deze
manier iets van hun gevoel voor schoonheid kunnen weergeven. Waarom zouden zij dat niet
doen? Maar wat is dan de betekenis daarvan? Gewoon, omdat zij dit als schoonheid ervaren en
dat zij een bepaalde beleving, vorm of toestand associéren met een bepaald begrip van
schoonheid, dat mathematisch kan worden uitgedrukt. Ik geloof niet dat je hier kunt zeggen
en dat zij een andere werkelijkheid weergeven. Ik geloof wel, dat bepaalde schilders heel sterk
zijn in het werken met lijnen en vaak ook zeer hoekige lijnen. Ik zie het voor hen als een
neiging om nadruk te leggen op bepaalde uiterlijkheden en aspecten. Niet, zoals zij misschien
denken om de wereld daarmee te confronteren, maar gewoon omdat zij zelf worden
gedomineerd door iets dergelijks.

In al deze gevallen zeg ik: Ach, deze dingen vinden wij ook terug bij kinderen en psychopaten.
Waarom zouden kunstenaars dat niet mogen doen? Sta mij nog een opmerking toe; Er zijn
kunstenaars, die voortdurend en nadrukkelijk geslachtsdelen schilderen, zoals kleine kinderen
drieletterwoorden op de muren krassen. Dat is een bewijs van onrijpheid, dat men dit niet kan
beschouwen als deel van het geheel. Men kan u zeggen: Ik wil de wereld daarmee shockeren.
Eigenlijk bedoelt men: ik word er zelf nog door geshockeerd al wil ik het niet laten merken.
Ook dit is moderne kunst. Ook hier zijn lijnen en vlakken bij betrokken, al zijn die vaak meer
naturalistisch. Het is wonderlijk dat de moderne kunst het meest naturalistisch te werk gaat,
als zij die zaken uitbeeldt waarvan ze aanneemt dat die fatsoenshalve verborgen zouden
moeten blijven.

% U sprak over lijnen en viakken in de andere sfeer en u zei: dat is gestolde beweging. Wat
bedoelde u daarmee? Kunt u daarvan meer vertellen.

Ik heb de term gestolde beweging niet gebruikt. Dat is iets dat in het kunstenaarsjargon te pas
komt in deze tijd. Ik heb geprobeerd u duidelijk te maken dat je van vormen soms overgaat
tot vlakken en dat het dan kleurvlakken zijn, die vaag en niet geheel begrensd zijn. U kunt het
controleren, als u de inleiding herleest. Ik probeerde duidelijk te maken is dat de vorm, de
begrenzing eigenlijk, langs deze nieuwe weg in de sferen niet meer zo sterk wordt benadrukt
als vroeger de vormen in de sferen, waarin de mensen zich herkenden. Als u zegt lijnen en
vlakken zijn gestolde beweging, dan kan ik daar wel mee instemmmen, maar dan zijn het altijd
lijnen en viakken die eigenlijk een bewegingsfase weergeven. Je kunt beweging niet laten
stollen. Je kunt wel beweging suggereren.

Er is een schilder, ik meen dat hij Ouborg (?) heet, die een schilderij heeft gemaakt dat in feite
niets anders is dan een werveling van kleuren met een vreemd trechtervormig effect na een
betrekkelijk klein vlak van bijna wit-chroom vermengd met geel. Hij heeft daarin eigenlijk een
beweging van leven uitgedrukt. Zijn abstractie is hier: ons leven is als het ware een soort
wervelstorm, die ons wegzuigt naar een onbekend doel. Als zodanig zouden we kunnen
zeggen: hij heeft getracht het totale begrip leven te kristalliseren in deze uitdrukking. Maar de
beweging is er niet meer; het is een momentopname en dat zal het altijd blijven.

% U zei, dat iedere godsdienst zich haar eigen hemels Jeruzalem bouwt. Wat vinden en
ervaren de islamieten, die zich wel zeer realistische lusthoven voorstellen, naar ik altijd heb
gehoord.

Dit is niet voor alle islamieten even waar. U denkt hier aan de westerse versie van het

primitieve paradijs, zoals de Janitsjaren (?) zich dat voorstelden, die vroegere moordenaars die

onder invloed van hasjisch dachten een soort droomwereld, het paradijs, te betreden. Een
moslim, die daar aan gelooft, komt inderdaad in een tuin met beken vol heerlijke drank en
schone vrouwen, die ze hem brengen. Maar hij ontdekt dat alles bij herhaling toch gaat
vervelen, als er geen verdere inhoud in zit. Zo komt er een ogenblik dat hij zegt: Ik kots van
de drank, ik kots van de vrouwen. Waar moet ik naar toe? Alles verbleekt dan en hij gaat weer
een stapje verder. Ook die dingen zijn er. Het klinkt u misschien wat vreemd in de oren. Een
Europeaan zou zeggen: In de sferen een soort sexclub!

< Is het dan een individuele wereld,die men feitelijk overhoudt. Je eigen denken, dat wat je
projecteert?

Het is niet helemaal een individuele wereld, omdat je voor jezelf een wereld projecteert. Maar

zoals elke mens een bevestiging zoekt in de mening, de reacties van anderen voor hetgeen hij

zelf constateert, zo doet men dat ook in de sferen. Daarom kun je het best zeggen: Een sfeer

192 - EEN NIEUWE WEG DOOR DE SFEREN 7



Orde der Verdraagzamen

is een composiet beeld dat door een aantal ongeveer gelijk denkende entiteiten onderling
wordt geschapen en waarin zij menen gezamenlijk te leven.

< Een soort affiniteit, een aantrekkingskracht?

Ik geloof, dat affiniteit en aantrekkingskracht weer iets te ver gaat. Het is eenvoudig zo: een
aantal mensen maken tezamen een radioprogramma. Een ieder, die daarop afstemt, hoort dat
programma, maar hij heeft ook de mogelijkheid om mee te zenden en zich dus in het hoorspel
of in het orkest werk te mengen. Als u dat affiniteit noemt?

% Is het mogelijk na de dood nog zintuigprikkels te ervaren door identificatie met het
lichaam? Is het mogelijk pijn te ervaren? Kan dat, ook met het gehoor, de reuk, warmte,
kou etc.?

Wanneer u overgaat en u heeft een sterk vormbewustzijn, dan gaat u over precies zoals u op

aarde was. Dus u kunt overgaan in een ziekbed en het koud hebben en u wordt wakker en u

heeft het nog koud. U kijkt, u blijft staren, het wordt wat helderder of u ziet iemand anders. U

hoort een stem spreken, u heeft de zintuigen niet meer, maar de prikkels die u bereiken, de

signalen van een andere entiteit worden door u vertaald als zintuiglijke prikkels, terwijl u ook
uw eigen ervaringen nog voortdurend uitdrukt alsof ze ervaringen van de zintuigen zouden
zijn.

% Gaat dat een hele tijd door?

Als u pech heeft, ja. Deze prikkels zijn onvolkomen. U doet mij denken aan iemand, die op een

rauwe aardappel kauwt, terwijl hij op weg is om een perfecte tournedos Cordon bleu te

genieten met alle bijkomstige garnituren.

% Als men de beschrijving hoort van de sferen, dan krijgt men vaak het gevoel van een
geografisch geheel. Maar ik heb het gevoel dat al die sferen in mij liggen, dat ik ga van de
ene sfeer naar de andere sfeer, dat ik zelf een beter inzicht, een ander begrip krijg, een
wijder gezichtspunt. Hoe ziet u dat?

Ik vind dat u de zin van mijn betoog en zeker van het laatste deel perfect heeft uitgedrukt. De

sferen liggen in u, omdat het uw concepten zijn van het bestaan. Wanneer het ene concept

plaatsmaakt voor het andere, leeft u voor uw gevoel in een andere wereld. Toch leeft u in een
en dezelfde werkelijkheid, die tijdloos is en bestaat uit een kracht, welke zich in vele vormen
kan manifesteren.

<% Als men in een bepaalde sfeer is en men zou alleen maar geestelijk willen terugkeren naar
deze aarde, kan men dan naar believen contact krijgen met degenen met wie men
voordien ook contact had, of is dat een moeilijke weg?.
De terugkeer is niet zo moeilijk. Alleen moet u zich realiseren - en dat doet menigeen niet -
dat het leven op de wereld niet stil staat. Dat contact kunt u krijgen door u in te stellen op een
persoonlijkheid. De grote moeilijkheid is echter, dat u niet - zoals in de stof — aandacht kunt
afdwingen zonder meer. Met andere woorden: de ander hoort u misschien wel, maar let er niet
op. U moet misschien heel vreemde verschijnselen veroorzaken en dan krijgt u de
teleurstellende reactie, dat men heel iets anders denkt. Je probeert iemand te bereiken. Hij
luistert niet. Eindelijk ga je met veel moeite kloppen op het hoofdeinde van het bed en wat
doet hij? Hij bestelt iemand om de houtworm daaruit te verdrijven. Dergelijke ervaringen
maak je als geest vaak mee. Totdat je beseft, dat het beter is niet de aandacht van de ander
te trekken, maar gewoon de harmonie met die ander op te wekken en dan te proberen iets
van je kracht en besef over te dragen.

% Er is een zekere Rosemarie Brown in Engeland, die zegt dat zij van componisten
composities opvangt die zij ook op de piano speelt. Wat vindt u daarvan? Zou het werkelijk
waar zijn dat componisten contact met deze vrouw zoeken?

Mag ik u een tegenvraag stellen? Denkt u dat een componist, die in deze wereld terugkomt en

bewust genoeg is om weer contact met uw wereld op te nemen, slechter zou werken dan

voordien?

< Ik denk beter.

In dat geval heeft u het antwoord al gegeven. Want de composities, die als stammende van
bepaalde entiteiten worden weergegeven, zijn slechter dan het werk dat deze componisten op
aarde hebben gepresteerd en dat is onaanvaardbaar. Het zou mogelijk zijn, dat iemand zich
als een pseudo-Chopin, -Beethoven of -Bach zou willen manifesteren en dat deze denkt: als ik
die naam maar geef, dan luistert men naar mijn werk, en dat hij daarom de stijl van een be-

8 192 - EEN NIEUWE WEG DOOR DE SFEREN



© Orde der Verdraagzamen Brochures

paalde componist imiteert. Dat is denkbaar. Maar ik geloof niet, dat er ooit een entiteit is
geweest, die werkelijk een begaafd componist was (dus begrip had van tonale harmonieén),
die bij terugkeer op aarde als inspirator iemand heeft gebracht tot een prestatie, die ver
beneden het peil ligt van wat hij tot op dat ogenblik heeft gepresteerd.

% Moet je dan aannemen dat een wonderkind, dus een kind dat op vier & vijfjarige leeftijd op
een viool, een piano of op andere instrumenten plotseling allerlei stukken kan vertolken die
het echt nog niet geleerd heeft, dat dit kind dan ook op een bepaalde manier is beinvloed
of onder een invloed staat?

Wij moeten aannemen, dat vele wonderkinderen gedresseerd zijn. Er zijn betrekkelijk weinig

wonderkinderen, die zelf een groot gevoel hebben voor een bepaald instrument of voor

bepaalde muziek. Van dezen kunnen wij aannemen, dat zij voor hun geboorte deze
begaafdheid reeds bezaten en bij incarnatie hebben gezocht naar een weg, waardoor op aarde
deze gave, deze persoonlijkheidsinhoud opnieuw tot uiting zou kunnen worden gebracht.

Binnenkort komt iemand in uw land, die op deze manier van jongs af aan heeft gereageerd.

Alleen gaat hij nu dirigeren; dat is mijnheer Menuhin. U zult ook vaak zien dat mensen, die

deze gave hebben zich een beetje anders gedragen dan anderen. Zij zijn ijverige beoefenaars

van yoga, houden er bijzondere filosofieén op na, die de mensen vaak een klein beetje ex-
centriek voorkomen, maar die voor hen een contact in stand houden met wat zij waren
voordat zij op aarde kwamen.

<% Heeft iemand, die pas deze week is overgegaan iets aan de avond of aan de Steravond.
Kan dat een kracht zijn waardoor zij vlugger verder komt?

Die mogelijkheid bestaat. Maar u moet één ding wel in het oog houden. Als deze avond voor zo
iemand al kracht kan betekenen, moet zij een zeker bewustzijn bezitten. Want kort na de dood
is het eerste wat je moet doen: je oriénteren; begrijpen dat je dood bent. Nemen we aan dat
zo iemand dat allemaal kan, dan zal een bespreking als deze misschien zin kunnen hebben,
omdat zij begrijpt dat de vormen allemaal bijkomstig zijn. Een Steravond kan voor zo iemand
dan zeer veel betekenen, omdat zij de positieve krachten ervaart, die dan worden uitgestraald.
In deze zin kan het dus waar zijn. Maar of het erg waarschijnlijk is? Wij kunnen zeggen, dat
misschien 1 op de 8 4 9.000 mensen - en dat is nog zeer veel - voldoende bewustzijn bezit om
na de dood de wereld gade te slaan met een besef van het feit "ik ben overgegaan" en dan
daarop te reageren, hoe menselijk dan ook. Voor dezen zou natuurlijk ook een contact met
deze en andere bijeenkomsten van nut kunnen zijn.

% Is het zo, dat sommige mensen op een dermate hoog niveau staan, dat ze niet meer op
deze aarde incarneren, maar elders in de kosmos? Moeten die dan eerst nog de sferen
doorlopen of gaan ze ineens daar naartoe?

De sferen doorlopen is weer teveel gezegd. Als u sterft en u heeft op aarde nog een
taakbewustzijn dat ook over de dood van kracht blijft, dan is de kans niet groot dat u snel
weer zult incarneren. Incarneert u wel vliug, dan zult u dat doorgaans op aarde doen, omdat u
op aarde levend uw taak beseft en haar ziet als deel van hetgeen op aarde moet gebeuren.
Dus u zult gewoonlijk een aantal sferen doorlopen. Als u in die sferen zo hoog bent gekomen,
dat het menselijk leven en de aarde u geen enkele uitingsmogelijkheid meer bieden die voor u
belangrijk is, dan is het denkbaar dat u elders zult incarneren. Maar dat doet u toch alleen
maar, indien het hoogst noodzakelijk is, omdat u zich moet inleven in een geheel ander
emotioneel en mentaal bestaan en daarvoor minstens een incarnatie nodig heeft voor
gewenning, voordat u daar weer verder kunt gaan. Tussen de levens ligt dan wederom een
vertoeven in de sferen waarbij uw bewustzijn het al dan niet snel doorlopen van sferen tot het
bereikte geestelijke stadium met zich brengt.

< Wij hebben meegemaakt hoe in een goed harmonisch huwelijk toen de man was overleden,
de vrouw ontdekte dat na het overlijden zij nog een vrij direct geestelijk contact had met
die man. Zij kon ook vragen stellen, zodat haar werd gewezen waar bijzondere papieren
waren, die zij nergens kon vinden. Dat contact wordt aangevoeld door mensen, die
sensitief genoeg zijn. Als zij binnenkomen, dan voelen zij de aanwezigheid van de man.
Wat is dat? Is dat gunstig? Heeft u commentaar daarop?

Dat laatste maakt het mij gemakkelijker te reageren. Mijn commentaar is dit: In dergelijke

gevallen projecteert de overlevende heel vaak een beeld van de ander en put uit zijn

onderbewustzijngegevens, die hij of zij bewust niet meer kent. Dit komt vaak voor. Wanneer

een sensitief persoon die aanwezigheid voelt, dan voelt hij in wezen de dualiteit van de

192 - EEN NIEUWE WEG DOOR DE SFEREN 9



Orde der Verdraagzamen

persoon in kwestie aan. Dit is de meest voorkomende verklaring. Daarnaast bestaat de
mogelijkheid, dat een entiteit geestelijk zo sterk een is geworden met een andere
persoonlijkheid, dat de band tussen deze beiden blijft bestaan. In dergelijke gevallen is het
denkbaar dat aanvullende gegevens worden verstrekt. Het is echter niet denkbaar dat zo
iemand als raadgever optreedt. Als je dus zo iemand vraagt. Zeg Jan, wat moet ik doen? Moet
ik de 7 % Nederlandse lening nu omzetten in Philips- of olieaandelen? Dan geeft hij geen
antwoord. En als u denkt dat u antwoord krijgt, dan suggereert u zich dit antwoord zelf. Dat is
iets wat velen niet voldoende beseffen. Een entiteit, die is overgegaan en bewust genoeg is om
een permanent contact te onderhouden zonder gelijktijdig aardgebonden te zijn, interesseert
zich helemaal niet meer voor financiéle zaken e.d.. Die zal ook heel weinig raad geven in wat u
wel of niet moet doen. Die entiteit weet dat een mens zijn eigen wegen moet gaan en zal zeker
niet zeggen: Doe dat nu niet, of doe dat nu wel; tenzij er zeer grote bezwaren zijn voor de
bewustwording van de persoon. Ik hoop niet dat ik iemand op de geestelijke tenen heb getrapt
met dit antwoord. Veel mensen suggereren zichzelf ontzettend veel, omdat zij niets anders
hebben. In een dergelijk geval is het niet een werkelijkheid waarmee zij leven, maar een
herinnering die zij voortdurend zelf weer gestalte willen geven, omdat zij daarin een soort
bestaansrechtvaardiging zien. Dat is een psychologisch proces waar je wel overheen kunt
praten, maar wat je toch moet beseffen. Als daarover een vraag komt, moet je op dit aspect
mijns inziens heel duidelijk wijzen.

% Maar het aanwijzen van verloren gegane bescheiden, die de echtgenoot had verstopt

buiten medeweten van zijn vrouw, levert toch wel een sterk bewijs.
Dat kan een sterk bewijs zijn. Het is namelijk ook mogelijk dat de vrouw het toch wel wist,
maar omdat ze het niet mocht weten het maar heeft vergeten. Nu de nood aan de man komt,
kan ze niet zeggen: Ik heb toen geloerd. Daarom zegt ze: Mijn man heeft mij gezegd uit de
geest. Ook dit is voorgekomen. Ik zeg niet, dat dit altijd het geval is, maar het is iets wat
meermalen is voorgekomen, dat weet ik zeker. Dan zegt u: Het is een bewijs. Ik zeg: Het is
een betrekkelijk bewijs. Het is een bewijs, dat er een onbewuste kennis of inspiratie is geweest
ten aanzien van deze documenten. Het is dus geen bewijs, dat de echtgenoot het doet. Een
andere geest zou het ook kunnen weten. Het is ook geen bewijs, dat de persoon zelf dit
werkelijk niet wist, tenzij we haar hele leven zouden kunnen nagaan met de nadruk op deze
documentenkwestie. Ik hoop dat ik duidelijk ben. Je neemt vaak dingen aan als bewijs, die dat
eigenlijk niet zijn. Voor degene, die daarmee gelukkig is, het zij hem van harte gegund. Het is
niet zo belangrijk. Maar als je eerlijk wilt spreken over deze dingen, dan moet je ook eerlijk
zijn en zeggen, dat ook ten aanzien van de geest bij zeer veel mensen zelfbedrog een hoofdrol
speelt en dat dit zelfbedrog veelal voor die mensen noodzakelijk is omdat zij daarmee dingen,
die zij voor zichzelf onaanvaardbaar vonden, terzijde kunnen schuiven en toch de resultaten
ervan kunnen genieten.

% Mag ik naar aanleiding van dit antwoord even vragen: Als de mensen op die manier voor
zichzelf een schijnwereld opbouwen en daarmee in dit leven vrede hebben, dan moeten die
toch, wanneer zij zijn overgegaan een enorme desillusie ondervinden en dan in een
schemertoestand terecht komen.

Dat is ook lang niet zeker. U veronderstelt dat als de verklaring, die ik geef voor een bepaald
feit reéel is, de hele harmonie (in casu tussen de echtelieden) niet zou bestaan. Die harmonie
kan wel degelijk bestaan op een ander vlak na de overgang. Indien er een reéle band was, zou
dat contact ongetwijfeld een rol spelen. Het enige wat je je dan wel afvraagt is, Waarom heb ik
mezelf zo bedrogen met onbelangrijke dingen en ben ik aan veel belangrijkere waarden van
onze harmonie voorbij gegaan? Maar dat betekent nog niet dat je behoeft te delen in het
duister.

% U had het straks erover, dat nu het nieuw beleven van de sferen abstracter is dan 50 jaar
geleden. Is dit een vooruitgang?
Ik geloof het wel. Misschien mag ik het zo zeggen: Indien wij de zaak minder vormgebonden
zien (dat is bij u "meer abstract"ofschoon dat niet helemaal identiek behoeft te zijn), dan
kunnen en wij ook gemakkelijker de werkingen aanvaarden, die in de totaliteit van het
geestelijk leven een rol spelen. Als wij ons vastklampen aan vormen dan wordt dat een beetje
anders. Ik wilde, dat ik over de spitse tong van sommige van mijn collega's kon beschikken.
Maar u begrijpt toch wel als je zegt "de hemel is een kristallen stad" dat je de krachten van het
leven allemaal probeert te kristalliseren in en te binden aan die vorm. Dat je dus heel veel wat
in je bestaat (de mogelijkheden die je hebt) ontkent om dat beeld in stand te houden. Als je

10 192 - EEN NIEUWE WEG DOOR DE SFEREN



© Orde der Verdraagzamen Brochures

zo'n beeld niet hebt en alles een vloeiende veelvormige indruk maakt, dan heb je veel minder
moeite om een verandering, die voor jezelf goed is te aanvaarden; of je zult niet zo snel een
inviloed ontkennen, om dat ze niet past in een bepaald wereldconcept. Ik geloof, dat dat een
groot voordeel is. Ik weet, dat er in het verleden mensen zijn geweest, die - je zou kunnen
zeggen - op eigen verzoek krachtens schuldbewustzijn in een hel onnoemelijke pijnen hebben
geleden. Zij hadden alleen moeten beseffen; ik was niet op de juiste manier harmonisch: ik
moet mijn instelling veranderen. Zij zouden zich dan zeker vele duiveltjes hebben kunnen
besparen en veel warmte of koude of wat zij onder kwelling ook maar verstaan. Het is dus dui-
delijk, dat dergelijke voorstellingen vaak voor de bewustwording ongunstig zijn. Wanneer het
vormbesef in het hiernamaals minder concreet wordt en minder sterk gebonden aan vormen
en voorstellingen, zal de aanvaarding van alle invloeden die daarin optreden gemakkelijker
werden en zal men dus reéler kunnen leven volgens mij. Maar ja, ik behoor nog tot degenen,
die de oude weg zijn gegaan. Misschien dat ik daarom deze nieuwe weg wel als zeer bijzonder
ervaar. Niet als alternatief, maar als logische ontwikkeling.

% Is er dan ook een parallel te vinden in de moderne kunst, die tegenwoordig steeds
abstracter wordt, de uitzonderingen daargelaten

U vraagt mij iets waarop het mij moeilijk valt antwoord te geven. Datgene wat ik heb gezien
van moderne kunst zegt mij gewoonlijk niet zoveel. Ik geloof, dat menigeen vlucht voor de
vorm, omdat hij bang is voor de vorm en voor hetgeen ze betekent of omdat hij gewoon de
capaciteit niet heeft om die vorm naturalistisch weer te geven. Ik weet, dat zeer veel mensen
in deze dagen zich kunstzinnig geroepen voelen omdat het niet meer zulke grote offers vergt
om kunstenaar te zijn. U zult begrijpen, dat dit bij mij twijfels doet opkomen ten aanzien van
vele moderne kunstrichtingen, die worden geprezen als vernieuwingen en die volgens mij niet
veel meer zijn dan manierisme of een verhulling van eigen fouten en onbekwaamheid. Dit is
een hard oordeel, ik weet het. Maar ik ben ouderwets. Ik wil graag toegeven, dat er wel
moderne schilders zijn, die inderdaad in staat zijn gevoelens uit te drukken op abstracte wijze,
die dat kunnen overdragen en dit zeer overtuigend doen. Maar ik geloof, dat de abstractie
zonder meer zinloos is. Ze krijgt pas betekenis, indien zij niet meer is het uitbeelden van iets
wat je wel leuk vindt, maar wordt het uitbeelden van een emotie of mijnentwege van een
ruimtelijke visie. Degenen, die het zo ver brengen, zijn - voor zover mij bekend is - ver in de
minderheid. Daarom kan ik zo'n grote parallel niet zien tussen de nieuwe weg door de sferen
en de moderne kunst. Ik geloof, dat veel moderne kunst probeert anders te zijn om het anders
zijn. Zij kan alleen zinvol zijn - volgens mij - indien je anders bent of anders doet om meer te
zeggen. Maar dat betekent dat je het ook zo moet zeggen, dat anderen het kunnen
aanvaarden. Vele moderne kunstenaars, of zij die zich zo noemen - doen mij denken aan een
romancier, die een spannende detectiveroman schrijft in een cijferschrift dat niemand kan
lezen en dan de anderen verwijt dat zij de spanning in zijn werk niet aanvoelen. U heeft hier
mijn mening.

< Hoe ziet u een kunstwerk,; de appreciatie daarvan?

Als ik een kunstwerk moet zien, dan zijn er een paar dingen, die ik kan waarnemen. Als een
kunstenaar geconcentreerd scheppend werkt, dan legt hij een deel van zijn uitstraling vast in
zijn werk. Ik kan dus bij een kunstwerk vaak het idee van het werk zonder meer aflezen. Ik
kan verder de vormassociaties of de waarnemingsassociaties van beschouwers aflezen. Als ik
een aantal van hen aflees, krijg ik een tamelijk juist beeld van de compositie indien de
compositie, zoals die wordt beschouwd, strookt met hetgeen de kunstenaar daarin heeft
gelegd, dan is er volgens mij sprake van een kunstwerk. Indien echter het beeld dat wordt
waargenomen niets te maken heeft met de gedachten die erachter zitten, dan is er volgens mij
sprake van knoeiwerk; ofschoon ook knoeiwerk in zich een zekere schoonheid kan bezitten,
maar het is geen kunst. Als ik mensen zie die voor een lijnenspel in bewondering staan, terwijl
ze voor mij de gedachte uitstralen "verdomme, ik mot nog wat maken voor die
contraprestatie", dan is dat voor mij geen kunst. Kunst is de overdracht van méér dan alleen
maar een voorstelling. Anders hebben wij te maken met een constructie en die kan dan wel
technisch knap zijn, maar is ze kunst, als ze niet iets meer is dan een constructie? Ik
beantwoord dat ontkennend. Een ander zal dat misschien anders zien.

% Uw beschrijving van bepaalde sferen doet mij denken aan wat LSD-trip beoefenaars ook
hebben beschreven van hun hallucinaties en van kleur- en geluidservaringen. Hebben zij
misschien door gebruik van LSD toegang gehad tot de door u beschreven sferen?

192 - EEN NIEUWE WEG DOOR DE SFEREN 11



Orde der Verdraagzamen

Dit is een vraag, die alleen kan worden beantwoord voor een specifiek geval, nooit voor het
geheel. De LSD-trip heeft een eigenaardigheid: Ze brengt namelijk de mens tot het besef van
zijn totale persoonlijkheidsinhoud of bepaalde delen daarvan. Of dat totaal zal zijn of welk deel
van het totaal wordt beseft, dat wordt mede bepaald door invioeden van buiten af. Als wij
horen, dat iemand onder invloed van LSD in de zon staart en later blind wordt, zo zeggen wij:
dat is een drama. Maar waarom heeft hij dat gedaan? Omdat hij het gevoel had dat hij even
sterk was als de zon. Hij had dus een illusie omtrent zichzelf. Daaruit ontstaat ook het
lichamelijk letsel. Als iemand in allerlei emotionele waarden van zijn eigen persoonlijkheid
ronddoolt, dan ontmoet hij daar ook wel degelijk zijn geestelijke voertuigen, want die zijn deel
van de persoonlijkheid. Indien deze geestelijke voertuigen worden ervaren zonder dat er
vormdromen aan worden verbonden dan zullen inderdaad daardoor belevingen van bepaalde
sferen of contacten bepaalde sferen een rol kunnen spelen. Maar dat is dus niet een zekerheid.

Ik weet, dat er mensen zijn, die onder invloed van LSD in hun trip datgene doormaken wat
anderen hun hebben gesuggereerd, tot zelfs suggesties van leerboeken, die innerlijk werden
beleefd als een werkelijkheid. Het enige dat men met zekerheid kan zeggen: Bij een LSD-trip
zal altijd een groot deel van de persoonlijkheid (ook van het voor het "ik"-bewustzijn
verborgen deel van de persoonlijkheid) mede een rol spelen. De persoon zal zich daarop
oriénteren en emotioneel deze zaken ondergaan. Het kan zijn, dat iemand innerlijk zichzelf
ontmoet en uit angst eenvoudig de straat op rent, niet in staat om op de omgeving te
reageren. Het is ook mogelijk, dat iemand gewoon neerzit en een ogenblik een hemel ervaart
waaraan hij deel heeft, omdat een deel van zijn wezen daarmee harmonisch is. Je kunt nooit
zeggen voor alle LSD-trippers geldt dit of dat. Je kunt alleen zeggen: alle LSD-trippers worden
geconfronteerd met verborgen facetten van hun persoonlijkheid en kunnen daarbij eventueel
ook wel eens geconfronteerd warden met een bepaalde sfeer of met verscheidene sferen
waarmee hun persoonlijkheid sterk harmonisch is.

% U heeft verschillende beschrijvingen gegeven van overgeganen bij het ontwaken na hun
overgang. Heeft u het ook wel meegemaakt dat er een juichende overgang was; dat ze al
zo los van de materie waren en werkelijk konden opgaan naar het licht?

Ja die heb ik meegemaakt. Dat zijn van die dingen, daar ga je niet afhalen. Daar kun je alleen

maar bewonderend kijken. Dan denk je: wat heb ik het vroeger sukkelig gedaan. Ze zijn er

wel, maar ze komen niet zo erg veel voor. Ik heb gevallen meegemaakt - en dat komt wat
meer voor - dat overgeganen rustig de wereld en hun nabestaanden blijven gadeslaan, hun
eigen uitvaart misschien bijwonen en dan schouderophalend zeggen:" Nu ga ik maar verder."

Dan heel rustig het licht inwandelen en alles aanvaarden ook wat zijzelf blijken te zijn. Die

geesten kun je zeer bewonderen, daarvan zijn er meer. Maar degenen die zeggen; Dood,

huppelakee, hoera, halleluja! Nu ben ik er die komen wat minder voor, omdat sterven altijd
nog een soort schok is. Het lichaam doet het niet meer en je bent altijd op dat lichaam
aangewezen geweest. Een ongelukkige vergelijking misschien: een automobilist, die geen
benzinebonnen heeft en plotseling ontdekt dat hij kan lopen. Daar gaat ook een zekere schok
mee gepaard. Daar is wat oefening voor nodig en dat is bij de overgang meestal ook het geval.

% Leadbeater heeft erg veel aan kleuren gedaan. Is het mogelijk met kleuren iemand te
genezen?

Ik weet niet, wat dit met sferen te maken heeft, maar ik zal proberen daarop een antwoord te
geven. Je kunt niemand met kleuren genezen: anders zou elke make-up geneeskrachtig zijn.
Maar je kunt wel - en dat is iets anders - iemand door bepaalde kleuren in zijn omgeving
zodanig psychologisch beinvloeden, dat hij juister reageert op een bepaalde therapie. De kleur
zonder meer geneest dus niet. Geestelijk gezien, worden kleuren als symbool gebruikt voor
bepaalde krachten, en deze krachten werken genezend. Het is dus niet de kleur. De kleur is
eenvoudig de omschrijving, die men gebruikt om een bepaalde energie op te wekken en zo
door te geven. Als wij ons op deze overgang en de sferen moeten voorbereiden en dat hopelijk
ook allemaal dagelijks doen en wij treffen iemand, die niet op een bepaald geestelijk niveau is
te bereiken maar dat voor die tijd wel was, mankeert er dan wat aan ons of aan die persoon?

Mag ik iets erg eenvoudig suggereren? Als u zo iets meent te ontdekken, zorg dat u het
niemand lastig maakt. Wat het contact betreft, houdt u aan die uitspraak, die elke avond voor
het nieuws op de televisie komt; "dat zien wij morgen wel weer". Dat geldt ook voor u. Als u
geen contact heeft met iemand die is overgegaan en dat was er voordien wel, dan kan dat
weer terugkomen: dat zien wij morgen wel weer. Ga gewoon door. Wees uzelf. Probeer voor

12 192 - EEN NIEUWE WEG DOOR DE SFEREN



© Orde der Verdraagzamen Brochures

iedereen zo goed mogelijk te zijn en stel geen eisen aan geestelijke contacten want dat kunt u
niet. U kunt ze namelijk niet beheersen. Een harmonie kan nooit van één persoon uitgaan.

SLOTWOORD

Ik heb u geconfronteerd met een wat andere voorstelling van de sferen dan u gewend bent. Ik
heb geprobeerd u ook een paar aanwijzingen te geven waarom en hoe u daar zelf iets mee
kunt doen. U kunt nooit zeggen, dat zuiver persoonlijke relaties - op welke wijze dan ook -
harmonisch kunnen worden gemaakt. Harmonieén op dat terrein ontstaan; ze kunnen door
ons niet worden afgedwongen. Na de overgang geldt ditzelfde. Harmonieén ontstaan door wat
wij zijn en wat anderen zijn. Zij kunnen weer veranderen. Het is iets wat uit ons zijn
voortkomt, niet uit wat wij willen doen. Onthoudt u dat in uw leven en onthoudt u dat ook
wanneer u dood gaat.

Wat je bent is belangrijk, niet wat je denkt dat het mooiste zou zijn of het meest juiste, niet
wat je denkt nog gauw even te kunnen doen. Het is doodgewoon wat je bent. Elke mens, die
geestelijk bewust wil worden, zou eigenlijk moeten openstaan voor alles in het leven. Hij zou
daarbij voortdurend de harmonie rond hem moeten aanvaarden op het ogenblik dat zij er is,
zonder daar eisen aan te stellen. Harmonie is een mededeling. Het is niet slechts een tijdelijk
contact met wat wel of niet bevredigend is.

Harmonie betekent een overdracht van waarden, en die is wederkerig. Het is deze wederkerige
overdracht waardoor sferen tot stand komen met al die wonderlijke structuren tot
wolkenkrabbers toe, waarover ik u sprak. Het is ook deze vorm van harmonie waardoor je
kunt opgaan langs die nieuwe weg, waardoor je ook zonder vormbegrip en veel sneller dan de
gene die zich in vorm vastbijt, kunt beseffen hoe groot het Al is en hoeveel waarden uit dat Al
voortdurend contact met je opnemen en je a.h.w. verrijken. Je zult die ander en dat andere
ook verrijken maar dat is niet belangrijk. Het is niet belangrijk wat je geeft, maar wat je
ontvangt.

Geven, dat is je bestaan. Iemand, die niet geeft, heeft geen werkelijk leven. Maar iemand, die
niet weet te ontvangen, is nog een veel grotere dwaas. Want de kosmos geeft je voortdurend
nieuwe waarden, nieuw inzicht, nieuwe begrippen en nieuwe gevoelens, die alle tezamen
voeren tot een aanvaarden van een groter deel van de werkelijkheid. En het aanvaarden van
de werkelijkheid is het eind van elke weg die door de sferen gaat.

Ik wens u iets van de innerlijke harmonie, waardoor ook u de nieuwe weg door de sferen reeds
nu kunt aanvoelen, de krachten daarvan beleven en misschien ook uw weg reeds nu kunt
inslaan.

192 - EEN NIEUWE WEG DOOR DE SFEREN 13



	EEN NIEUWE WEG IN DE SFEREN
	Verschillende sferen
	Oefeningen

	DISCUSSIE o.a.
	Crematie of begraven
	Abstracte composities van schilders
	Zintuigprikkels na de dood?
	Al die sferen liggen  in mij
	Componisten
	Een wonderkind
	Het nieuw beleven van de sferen abstracter  dan 50 jaargeleden.
	Kunst
	Leadbeater

	SLOTWOORD

