© Orde der Verdraagzamen Brochure Belgié

RELATIVITEIT - BETREKKELIJKHEID.

Ik zou willen beginnen met een paar dingen over het menselijk denken, omdat deze misschien
mijn verder standpunt duidelijker naar voren kunnen doen komen.

1) De mens leeft in een wereld die hij ondergaat als een continuiteit, maar die hij dualistisch
beschouwt. De mens denkt in tegenstellingen terwijl hij leeft in een continu verloop. Dit heeft
grote invloed op zijn reacties en brengt hem ertoe bepaalde mogelijkheden over het hoofd te
zien, in zijn gedrag bepaalde inconsequenties ter zijde te stellen en, ten laatste: zich een
oordeel te vormen, waarop hij geen kritiek verder verdraagt omdat in het dualistisch denken
een standpunt dat wordt ingenomen al heel snel een soort geloofsstandpunt wordt.

Het tweede punt, waarvoor ik uw aandacht wilde vragen, is de nadruk die vooral in de laatste;
eeuwen en vooral in deze eeuw, wordt gelegd op de causaliteit, op oorzaak en gevolg: Nu is
het duidelijk dat oorzaak en gevolg inderdaad bestaan en dat zij invloed hebben op het
gebeuren. Gelijktijdig echter zijn er zoveel zaken waarvan wij niet kunnen zeggen, waar zij
vandaan komen, zijn er zoveel werkingen die niet te verklaren zijn in het logisch denken
volgens oorzaak en gevolg, dat wij ook daarmede zéér voorzichtig moeten zijn. De mens zou
moeten begrijpen dat oorzaak en gevolg voor hem, in zijn eigen leven, in zijn eigenlijke
ontwikkeling, mogelijk reéel is, maar dat in het geheel van de wereld andere invloeden een rol
spelen, waarbij hij de oorzakelijkheid niet kan erkennen, laat staan de oorzaak omschrijven en
zo de gevolgen redelijk overzien.

Wel, wanneer wij zeggen dat elke relatie een betrekkelijke is, dan erkennen wij hiermede het
niet gefixeerd zijn van het heelal, het niet gefixeerd zijn van ons eigen wezen, en al datgene
wat uit ons eigen wezen voortkomt. Wij moeten het geheel van de gebeurtenissen, maar ook
van de feiten, van de vaste waarden, van onze erkenningen zien als één deel in een totale
flux, in een vloed van ontwikkelingen en gebeurtenissen die wij niet geheel overzien. Elke
vaststelling die wij doen is een momentopname. Het betekent dus dat wij daarbij niet zeker
zijn of wij wel de juiste interpretatie hebben van het voorgaande, het is ook praktisch zeker
dat wij geen juist inzicht hebben in datgene wat komen gaat. Wanneer wij geestelijk werken
en geestelijk leven, dan proberen wij een hogere waarde toe te voegen aan datgene dat
logisch en normaal bestaat. Wij gaan dus in feite iets poneren, een stelling, een wet, een
waarheid. Of deze als zodanig aanwezig is weten wij niet, maar wij nemen ze aan.

Nu wordt dus deze factor, die in zichzelf niet bepaald is, toegevoegd aan wat wij onze logica
noemen. Het resultaat is daarbij bv. een theologische stelling; deze kan, uitgaande van de
standpunten, volledig juist, verantwoord, logisch zijn, zonder dat zij daarom in zichzelve
logisch is. Wat meer is: juist omdat de mens is uitgegaan van een feit dat onbewijsbaar is,
staat daar tegenover de.mogelijkheid eveneens een onbewijsbaar feit te poneren;-de zwart wit
verhouding laat zich ook hier gelden - en te komen tot een volledig differente interpretatie,
een geheel andere uitleg van al datgene dat dan in zo'n stelling verwerkt is. Nu moeten wij
proberen om het Al te overzien. Dat is vanuit menselijk standpunt heel erg moeilijk en veel
van hetgeen ik u ga zeggen zal dus, menselijk gezien, vraagwaardig blijven. Het is eveneens
een geloofsstelling waar je andere stellingen tegenover zou kunnen stellen. Ik hoop echter dat
u, al is het maar omwille van het experiment, de ontwikkeling van de gedachte, mij een
ogenblik de mogelijkheid zult geven deze onbewezen dingen naar voren te brengen. Dan stel
ik in de eerste plaats:

De gehele kosmos gedraagt zich als een levend organisme, waarbij de wetmatigheden die
daarbinnen ontstaan, niet voortkomen uit onveranderlijke wetten, maar voortkomen uit het
gedrag van het levend geheel: kosmos, dat in zichzelf voortdurende veranderingen ondergaat.
Dat is belangrijk omdat je dan het heelal anders kunt gaan bezien. Vb: Er bestaat de bekende
theorie van het vliedend Al, onder andere gebaseerd op de roodverkleuring. Dit is op zichzelf
een redelijke theorie, maar zo vraag ik mij af, kunnen wij inderdaad nu aannemen dat dit wel
degelijk en blijvend zo is? Wat zijn enkele honderden jaren, in de ongetelde miljoenen jaren
dat een Nevel bestaat? Wij kunnen met dezelfde gegevens stellen dat er een ademend Al is. Er
zijn zelfs argumenten aan te voeren waardoor dit wel aannemelijk zou worden, onder meer de
verschillen in dichtheid die in de materie bestaan onder gelijksoortige omstandigheden. Er
moeten eens andere omstandigheden zijn geweest en die andere omstandigheden die kunnen
wij niet verklaren uit de bestaande wetten zonder meer; wij zouden dat wel kunnen doen

1
A730116 — RELATIVITEIT, BETREKKELIJKHEID



Orde der Verdraagzamen

wanneer wij aannemen dat de ruimtelijke structuur dus aan veranderingen onderhevig is. Dat
zou betekenen dat ook de bewegingen in de ruimte aan veranderingen onderhevig zijn, dat zij
dus niet altijd gelijkblijvend zijn. Dit is een stelling die op zichzelf niet al te belangrijk is, maar:
Wanneer ik kom tot het aanvaarden van een levend organisme, dat ik kosmos of heelal noem,
zelfs op zuiver materiele basis. Zoals iemand eens heeft gezegd: Heel de kosmos is slechts een
amoebe die zwemt in de wereldzee der oneindigheid. Een heel mooi beeld, omdat de amoebe
in zichzelf een zeer simpel wezen is dat toch een eigen gedrag en een eigen leven bezit.
Wanneer ik dat aanneem, dan wordt ook aanvaardbaarder, dacht ik, dat de onzekerheid vaan
al hetgeen wij constateren vanuit ons heelal, toeneemt. Wij zijn niet zo zeker als wij denken.
Wanneer wij spreken over Bv.: de tijd, dan nemen wij maar aan dat die tijd dat die tijd altijd
gelijkblijvend is. Toch lijkt mij dat helemaal niet zo noodzakelijk. In de eerste plaats kan het
tijdsbesef of de tijdstelling van de mens veranderen. Natuurlijk! Maar wie zegt ons dat ook het
levensritme van de mens met het ouder worden van de planeet niet veranderd is? Het zou bv.
kunnen verklaren waarom men spreekt over zeer oude mensen zoals Mathusalem, om er maar
een te noemen. Het zou kunnen verklaren hoe dezen een heel hoge leeftijd bereiken.

Het zou ook kunnen verklaren waarom, onder bepaalde condities, mensen veel ouder worden
dan de norm, want er zijn dus gebieden zoals Georgi€, waar dus de gemiddelde leeftijd die
bereikt wordt ligt tussen de honderdtwintig en de honderdzestig. Nu, gemiddeld mag ik niet
zeggen in dit geval, omdat wij de juiste sterfgevallen erbij zouden moeten rekenen, maar dan
komen wij toch altijd rond een gemiddelde leeftijd die ligt rond de zes a zevenennegentig jaar.
Maar daar zijn dus enorm veel mensen ouder dan honderd jaar, iets dat hier niet denkbaar is,
iets wat daar kennelijk normaal is. Gaan wij kijken wat daar aan de hand is, dan ontdekken
wij: Deze mensen hebben een heel anders levensritme. Hun manier van denken, hun
bewegen, maar ook hun hele psychische achtergrond verschilt zéér sterk, zelfs van de mensen
in de omringende gebieden. Het lijkt mij dat dit een even juiste en waarschijnlijk makkelijker
te hanteren verklaring is, dan het langere leven alleen door een gezond milieu. Want dat
milieu omvat toch ook wel vele factoren die voor de gezondheid storend zijn. Op deze manier
kunnen wij zeggen: De tijd wordt door ons wel beschouwd als een constante, maar zij is het
misschien niet; al wat wij nu constateren is betrekkelijk, al datgene dat wij vanuit het heden
berekenen ten aanzien van het verleden is betrekkelijk, want er zijn verschuivingen van
waarden die wij eenvoudig niet kunnen constateren. Als u hiermede akkoord bent dan mag ik
op grond hiervan aannemen dat u het met mij eens bent dat de betrekkelijkheid vaststaat van
alle zogenaamde constante waarden en normen. Nu kunnen wij natuurlijk nog wel meer
aardigheidjes gaan uithalen en zeggen dat; zowel tijd, als het concept van ruimte en afstand in
ruimte, niets anders is dan een interpretatie van beweging in ruimte. Dan komen wij heel dicht
in de stelling die Einstein en anderen na hem ontwikkeld hebben. Maar wanneer wij dat doen
dan komen wij ook tot de vreemde conclusie dat dus: Tijd en afstand, vergelijkbare waarden
zouden moeten zijn; zij zijn het niet in de praktijk, maar zij zouden het moeten zijn. Dit: "zij
zouden het moeten zijn" is echter alleen verklaarbaar, want wij hebben de feiten die het
tegenspreken, wanneer wij aannemen dat er nog iets anders is, een andere afmeting die wij
niet kennen, een ander gebied dat wij niet als mens betreden, en dan komen wij als vanzelf tot
het postuleren van meer dimensionale stelsels. Er zijn er heel wat, zoals u weet, het negen-
dimensionale, het zeven-dimensionale, het vijf- en vier- dimensionale en daartussen zullen er
ondertussen ook nog wel gekomen zijn. Iedereen probeert op die manier duidelijk te maken,
dat er toch een vaste wet is, dat die vaste wet alleen verklaard moet worden door het
aanwezig zijn van andere dimensies, dus andere meetbare afstanden die althans theoretisch
onder een hoek van 90° staan ten opzichte van andere lijnen, dat die er moeten zijn, want
anders is er geen wetmatigheid. Nu zal ik de laatste zijn om het bestaan van andere dimensies
te ontkennen. Maar ik zou hier toch even willen wijzen op een ander punt: Dat alle speculaties
in dit opzicht wijzen op de behoefte van de mens de wetmatigheid en de continuiteit van zijn
eigen bestaan en wereld aan te tonen. Er is dus een behoefte element dat de mens

er toe brengt zo te denken. Een behoefte element dat wij ook elders aantreffen. Neem bv.
agressie. In elke mens is agressie; de ontlading van die agressie kan heel verschillend zijn: de
één wordt missionaris en de ander moordenaar, maar die agressie is er. Wanneer wij nu
zeggen: Ja, maar die agressie is er niet bij de missionaris, dan maakt u een fout. Dan hebt u
het dualistisch zwart-wit denken uitgeschakeld omdat het zo moeilijk is een verklaring te
vinden. Wanneer wij reéel zijn, dan zeggen wij: Kijk als het allebei agressie is, dan moet er
een rede zijn waarom die agressie zich enerzijds zus en anderzijds zo ontlaadt. Dan moet er
dus een factor zijn en die factor hoeft geen wetmatigheid te zijn maar zij moet er toch dichtbij

2
A730116 - RELATIVITEIT, BETREKKELIJKHEID



© Orde der Verdraagzamen Brochure Belgié

komen, die ons duidelijk maakt waarom de ene mens zus reageert, op de agressie die in hem
is ingebouwd, en de ander zo! Het lijkt mij dat wij ook hier vaak de fout maken om te zeggen:
Ja, dit is goed, maar dat is kwaad. Dat wij dus a-priori een oordeel vellen en dat wij niet
proberen de essentie te vinden. Het is gemakkelijk genoeg een sociale studie te maken en het
gedragspatroon van de massa bv. te overzien. Maar is dat gedragspatroon wel een juist
gedragspatroon of is het slechts een patroon dat wij creéren om een verklaring te geven? Wij
creéren wetmatigheden om de verschijnselen aan onszelf te verklaren. Anders gezegd: De
wetmatigheden en regels die wij op deze wijze ontwerpen, zijn deel van onszelf, niet van de
kosmos buiten ons, niet van het heelal waarin wij leven. Ik zou dit voort kunnen zetten bv. ten
aanzien van moraliteit. Moraliteit is ook iets dat maatschappelijk tot stand komt. En nu kunnen
wij wel zeggen: Er is een Goddelijke openbaring die ons dit of dat zegt, maar de praktijk is
anders dan die Goddelijke openbaring. Mag ik er u aan herinneren dat er Bv. staat: Gij zult
niet doden. Wat moeten wij dan denken van de mensen die roekeloos rijden in het verkeer,
dus die kennelijk het risico gaan lopen een verbod te overtreden of erger nog: De mensen die
in een strijd voor democratie of het ware geloof, andere mensen ombrengen? Ergens dus een
discrepantie, een strijdigheid, een onjuistheid, een onevenwichtigheid, een onoverbrugbare
kloof. Dus de moraal is niet, en dat moeten wij vooropstellen, de regel die officieel gesteld
wordt, maar het is de aanpassing van de mens, ondanks die regel, aan zijn eigen milieu en zijn
eigen gedrag. Wanneer wij nu uitgaan van de gestelde normen die dus, ten aanzien van de
massaliteit, abstract lijken in feite en er niets werkelijk mee te maken hebben, dan zijn wij ook
geneigd om voorbij te zien aan de wetmatigheid die dat gedrag beinvloed. Op het ogenblik dat
wij zeggen: Goed of kwaad hebben wij een oordeel gesproken waardoor wij niet meer in staat
zijn de oorzaak zuiver te vinden. Dat is een heel vreemd verschijnsel, maar het komt steeds
meer voor. Ook hier is: alles wat de mens doet eigenlijk wel erg relatief, het is erg
betrekkelijk, het is allemaal uitgaande van een standpunt. En ik heb zo het gevoel dat de
meeste mensen hier een oude stelling aanhalen; dat zij zeggen: Ach geef me een hefboom
buiten de aarde met een steunpunt en ik zal de aarde uit haar baan gooien, maar dat hebben
zij juist niet. Wat zij hebben is die wereld, die wereld met al haar vreemde verschijnselen, met
haar vooropgezette mentaliteit, waar niemand naar leeft, die wereld met haar denkwijzen, die
vaak in strijd zijn met de feiten, die wereld met haar denkbeeld van een vaste ordening, terwijl
die ordening voortdurend wordt omvergeworpen. Ik dacht dat wij hier een belangrijk punt
hadden. Wij moeten stellen dat in de totale onzekerheid die, ten aanzien van andere feiten dan
de huidige, voor ons bestaat, wij altijd uit moeten gaan van onszelf van onze innerlijke
waarheid, zover dit ons eigen gedrag betreft en tot op het ogenblik dat wij door de feiten zien
dat dit niet beantwoord aan onze voorstelling.

Wanneer wij stellen dat oorzaak en gevolg in de droomwereld niet met elkaar verbonden zijn,
dat in de droomwereld geen verband staat tussen twee opeenvolgende momenten, mogen wij
dan misschien aannemen dat in dit, niet door uiterlijke invloeden gelimiteerd reageren van het
eigen "ik", een tendens naar voren komt die in het menselijk wezen zelf bestaat? Ik stel dit
vragend, ofschoon ik meen dat ik dit als een voorlopige zekerheid kan beschouwen. Maar voor
u moet dat een vraag zijn. Indien de mens niet noodzakelijker wijze moet denken in een
regelmatig verloop van oorzaak en gevolg, is het dan wel noodzakelijk, vraag ik mij af, dat de
mens leeft in een normaal verloop van oorzaak en gevolg? Want dat is een hele vraag! Het
denken van de mens bepaalt een groot gedeelte van zijn ervaring, maar als dat denken
vrijkomt van een aantal beperkingen en dus refereert tot zijn meer normale reactie, is dan nog
steeds hetzelfde van kracht? Wij hebben een groot aantal voorbeelden in boeken, die velen
toch als gezaghebbend beschouwen, waaruit blijkt dat de normale gang van, zaken en de
normale wetmatigheid soms wordt opgeheven. En laten wij dan maar weer gewoon
teruggrijpen naar het evangelie. Jezus wandelt over de wateren. Simon-Petrus wandelt ook
over die wateren tot hij zich realiseert wat hij doet, dan zinkt hij. Jezus geneest zieken, Hij
wekt doden op. De apostelen doen dit eveneens, maar niet altijd met groot succes. Ook
diegenen die Jezus niet persoonlijk gekend hebben, onder de latere leerlingen, blijven toch in
staat om die dingen te doen. Wat zij doen is theoretisch onmogelijk. Van ingewijden wordt
ondermeer ook verteld dat zij over water kunnen lopen, dat zij in de lucht kunnen opstijgen, er
wordt verteld dat zij een materie kunnen veranderen. Een ven de oude verhalen die altijd weer
de ronde blijft doen is wel van een ingewijde die een hongerig man ontmoet, in Tibet, en hem
dus iets wil geven en dan wijst op een steen en zegt: Dat is Champa. Dat is een poederachtig
mengsel dus van meel met enig vet erin en zo kan die man zich weer voeden. Deze verhalen
worden door velen als volledig juist beschouwd. Er zijn ook in de moderne tijd aanwijzingen

3
A730116 — RELATIVITEIT, BETREKKELIJKHEID



Orde der Verdraagzamen

dat, onder bepaalde omstandigheden, de normale gang van zaken onderbroken wordt, dat de
normale oorzaak en gevolgwerking ophoudt en dat er iets gebeurt dat wij niet kunnen
verklaren. Wij kunnen dat vinden in vormen van paranormale genezing, maar wij vinden het
net zo goed in de invloed die een patiént, door iedereen reeds opgegeven, plotseling schijnt te
ondergaan met een contact met een medemens. Het besef is op een bepaalde persoon gericht
en ziet de ziekteprocessen, die schijnbaar niet meer teruggedraaid konden worden, stoppen:
de genezing begint. A1 deze dingen wijzen erop dat het denkvermogen van de mens, volgens
mij, dan toch wel een grote invloed heeft. Wanneer ik dan in het bijzonder de nadruk leg op
die wandeling over de wateren van Simon-Petrus, dan doe ik dit omdat daaraan een zeer
typisch aspect aan vast zit. Zolang de man niet denkt aan wat hij doet, kan hij onlogisch en
tegen de natuurwetten in, over de wateren gaan. Op het ogenblik dat hij zich de logica van de
mens herinnert begint hij te zinken. Is hier misschien een verandering van mentale toestand
de oorzaak van de verandering van zijn mogelijkheden? Ik stel het nog steeds vragenderwijze.
Maar ik dacht dat je toch met enige zekerheid zou kunnen zeggen dat een verandering van
mentale toestand, voor een mens, een verandering van mogelijkheden betekent, en dat die
verandering van mogelijkheden wel degelijk verder kan gaan dan het normale. Er zijn
voorbeelden van mensen die wichelroedelopers worden genoemd, maar die eigenlijk die
wichelroede alleen maar nodig hebben,om uitdrukking te geven aan, zeg maar: onbewuste
impuls. Die mensen zoeken naar water; zij zoeken naar olie en in vele gevallen bereiken zij er
iets mee. De vraag is alweer: Welk mechanisme functioneert hier? Want, wat er gebeurt is niet
logisch. De normale oorzaak en gevolgwerking valt hier ergens erg moeilijk, want er gebeurt
iets dat niet behoort tot de erkende oorzaken. Wat is er aan de hand? Alweer de instelling van
de persoon verandert. Dus zijn denken. En is het nu zo vreemd wanneer ik zeg: dat de mens
in zijn concentratie terugvalt tot die sequenties van gebeurtenissen zoals wij er in de droom
zien, waarbij de samenhang niet noodzakelijkerwijze aanwezig is, maar de beleving wel
degelijk afzonderlijk naar voren treedt. Ik dacht: wanneer wij dat zouden stellen, wij niet
alleen een verklaring zouden hebben voor die man die wichelroede loopt, maar ook voor dat
veel zeldzamer voorkomende geval van de man die zogenaamde Xstraal-ogen heeft. Iemand
die dus, door gesteentelagen heen, bepaalde gesteentebreuken schijnt te zien. Ook hiervan
zijn gecertificeerde voorbeelden opgenomen in de parapsychologie. Dit mogen wij dus wel als
bestaand aanvaarden. En waarom zouden wij dan ook niet aannemen dat het juist deze
schijnbaar onlogische, deze helemaal niet meer op wetmatigheden geconcentreerde reactie is,
waardoor bv. in Nieuw Guinea iemand een grasbosje neemt, een pijltje schiet en zegt: Daar is
de man die wij hebben moeten. Tovenarij! Ja, maar is die tovenarij iets anders dan een
methode om je los te maken van de normale oorzaak en gevolgwerkingen, waaraan je als
mens jezelf gebonden acht? Ik acht het de moeite waard zou zijn in deze richting eens voort te
denken, ook voor uzelf. Want de doorsnee mens gaat wel uit van vaste waarden in zijn leven,
maar zijn die waarden werkelijk vast? Ik geloof dat iedereen, die wel eens een verstrooidheid
of op een andere manier een afwijking doormaakt, geconfronteerd wordt met dingen die je
niet helemaal kan verklaren. Later vindt ge een verklaring ervoor; de mens rationaliseert alles
en geeft overal dan weer een redelijke samenhang aan zodat het a.u.b. blijft passen als feit in
de wetmatigheden die hij voor zichzelf ontworpen heeft. Maar ik stel dat de verklaring niet
identiek is met het feit. Ik ga nog verder: ik stel dat de verklaring die gegeven wordt vaak
strijdig is met het feit. Ik stel dat mensen die een stem horen, die hen iets zegt, die stem niet
regel horen, maar dat zij op een of andere manier iets weten. Ik stel dat mensen, die op een
gegeven ogenblik visioenen krijgen, vaak helemaal geen visioenen hebben, dat dit alleen voor
hen de verklaring is van een complex geheel dat plotseling in hen aanwezig blijkt en waar zij
geen raad mee weten. Ik stel dat de mens geestelijk veel verder de materie kan beheersen
dan hij gemeenlijk doet, maar dat hij tot die beheersing alleen kan komen omdat die mens zijn
wetmatigheden als betrekkelijk gaat beschouwen.

Dan komen wij nog aan een heel interessant stukje want, wanneer wij het voorgaande
allemaal aannemen, dan wordt de grote vraag wel gesteld: Of wij al datgene wat wij als reéel
stellers wel in concreto als zodanig mogen beschouwen Wij leven in een wereld waarin
waarden zijn, waarden die wij niet helemaal kunnen verklaren. Wij hebben daarin een vast
raster geschapen, een erkenningsraster dat wij "wet" nemen. Het betekent dat elke factor die
buiten het raster valt als niet erkent ter zijde wordt geschoven, tot het ogenblik dat wij het
raster omvormen tot een kader. U weet toch wat een raster is? Het is een lijnenstelsel, waarbij
men de punten,waarop de lijnen elkaar raken, kan versterken en daardoor een zwart-wit
beeldcombinatie kan krijgen, zoals in een drukkerij bv. Wanneer ik zeg: kader, dan bedoel ik

4
A730116 - RELATIVITEIT, BETREKKELIJKHEID



© Orde der Verdraagzamen Brochure Belgié

een omlijsting; er is een begrenzing en die begrenzing is voor ons noodzakelijk omdat ons
eigen vermogen nu eenmaal niet onbegrensd is. Dit geldt voor de mens, het geldt ook voor de
geest. Maar wanneer wij daarbinnen geen raster meer aanleggen en dus niet meer zeggen dat
het alleen op die manier zich manifesteren, dan zal er wel eens, inplaats van een twee
dimensionaal beeld in zwart-wit, een drie dimensionaal beeld kunnen komen in kleur. Ik geloof
dat dat in werkelijkheid het geval is. De mensen hebben de laatste tijd nogal vorderingen
gemaakt in de atoomchemie onder meer; zij hebben heel veel geleerd omtrent de gedragingen
van kleinste delen; zij zijn doorgedrongen in die wonderlijke wereld waarin "nu" soms twee
plaatsen tegelijk kan betekenen, zoals bij een elektron. Een kort ogenblik, maar een kort
ogenblik zijn zij a.h.w. op twee plaatsen tegelijk meetbaar. Wanneer je al die dingen gaat
overzien, dan zeg je: Ja wij verklaren dit allemaal wel maar is er misschien een kwestie van
energie, van energieniveau die voor het verschijnsel bepalend is. Is de werkelijkheid misschien
in de eerste plaats de kracht en is alles wat daar meer concreet uit: voortkomt alleen eigenlijk
maar een nevenverschijnsel, een neveneffect. Wanneer je kijkt naar ruimte en
materieverhouding in het atoom, dan moet je tot de conclusie komen dat de uiterlijke
waardeerbaarheid van het atoom een soort neveneffect is van een ruimtelijke constellatie. Met
andere woorden: Een atoom is eigenlijk een hele hoop niet, waarin een paar kleine puntjes iets
een enorme snelheid hebben en daardoor het uiterlijk van iets verschaffen. Een leuk geintje,
dat moet u maar eens proberen tegen een deskundige en kijken wat hij zegt. Ik zeg dat voor
het atoom, omdat de mens hier binnengedrongen is in een wereld die niet werkelijk de zijne is
en die hij eigenlijk grotendeels abstract moet benaderen. Hij heeft dus wel enkele concrete
mogelijkheden, maar die zijn zeer beperkt. Al wat daartussen ligt moet hij door berekening en
veronderstelling creéren. Hij komt zo in een wereld terecht waarin hij natuurlijk ook wetten
schept voor zichzelf, maar waarin die wetten lang niet altijd duidelijk zijn, Waarom bv. kan in
een en hetzelfde atoomgewicht, bij dezelfde materiéle reactie naar buiten toe, toch een
verschil in atoomstructuur bestaan. Een van de vragen waarop tot noch toe nooit een
antwoord is gegeven zover ik weet. Het is zo dat wij een indeling hebben gemaakt. En omdat
het een wereld is die ver van ons af ligt, zijn wij geneigd om daar méér speculatief te werk te
gaan dan in onze eigen wereld. Het zelfde dus, ten aanzien van de ruimte. Ten aanzien van de
ruimte wordt veel waargenomen, daarnaast nog veel meer gespeculeerd. Maar, omdat wij
onszelf voelen als deel van de ruimte, zijn wij niet geneigd met onze speculaties zo ver te gaan
als bv. in de wereld van het atoom wat, omdat het zo klein is, vreemd genoeg voor de mens
minder reéel schijnt te zijn. Hij weet wel dat het werkt, maar er is een abstractie die je aan de
sterren nog niet helemaal kunt toekennen, want daar weet je net genoeg van om te weten: zij
liggen eigenlijk dicht bij ons, al zijn de afstanden ook onmetelijk. In die atoomchemie meen ik
iets te ontdekken in de laatste tijd. Ik meen namelijk dat het naast een concrete wetenschap
ook langzaam maar zeker een filosofie aan 't worden is. Hetzelfde vind ik dus in bepaalde
afdelingen van de mathematica. Ook hier werkt de mens met zijn eigen wetmatigheden, zijn
eigen verhoudingen, maar hij komt tot een gebied waarmee hij zich moeilijk meer kan
vereenzelvigen. Ook hier is hij geneigd om de rasterwerking over boord te gooien, ook hier
gaat hij vrijer interpreteren. En het blijkt juist dat die vrijere interpretatie, die vrijere
benadering, ook al wordt zij later weer volgens de wetmatigheden zo goed mogelijk
omschreven, de mens helpt om veel meer te zien, om veel meer te begrijpen dan kort geleden
nog mogelijk scheen. Nu vraag ik mij af: Is hier niet het relatief stellen van waarden en zelfs
van wetten belangrijk geweest? Is niet de benadering van een dergelijk gebied als het grote
onbekende, waarin divisie en subdivisie voortdurend weer voorkomen, waarin: wat een geheel
leek vandaag, morgen in zichzelf weer een geheel zonnestelsel is. Is dat niet datgene wat het
ons mogelijk maakt om verder te gaan? Zouden wij niet in onze eigen wereld op dezelfde wijze
moeten proberen om niet alleen eenheid en grote lijnen te zien, maar juist ook door te dringen
in de verschijnselen die niet passen binnen dat grote kader. Wij zouden het raster weg moeten
nemen en daarvoor in de plaats de onbegrepen gebeurtenissen hun eigen kans moeten geven.

Hierdoor zou het dualisme van een zwart wit denken, dat het merendeel van de mensen
beheerst, langzaam plaats gaan maken voor een zeker en meer tonen althans van grijs
bestaan denken en op de duur, naar ik meen, in een identificerend kleur denken, want de
kleur draagt in zich een eigen betekenis, een eigen emotie. En zodra wij in staat zijn om te
komen tot een denken dat zover onderscheidt dat wij a.h.w. de kleur, en dat is meteen ook de
sfeer de achtergrond, de inhoud van de dingen gaan zien, dan geloof ik dat wij zijn gekomen
op een punt waar wij de beperking ook van een driedimensionaal denken eindelijk kunnen
overwinnen. Want dan gaan, wij doordringen in een wereld die, door zijn emotionele

5
A730116 — RELATIVITEIT, BETREKKELIJKHEID



Orde der Verdraagzamen

betekenis, de mogelijkheid geeft aan de bestaande zintuiglijke waarneming, nieuwe impressies
en dus ook nieuwe waarderingen, zelfs metingen en afmetingen, toe te voegen. Vindt u het
moeilijk? Laten wij het dan eenvoudiger maken:

Kijk eens, ik stel nu dit: Wanneer u uitgaat van het standpunt: dit is zo, dan maakt u het
zichzelf onmogelijk om iets te constateren dat zegt dat het niet zo is, want u gaat dat
automatisch verwerpen. U gaat dat omdraaien en u gaat het verdringen. Dat is een
eenvoudige stelling. Dan gaan wij nog één stapje verder. De dingen hebben niet alleen
afmetingen en duur, zij hebben ook nog wat je noemt: een zeker sfeertje, zij stralen iets uit,
iets dat je gevoelsmatig constateert. Als dat gevoelsmatig geconstateerde nu ook eens een
eigenschap zou zijn, net zo echt als die constateerbare afmetingen, net zo echt als de
bestaansduur, zoals zij gemeten kan worden in de tijd, zouden wij dan te maken hebben met
wat wij een nieuwe dimensie kunnen noemen? Een andere afmeting, een andere reeks van
eigenschappen, en dan is het ook niet reéel meer om iets te bekijken alleen op basis van wat
het nu is. In de bouwtechnieken van deze tijd speelt het overigens al een rol. Men gaat niet
alleen meer uit van vormgeving, dus de driedimensionale structuur, maar men gaat ook nog
uit van duurzaamheid. Men vraagt zich dus af: Wat is de energie die wij erin zetten en hoelang
duurt het dan voordat dat ding in mekaar valt? Maar als wij nu ook nog eens gingen vragen:en
hoe reageren de mensen erop? Wat heeft dat structurele geheel, met zijn bepaalde tijdsduur
voor een mens te zeggen? Dan zou je niet alleen de affiniteit tussen mens en woning weer
sterker krijgen dan zij op het ogenblik in vele streken is, maar je zou daarnaast gaan begrijpen
dat: bepaalde ruimtelijke verhoudingen plus bepaalde structuurmogelijkheden misschien, de
gebruikte materialen desnoods of de duurzaamheid ervan ook nog weer een soort aparte
waarde hebben, die de mens wel niet bewust kan verwerken, maar die die wel aanvoelt. En
dan zou je gekomen zijn op een punt waar je gaat zeggen: Het is belangrijk dat ik ook met de
sfeer rekening hou, met de uitstraling. Een voorwerp dat moet niet alleen deugdelijk zijn, aan
zijn doel beantwoorden, het moet niet alleen fraai zijn, maar het moet ook attractief zijn,
m.a.w.: Er moet tussen product en consument een zekere affiniteitmogelijkheid bestaan. Dat
kun je natuurlijk doen door zeeppoeder in een bepaald pakje te doen, of sigaretten een
bepaald pakje te geven en koekjes in een bepaalde vorm te bakken.

Dat weet men wel, dat is een verkoopsargument. Maar heeft men zich wel eens afgevraagd:
Waarom? En dan niet alleen: de mens is gevoelig voor primaire kleuren, of kleuren hebben een
bepaalde symbolische waarde, maar alleen: waarom vindt men nu Bv. de ene theepot, gelijke
vorm, gelijke structuur verder, in bruin niet aanvaardbaar en in wit wel? Wat is het verschil, is
dat alleen maar de kleur, of is er een verandering in het glazuur? Laten wij eens kijken of wij
diezelfde theepot nu bruin kunnen maken met een glazuur dat verder, in zijn chemische
bestanddelen, praktisch gelijk is. Is die mogelijkheid aanwezig zonder dus een aparte kleurstof
te gebruiken, want vinden wij dus dat die kleur niet helemaal precies zo wordt, maar dat deze
tint natuurlijker bruint, wederom attractiever is. Een aardigheid die op het ogenblik te
constateren is overigens, met bepaalde vormen van Terracottawerk, die ook geglazuurd
worden, of op een bepaalde wijze zo gebakken, dat zij uitglazuren. Hierin zijn dus
kleurcombinaties aanwezig, maar de attractiviteit van het voorwerp, gelijke vorm, gelijke
kleur, blijkt voor het merendeel der mensen, wij gaan nu niet de keuze "mooi" alleen nemen,
even aanvaardbaar. Verander de kleisoort waarmee je bakt en er ontstaat een verschil in de
aanvaardbaarheid. Hoe komt dat? Alweer: Omdat er wel relaties bestaan, maar de relaties,
zoals de mens die logisch meent te verklaren, zijn maar ten dele waar. Er is een relativiteit, er
verschuiving van waarden mogelijk: Hoe komt het dat, van vandaag op morgen, de reactie
van de mensen op een bepaald woord, op een bepaalde melodie, op een bepaalde vorm ineens
verandert? Het onverklaarbaar modeverschijnsel zegt men dan. Maar hoe komt het dat dat
gelijkertijd gebeurt en niet alleen daar waar de nieuwe vorm of de nieuwe formule aanwezig is,
de nieuwe klank? Maar ook elders, waar die niet aanwezig is? Daar zien wij bijna gelijktijdig de
neiging ontstaan naar iets anders te zoeken. Hoe komt dat? Hier is een invloed aan 't werk. En
nu ga ik langzaam maar zeker afronden.

Ik heb u gezegd: Het is voor u ter overdenking. Niet omdat u nu moet zeggen dat is evangelie.
Ik stel nu het volgende: De kosmos is iets wat wij niet wezenlijk kennen. Ons verblijf in die
kosmos, althans in stoffelijke vorm, is niet dermate lang. En de historie van de mensheid op
zichzelf, zover gekend, is niet dermate lang, dat wij concrete conclusies kunnen trekken. Maar
dat "sfeergevoeligheid" overal bestaat, dat plotselinge veranderingen in emotionaliteit en
mentaliteit overal voorkomen en de hele wereld, in zéér korte tijd, soms van enkele jaren

6
A730116 - RELATIVITEIT, BETREKKELIJKHEID



© Orde der Verdraagzamen Brochure Belgié

schijnen te omvatten, zonder dat daar een kenbare oorzaak voor is, wijst erop dat andere
krachten aanwezig zijn. En nu stel ik: Er zijn bepaalde krachten, werkende misschien zonder
een voor ons kenbare regelmaat, welke invloed gereleerd is aan het menselijk denken en
gevoelsleven en die daardoor een verschuiving van waarden daarbinnen teweeg kunnen
brengen. Kosmische krachten, kosmische entiteiten, noem het God, noem het Engelen, 't is
maar welke naam je er aan geeft, maar dus ongeziene krachten. Dan moet ik daarbij ook
stellen dat deze krachten, omdat zij niet reéel constateerbaar zijn op aarde, moeten behoren
tot een energieniveau dat sterk afwijkt van wat de mens op aarde heeft. Dit energieniveau zou
moeten liggen in de grootorde van bv. centimetertrillingen. In die buurt namelijk treden soms
fenomenen op. Wanneer dit het geval is bestaat er een wereld van energie, die wel degelijk de
mens beinvloedt; de mens schijnt ook, onder bepaalde omstandigheden, die wereld te kunnen
beinvloeden. Is dan de energie niet de werkelijkheid en is al het andere bijkomstig? Zo men
hier Ja op wil zeggen, komt als volgende vraag hieruit voort: Is niet al datgene dat wij als
concrete waarde beschouwen in onze wereld, relatief waardevol. Dat wil zeggen: nu voor ons
waardevol, zonder dat het kosmisch waardevol behoeft te zijn of kan zijn. Is het antwoord ook
hierop: Ja, dan volgt een laatste vraag: Wat is dan voor ons essentieel? En ik geloof dat wij
dan als enig antwoord kunnen geven; onder de omstandigheden: Energie die in ons bestaat,
energie die wij niet kunnen meten, niet kunnen vastleggen en heel moeilijk kunnen wegen
geloof ik, maar energie die niet alleen het menselijk leven uitmaakt, maar die kennelijk veel
meer uitmaakt; die de verbinding vormt tussen de mens en wat hij ziet als feiten, de kracht
waardoor zijn gedachten vorm kunnen krijgen, de kracht die iets presteert wat hij "willen"
noemt. Indien dit waar is, dan moeten wij stellen: Alle waarden die wij kennen zijn
betrekkelijke waarheden, alle conclusies die wij hebben, ten aanzien van causaliteit en
dergelijke, omvatten betrekkelijk waarheden. Maar wijzelf zijn deel van iets dat nog andere
waarden omvat. Zeg maar: Een grotere waarheid. Wanneer wij dan toegang zoeken tot
onszelve, als mens of geest, zullen wij mogelijk die grotere waarheid erkennen en daardoor in
de betrekkelijkheid, die ook daarin naar ik aanneem nog zou bestaan, het dualisme verliezen,
de neiging om stellingen tegenover elkaar te zetten, om alles te delen in zwart- en
witverhoudingen. Ik geloof dat wij dan pas ons bewust kunnen worden van iets, dat, volgens
mij toch, een soort functionaliteit moet zijn, een redelijke werkzaamheid, al is het niet
menselijk redelijk, van de kosmos, van het geheel waarin wij vertoeven. Hebt u vragen?

% Waarom is het menselijk denken gegroeid en gebaseerd op het "oorzaak en gevolg"
denken? Is het eventueel ook in een andere richting te verwezenlijken?
Ik geloof dat het menselijk denken nog niet eens zo lang in de richting van "oorzaak en
gevolgdenken" is geévolueerd. Ik meen dat je dat kunt rekenen vanaf 200 voor Christus,
wanneer wij de eerste denkers hebben die daar rekening gaan mee houden, ofschoon anderen
het nog steeds niet hebben overzien dat het in hen is. Ik meen verder dat de neiging van de
mens, om zijn eigen wereld aan zich te onderwerpen, in het begin een poging inhield om dit
magisch te doen. En magisch is voor een groot gedeelte emotioneel. Van deze emotionaliteit is
hij steeds meer in de richting gaan streven van een factuele beheersing Dus een redelijk, een
rationele beheersingsmogelijkheid. Hierdoor heeft hij zich geconcentreerd op de materie, maar
hij heeft gelijktijdig, al datgene wat niet materie was, als onbelangrijk verwaarloosd, tot op het
ogenblik dat hij deze geestelijke achtergronden eigenlijk niet meer wilde erkennen, omdat zij
hem in de weg stonden bij zijn pogingen zijn wereld beter te beheersen en zijn materie dus
meer te beheersen. De moeilijkheid daarbij is ongetwijfeld, voor deze tijd dat de mens door
een beheersing die hij absoluut achtte, maar die in feite zéér gedeeltelijk is door een gebrek
aan aanvoelen en kennis, hem nu in een wereld plaatst, waarin veranderingen noodzakelijk
zijn maar gelijktijdig, en dat is het moeilijke, zijn hele wijze van denken en leven die toch,
laten wij eerlijk zijn, voor iedereen op een of andere vorm van winstprincipe is gebaseerd.
Hetzij aanzien, hetzij zelfrechtvaardiging, uitverkiezing of alleen maar geld.

Dat deze maatschappij dus moet veranderen in een harmonische maatschappij, waarbij dus
het aanvallen van elkaar belangrijker is dan de poging om je tegenover elkaar te handhaven.
Ik dacht dat dit één van de uiterste ontwikkelingen was. Maar het menselijk denken is eigenlijk
begonnen met de poging van de mens om zijn materiéle wereld, dus niet alleen incidenteel, te
gebruiken maar haar dus rationeel te ontleden en aan zichzelf volledig te onderwerpen.

< Zouden wij dan mogen besluiten dat bv. in een ander deel dan de kosmos, waar eventueel
levende wezens zijn, een niet "oorzaak en gevolgwerking" zou heersen?

A730116 — RELATIVITEIT, BETREKKELIJKHEID



Orde der Verdraagzamen

Het is dus denkbaar voor u, voor mij is het wel een feitelijke waarheid dat er dus bewuste
denkende wezens bestaan, levende zelfs in wat u als een maatschappelijk verband beschouwt,
welke géén causaliteit denken kennen, bij wie het "oorzaak en gevolgdenken" dus niet
aanwezig is in de vorm waarin het voor u bestaat, maar waarbij het: elk ogenblik erkennen
van een juiste sfeer of juiste emotie, nog beter, het geheel van de samenleving a.h.w.
automatisch voortdurend hergroepeert in nieuwe patronen; iets wat overigens voor de mens
voorlopig nog niet denkbaar is.

< Is het voor de wetenschap den absoluut nodig dat zij voor alles het "waarom" vraagt ?

Ik geloof dat dat voor de wetenschap niet absoluut nodig is. Er komt namelijk een ogenblik dat
wij met ons waarom te ver gaan. Vb.: Wij kunnen gaan debatteren over de vraag of God
bestaat, maar dat kan op dit moment voor ons toch niets veranderen. Wij kunnen ons beter
afvragen of datgene wat wij, op dit moment, als menselijk juist ervaren uitvoerbaar is en zo
ja, hoe? Ik meen dat het voor de wetenschap ook zo is. Het is voor haar niet noodzakelijk haar
kennis voortdurend verder uit te diepen in één en dezelfde richting om een uiteindelijke
verklaring te vinden. Ik dacht dat de wetenschap, in zichzelve, zou moeten begrijpen dat zij
een werktuig is voor de mens en niet een doel. De wetenschap moet de mens in staat stellen
om te weten, beter te leven misschien, bewuster te leven; zij is zeker datgene niet waaraan de
mens mag worden opgeofferd. Op het ogenblik dat je daaraan toekomt, dan zeg je dus: Ja die
wetenschap moet haar beperktheid begrijpen. Medische wetenschap bv. is erg belangrijk,
maar wanneer wij zien dat in de farmacie gelijksoortige middelen met gelijksoortige werkingen
overal en ten koste van heel veel moeite worden vervaardigd, alleen maar om patenten te
ontduiken en zo zelf op de markt te kunnen komen, dan kunnen wij zeggen: Alles wat hier
wetenschappelijk aan wordt besteed is verspilling, zogoed als het hele proces op zichzelf een
verspilling is van mensen, van materiaal en misschien zelfs hier en daar van gezondheid. Want
niet al die producten zijn dan evengoed en evengoed uitgetest. Als u dat nu als voorbeeld
houdt dan kunt u zeggen: Wetenschap is datgene dat de mens mogelijk maakt zijn wereld
beter de begrijpen en in die wereld juister te reageren. Dan kan ik zeggen bv.: de kennis van
het atoom is belangrijk, omdat voor de mens het energievraagstuk gaat opdoemen. In dat
opzicht is het zéér belangrijk, maar als een poging om de herkomst van het Al te verklaren,
geloof ik, dat het op zich niet zo belangrijk is. De belangrijkheid ligt in datgene dat het voor
allen betekent; niet in een abstracte bereiking die alleen voor enkelen bestaat. Ik weet dat
velen dat niet met mij eens zullen zijn en ik wil er daarom onmiddellijk aan toevoegen: dat dit
mijn inziens niet alleen geldt voor de wetenschap.Zo meen ik dat, aan de kunstenaar, de eis
mag worden gesteld dat zijn kunst in de eerste plaats communicatie is en in de tweede plaats
beantwoordt aan datgene wat voor de mens, op dat ogenblik, nodig is. Ik meen niet dat de
kunstenaar dat alleen mag bepalen, ik meen dat die bepaling moet ontstaat door een synthese
tussen het denken van de kunstenaar en de behoefte van zijn gehoor. Op het ogenblik dat
men een kunst verder ontwikkelt omdat zij als kunstvorm interessant is, geloof ik dat men
eveneens een fout maakt. En dat kunnen wij zeggen voor techniek en alle andere dingen. Ik
meen dat de mens vaak bezeten wordt door dingen, juist omdat hij ze voortdurend blijft
bevorderen zonder zich af te vragen wat zij zijn; maar ik geloof anderzijds dat de mens, die
alleen verklaringen zoekt, juist daardoor in de praktijk faalt. Ik dacht dat voor een mens, waar
elk ogenblik, vanuit mijn standpunt, een soort hergeboorte is waarin je opnieuw waar moet
maken wie of wat je bent. Het erg belangrijke is dat hij zich eerst juist gedraagt, dat hij eerst
juist reageert. En ik geloof dat hij dat alleen kan doen, wanneer hij beseft hoe betrekkelijk de
zekerheden zijn. Wie er voor zichzelf geschapen heeft, hetzij wetenschappelijk theologisch of
anderszins.

<% Vraag (onduidelijk - gedeeltelijk als volgt verstaan): Wij zouden in feite moeten denken dat
alle causaliteit relatief is, maar de filosofie leert ons toch dat in feite geheel onze groei naar
het hoger bewustzijn evolueert, dat dat een kosmische wet is bv. de gedachtewereld van
de reincarnaties steunt op oorzaak en gevolg, ook de ontwikkeling van de chakra ... steunt
op kosmische wetten. Hoe moeten wij dat dan zien?
Ja, dan zou ik willen zeggen: er zijn dus dingen die wij als kosmische wetten beschouwen,
maar ik geloof dat wij dat eerder moeten zien als eigenschappen van de wereld waarin wij nog
bewust kunnen leven, punt één; zij zijn dus niet waarlijk wetten of wetmatigheden, maar zij
zijn voor ons vaststelbare regels, die op dit ogenblik, domineren. Punt twee U haalt aan. De
theosofie en daarnaast de stellingen van Steiner. In beide gevallen hebben wij te maken met
mysticisme, met andere woorden met een mystieke en gevoelsmatige uitdrukking, die echter
in beide gevallen de neiging heeft om zich uit te drukken in de termen van gekende feiten en

8
A730116 - RELATIVITEIT, BETREKKELIJKHEID



© Orde der Verdraagzamen Brochure Belgié

gekende wetten, ofwel het construeren van soortgelijke wetmatigheden en feiten. Ik stel:
Reincarnatie is geen onvermijdelijke noodzaak, ofschoon dit vaak gesteld wordt; zij is een
kwestie die niet afhankelijk is van een wet buiten ons, maar van een bewustzijnseigenschap in
ons. Ik stel dat alle kosmische wetten die wij kennen alleen een verklaring vormen, voor de
verschijnselen die wij, hetzij geestelijk, hetzij meer materieel, waarnemen in de wereld als
onveranderlijk, zonder dat daarmee de onveranderlijkheid van die wetten volledig is
aangetoond. Ik meen dat kosmische wetten moeten worden beschouwd als, op dit moment,
constateerbare en, voor ons besef, niet veranderende en niet veranderbare eigenschappen van
het geheel waarin wij leven. Het betekent dat onze constatering niet daarbij de feitelijkheid
vastlegt. Onze constatering is slechts een vastlegging van de relatie tussen de werkelijkheid,
met al zijn veranderlijkheden, en ons wezen, op een wijze die voor ons beleefbaar is en
waarbij wij die continuiteit zoeken, door te zeggen dat het een wet is.

Ik geloof dat je daar de grote moeilijkheid hebt en misschien dat ik daarmee veel andere
vragen kan voorkomen. Laten wij één ding niet vergeten: Er zijn onnoemelijk veel wetten op
deze wereld genoemd, van allerhand aard, van natuurkundige, van geestelijke, religieus:, van
mystieke enz. Al deze wetten zijn beperkingen die vanuit mensen geboren worden, niet uit de
feiten. Zij komen uit de relatie tussen de mens en de feiten. Zij zijn een uitdrukking van de
mens, in zijn verhouding tot het feit, niet de uitdrukking van het feit op zichzelve. Op het
ogenblik dat wij dogmatisch gaan stellen: dat de door ons geconstateerde relatie de énig
werkelijke en blijvend gelijke is, zullen wij ons niet moer kunnen aanpassen aan de
veranderingen van de werkelijkheid en juist daardoor tekortschieten. Juist daarom heb ik ook
"betrekkelijkheid" als onderwerp genomen. Het is een punt waar je over na moet denken. Ik
zeg niet dat u nu plotseling moet zeggen: Alles is relatief, dus wat komt het er op aan, want
voor u komt het er wel op aan. U hebt nog uw eigen inhoud. Maar op het ogenblik dat u
geneigd bent te zeggen: Ja eigenlijk weet ik het niet, maar dat is de gangbare wet, verklaring
of regel, dan moet u zeggen: Ja maar, staat dat wel vast. Ik wil u niet de twijfel bijbrengen
aan het geheel van uw bestaan en alle wetten daarin, maar ik wil er u op wijzen dat er altijd
weer punten zijn in uw leven, ogenblikken van beleving, van constatering waarbij je zegt: Ja
wat zou het eigenlijk, en dan teruggrijpt op je wetmatigheden, op de regelmaat, op de
vastheid, waarvan het bestaan, ik hoop dat althans een beetje aannemelijk te hebben
gemaakt, niet noodzakelijkerwijze kosmisch waar is. Dat zou ik alleen willen bereiken. Ik hoop,
wanneer u uit het voorgaande conclusies trekt, ze niet alleen theoretisch zullen zijn, maar dat
u zult proberen er in de praktijk iets mee te doen.

Goede avond.

A730116 — RELATIVITEIT, BETREKKELIJKHEID



