
© Orde der Verdraagzamen Brochure België 

 

A730116 – RELATIVITEIT, BETREKKELIJKHEJD 
 

1 

RELATIVITEIT – BETREKKELIJKHEID. 

 

Ik zou willen beginnen met een paar dingen over het menselijk denken, omdat deze misschien 
mijn verder standpunt duidelijker naar voren kunnen doen komen.  

1) De mens leeft in een wereld die hij ondergaat als een continuïteit, maar die hij dualistisch 
beschouwt. De mens denkt in tegenstellingen terwijl hij leeft in een continu verloop. Dit heeft 
grote invloed op zijn reacties en brengt hem ertoe bepaalde mogelijkheden over het hoofd te 
zien, in zijn gedrag bepaalde inconsequenties ter zijde te stellen en, ten laatste: zich een 
oordeel te vormen, waarop hij geen kritiek verder verdraagt omdat in het dualistisch denken 
een standpunt dat wordt ingenomen al heel snel een soort geloofsstandpunt wordt. 

Het tweede punt, waarvoor ik uw aandacht wilde vragen, is de nadruk die vooral in de laatste; 
eeuwen en vooral in deze eeuw, wordt gelegd op de causaliteit, op oorzaak en gevolg: Nu is 
het duidelijk dat oorzaak en gevolg inderdaad bestaan en dat zij invloed hebben op het 
gebeuren. Gelijktijdig echter zijn er zoveel zaken waarvan wij niet kunnen zeggen, waar zij 
vandaan komen, zijn er zoveel werkingen die niet te verklaren zijn in het logisch denken 
volgens oorzaak en gevolg, dat wij ook daarmede zéér voorzichtig moeten zijn. De mens zou 
moeten begrijpen dat oorzaak en gevolg voor hem, in zijn eigen leven, in zijn eigenlijke 
ontwikkeling, mogelijk reëel is, maar dat in het geheel van de wereld andere invloeden een rol 
spelen, waarbij hij de oorzakelijkheid niet kan erkennen, laat staan de oorzaak omschrijven en 
zo de gevolgen redelijk overzien. 

Wel, wanneer wij zeggen dat elke relatie een betrekkelijke is, dan erkennen wij hiermede het 
niet gefixeerd zijn van het heelal, het niet gefixeerd zijn van ons eigen wezen, en al datgene 
wat uit ons eigen wezen voortkomt. Wij moeten het geheel van de gebeurtenissen, maar ook 
van de feiten, van de vaste waarden, van onze erkenningen zien als één deel in een totale 
flux, in een vloed van ontwikkelingen en gebeurtenissen die wij niet geheel overzien. Elke 
vaststelling die wij doen is een momentopname. Het betekent dus dat wij daarbij niet zeker 
zijn of wij wel de juiste interpretatie hebben van het voorgaande, het is ook praktisch zeker 
dat wij geen juist inzicht hebben in datgene wat komen gaat. Wanneer wij geestelijk werken 
en geestelijk leven, dan proberen wij een hogere waarde toe te voegen aan datgene dat 
logisch en normaal bestaat. Wij gaan dus in feite iets poneren, een stelling, een wet, een 
waarheid. Of deze als zodanig aanwezig is weten wij niet, maar wij nemen ze aan. 

Nu wordt dus deze factor, die in zichzelf niet bepaald is, toegevoegd aan wat wij onze logica 
noemen. Het resultaat is daarbij bv. een theologische stelling; deze kan, uitgaande van de 
standpunten, volledig juist, verantwoord, logisch zijn, zonder dat zij daarom in zichzelve 
logisch is. Wat meer is: juist omdat de mens is uitgegaan van een feit dat onbewijsbaar is, 
staat daar tegenover de.mogelijkheid eveneens een onbewijsbaar feit te poneren;-de zwart wit 
verhouding laat zich ook hier gelden - en te komen tot een volledig differente interpretatie, 
een geheel andere uitleg van al datgene dat dan in zo'n stelling verwerkt is. Nu moeten wij 
proberen om het Al te overzien. Dat is vanuit menselijk standpunt heel erg moeilijk en veel 
van hetgeen ik u ga zeggen zal dus, menselijk gezien, vraagwaardig blijven. Het is eveneens 
een geloofsstelling waar je andere stellingen tegenover zou kunnen stellen. Ik hoop echter dat 
u, al is het maar omwille van het experiment, de ontwikkeling van de gedachte, mij een 
ogenblik de mogelijkheid zult geven deze onbewezen dingen naar voren te brengen. Dan stel 
ik in de eerste plaats: 

De gehele kosmos gedraagt zich als een levend organisme, waarbij de wetmatigheden die 
daarbinnen ontstaan, niet voortkomen uit onveranderlijke wetten, maar voortkomen uit het 
gedrag van het levend geheel: kosmos, dat in zichzelf voortdurende veranderingen ondergaat. 
Dat is belangrijk omdat je dan het heelal anders kunt gaan bezien. Vb: Er bestaat de bekende 
theorie van het vliedend Al, onder andere gebaseerd op de roodverkleuring. Dit is op zichzelf 
een redelijke theorie, maar zo vraag ik mij af, kunnen wij inderdaad nu aannemen dat dit wel 
degelijk en blijvend zo is? Wat zijn enkele honderden jaren, in de ongetelde miljoenen jaren 
dat een Nevel bestaat? Wij kunnen met dezelfde gegevens stellen dat er een ademend Al is. Er 
zijn zelfs argumenten aan te voeren waardoor dit wel aannemelijk zou worden, onder meer de 
verschillen in dichtheid die in de materie bestaan onder gelijksoortige omstandigheden. Er 
moeten eens andere omstandigheden zijn geweest en die andere omstandigheden die kunnen 
wij niet verklaren uit de bestaande wetten zonder meer; wij zouden dat wel kunnen doen 



Orde der Verdraagzamen 

A730116 – RELATIVITEIT, BETREKKELIJKHEJD 
 

2 

wanneer wij aannemen dat de ruimtelijke structuur dus aan veranderingen onderhevig is. Dat 
zou betekenen dat ook de bewegingen in de ruimte aan veranderingen onderhevig zijn, dat zij 
dus niet altijd gelijkblijvend zijn. Dit is een stelling die op zichzelf niet al te belangrijk is, maar: 
Wanneer ik kom tot het aanvaarden van een levend organisme, dat ik kosmos of heelal noem, 
zelfs op zuiver materiele basis. Zoals iemand eens heeft gezegd: Heel de kosmos is slechts een 
amoebe die zwemt in de wereldzee der oneindigheid. Een heel mooi beeld, omdat de amoebe 
in zichzelf een zeer simpel wezen is dat toch een eigen gedrag en een eigen leven bezit. 
Wanneer ik dat aanneem, dan wordt ook aanvaardbaarder, dacht ik, dat de onzekerheid vaan 
al hetgeen wij constateren vanuit ons heelal, toeneemt. Wij zijn niet zo zeker als wij denken. 
Wanneer wij spreken over Bv.: de tijd, dan nemen wij maar aan dat die tijd dat die tijd altijd 
gelijkblijvend is. Toch lijkt mij dat helemaal niet zo noodzakelijk. In de eerste plaats kan het 
tijdsbesef of de tijdstelling van de mens veranderen. Natuurlijk! Maar wie zegt ons dat ook het 
levensritme van de mens met het ouder worden van de planeet niet veranderd is? Het zou bv. 
kunnen verklaren waarom men spreekt over zeer oude mensen zoals Mathusalem, om er maar 
een te noemen. Het zou kunnen verklaren hoe dezen een heel hoge leeftijd bereiken. 

Het zou ook kunnen verklaren waarom, onder bepaalde condities, mensen veel ouder worden 
dan de norm, want er zijn dus gebieden zoals Georgië, waar dus de gemiddelde leeftijd die 
bereikt wordt ligt tussen de honderdtwintig en de honderdzestig. Nu, gemiddeld mag ik niet 
zeggen in dit geval, omdat wij de juiste sterfgevallen erbij zouden moeten rekenen, maar dan 
komen wij toch altijd rond een gemiddelde leeftijd die ligt rond de zes à zevenennegentig jaar. 
Maar daar zijn dus enorm veel mensen ouder dan honderd jaar, iets dat hier niet denkbaar is, 
iets wat daar kennelijk normaal is. Gaan wij kijken wat daar aan de hand is, dan ontdekken 
wij: Deze mensen hebben een heel anders levensritme. Hun manier van denken, hun 
bewegen, maar ook hun hele psychische achtergrond verschilt zéér sterk, zelfs van de mensen 
in de omringende gebieden. Het lijkt mij dat dit een even juiste en waarschijnlijk makkelijker 
te hanteren verklaring is, dan het langere leven alleen door een gezond milieu. Want dat 
milieu omvat toch ook wel vele factoren die voor de gezondheid storend zijn. Op deze manier 
kunnen wij zeggen: De tijd wordt door ons wel beschouwd als een constante, maar zij is het 
misschien niet; al wat wij nu constateren is betrekkelijk, a1 datgene dat wij vanuit het heden 
berekenen ten aanzien van het verleden is betrekkelijk, want er zijn verschuivingen van 
waarden die wij eenvoudig niet kunnen constateren. Als u hiermede akkoord bent dan mag ik 
op grond hiervan aannemen dat u het met mij eens bent dat de betrekkelijkheid vaststaat van 
alle zogenaamde constante waarden en normen. Nu kunnen wij natuurlijk nog wel meer 
aardigheidjes gaan uithalen en zeggen dat; zowel tijd, als het concept van ruimte en afstand in 
ruimte, niets anders is dan een interpretatie van beweging in ruimte. Dan komen wij heel dicht 
in de stelling die Einstein en anderen na hem ontwikkeld hebben. Maar wanneer wij dat doen 
dan komen wij ook tot de vreemde conclusie dat dus: Tijd en afstand, vergelijkbare waarden 
zouden moeten zijn; zij zijn het niet in de praktijk, maar zij zouden het moeten zijn. Dit: "zij 
zouden het moeten zijn" is echter alleen verklaarbaar, want wij hebben de feiten die het 
tegenspreken„ wanneer wij aannemen dat er nog iets anders is, een andere afmeting die wij 
niet kennen, een ander gebied dat wij niet als mens betreden, en dan komen wij als vanzelf tot 
het postuleren van meer dimensionale stelsels. Er zijn er heel wat, zoals u weet, het negen-
dimensionale, het zeven-dimensionale, het vijf- en vier- dimensionale en daartussen zullen er 
ondertussen ook nog wel gekomen zijn. Iedereen probeert op die manier duidelijk te maken, 
dat er toch een vaste wet is, dat die vaste wet alleen verklaard moet worden door het 
aanwezig zijn van andere dimensies, dus andere meetbare afstanden die althans theoretisch 
onder een hoek van 90° staan ten opzichte van andere lijnen, dat die er moeten zijn, want 
anders is er geen wetmatigheid. Nu zal ik de laatste zijn om het bestaan van andere dimensies 
te ontkennen. Maar ik zou hier toch even willen wijzen op een ander punt: Dat alle speculaties 
in dit opzicht wijzen op de behoefte van de mens de wetmatigheid en de continuïteit van zijn 
eigen bestaan en wereld aan te tonen. Er is dus een behoefte element dat de mens 

er toe brengt zo te denken. Een behoefte element dat wij ook elders aantreffen. Neem bv. 
agressie. In elke mens is agressie; de ontlading van die agressie kan heel verschillend zijn: de 
één wordt missionaris en de ander moordenaar, maar die agressie is er. Wanneer wij nu 
zeggen: Ja, maar die agressie is er niet bij de missionaris, dan maakt u een fout. Dan hebt u 
het dualistisch zwart-wit denken uitgeschakeld omdat het zo moeilijk is een verklaring te 
vinden. Wanneer wij reëel zijn, dan zeggen wij: Kijk als het allebei agressie is, dan moet er 
een rede zijn waarom die agressie zich enerzijds zus en anderzijds zo ontlaadt. Dan moet er 
dus een factor zijn en die factor hoeft geen wetmatigheid te zijn maar zij moet er toch dichtbij 



© Orde der Verdraagzamen Brochure België 

 

A730116 – RELATIVITEIT, BETREKKELIJKHEJD 
 

3 

komen, die ons duidelijk maakt waarom de ene mens zus reageert, op de agressie die in hem 
is ingebouwd, en de ander zo! Het lijkt mij dat wij ook hier vaak de fout maken om te zeggen: 
Ja, dit is goed, maar dat is kwaad. Dat wij dus a-priori een oordeel vellen en dat wij niet 
proberen de essentie te vinden. Het is gemakkelijk genoeg een sociale studie te maken en het 
gedragspatroon van de massa bv. te overzien. Maar is dat gedragspatroon wel een juist 
gedragspatroon of is het slechts een patroon dat wij creëren om een verklaring te geven? Wij 
creëren wetmatigheden om de verschijnselen aan onszelf te verklaren. Anders gezegd: De 
wetmatigheden en regels die wij op deze wijze ontwerpen, zijn deel van onszelf, niet van de 
kosmos buiten ons, niet van het heelal waarin wij leven. Ik zou dit voort kunnen zetten bv. ten 
aanzien van moraliteit. Moraliteit is ook iets dat maatschappelijk tot stand komt. En nu kunnen 
wij wel zeggen: Er is een Goddelijke openbaring die ons dit of dat zegt, maar de praktijk is 
anders dan die Goddelijke openbaring. Mag ik er u aan herinneren dat er Bv. staat: Gij zult 
niet doden. Wat moeten wij dan denken van de mensen die roekeloos rijden in het verkeer, 
dus die kennelijk het risico gaan lopen een verbod te overtreden of erger nog: De mensen die 
in een strijd voor democratie of het ware geloof, andere mensen ombrengen? Ergens dus een 
discrepantie, een strijdigheid, een onjuistheid, een onevenwichtigheid, een onoverbrugbare 
kloof. Dus de moraal is niet, en dat moeten wij vooropstellen, de regel die officieel gesteld 
wordt, maar het is de aanpassing van de mens, ondanks die regel, aan zijn eigen milieu en zijn 
eigen gedrag. Wanneer wij nu uitgaan van de gestelde normen die dus, ten aanzien van de 
massaliteit, abstract lijken in feite en er niets werkelijk mee te maken hebben, dan zijn wij ook 
geneigd om voorbij te zien aan de wetmatigheid die dat gedrag beïnvloed. Op het ogenblik dat 
wij zeggen: Goed of kwaad hebben wij een oordeel gesproken waardoor wij niet meer in staat 
zijn de oorzaak zuiver te vinden. Dat is een heel vreemd verschijnsel, maar het komt steeds 
meer voor. Ook hier is: alles wat de mens doet eigenlijk wel erg relatief, het is erg 
betrekkelijk, het is allemaa1 uitgaande van een standpunt. En ik heb zo het gevoel dat de 
meeste mensen hier een oude stelling aanhalen; dat zij zeggen: Ach geef me een hefboom 
buiten de aarde met een steunpunt en ik zal de aarde uit haar baan gooien, maar dat hebben 
zij juist niet. Wat zij hebben is die wereld, die wereld met al haar vreemde verschijnselen, met 
haar vooropgezette mentaliteit, waar niemand naar leeft, die wereld met haar denkwijzen, die 
vaak in strijd zijn met de feiten, die wereld met haar denkbeeld van een vaste ordening, terwijl 
die ordening voortdurend wordt omvergeworpen. Ik dacht dat wij hier een belangrijk punt 
hadden. Wij moeten stellen dat in de totale onzekerheid die, ten aanzien van andere feiten dan 
de huidige, voor ons bestaat, wij altijd uit moeten gaan van onszelf van onze innerlijke 
waarheid, zover dit ons eigen gedrag betreft en tot op het ogenblik dat wij door de feiten zien 
dat dit niet beantwoord aan onze voorstelling. 

Wanneer wij stellen dat oorzaak en gevolg in de droomwereld niet met elkaar verbonden zijn, 
dat in de droomwereld geen verband staat tussen twee opeenvolgende momenten, mogen wij 
dan misschien aannemen dat in dit, niet door uiterlijke invloeden gelimiteerd reageren van het 
eigen "ik", een tendens naar voren komt die in het menselijk wezen zelf bestaat? Ik stel dit 
vragend, ofschoon ik meen dat ik dit als een voorlopige zekerheid kan beschouwen. Maar voor 
u moet dat een vraag zijn. Indien de mens niet noodzakelijker wijze moet denken in een 
regelmatig verloop van oorzaak en gevolg, is het dan wel noodzakelijk, vraag ik mij af, dat de 
mens leeft in een normaal verloop van oorzaak en gevolg? Want dat is een hele vraag! Het 
denken van de mens bepaalt een groot gedeelte van zijn ervaring, maar als dat denken 
vrijkomt van een aantal beperkingen en dus refereert tot zijn meer normale reactie, is dan nog 
steeds hetzelfde van kracht? Wij hebben een groot aantal voorbeelden in boeken, die velen 
toch als gezaghebbend beschouwen, waaruit blijkt dat de normale gang van, zaken en de 
normale wetmatigheid soms wordt opgeheven. En laten wij dan maar weer gewoon 
teruggrijpen naar het evangelie. Jezus wandelt over de wateren. Simon-Petrus wandelt ook 
over die wateren tot hij zich realiseert wat hij doet, dan zinkt hij. Jezus geneest zieken, Hij 
wekt doden op. De apostelen doen dit eveneens, maar niet altijd met groot succes. Ook 
diegenen die Jezus niet persoonlijk gekend hebben, onder de latere leerlingen, blijven toch in 
staat om die dingen te doen. Wat zij doen is theoretisch onmogelijk. Van ingewijden wordt 
ondermeer ook verteld dat zij over water kunnen lopen, dat zij in de lucht kunnen opstijgen, er 
wordt verteld dat zij een materie kunnen veranderen. Een ven de oude verhalen die altijd weer 
de ronde blijft doen is wel van een ingewijde die een hongerig man ontmoet, in Tibet, en hem 
dus iets wil geven en dan wijst op een steen en zegt: Dat is Champa. Dat is een poederachtig 
mengsel dus van meel met enig vet erin en zo kan die man zich weer voeden. Deze verhalen 
worden door velen als volledig juist beschouwd. Er zijn ook in de moderne tijd aanwijzingen 



Orde der Verdraagzamen 

A730116 – RELATIVITEIT, BETREKKELIJKHEJD 
 

4 

dat, onder bepaalde omstandigheden, de normale gang van zaken onderbroken wordt, dat de 
normale oorzaak en gevolgwerking ophoudt en dat er iets gebeurt dat wij niet kunnen 
verklaren. Wij kunnen dat vinden in vormen van paranormale genezing, maar wij vinden het 
net zo goed in de invloed die een patiënt, door iedereen reeds opgegeven, plotseling schijnt te 
ondergaan met een contact met een medemens. Het besef is op een bepaalde persoon gericht 
en ziet de ziekteprocessen, die schijnbaar niet meer teruggedraaid konden worden, stoppen: 
de genezing begint. A1 deze dingen wijzen erop dat het denkvermogen van de mens, volgens 
mij, dan toch wel een grote invloed heeft. Wanneer ik dan in het bijzonder de nadruk leg op 
die wandeling over de wateren van Simon-Petrus, dan doe ik dit omdat daaraan een zeer 
typisch aspect aan vast zit. Zolang de man niet denkt aan wat hij doet, kan hij onlogisch en 
tegen de natuurwetten in, over de wateren gaan. Op het ogenblik dat hij zich de logica van de 
mens herinnert begint hij te zinken. Is hier misschien een verandering van mentale toestand 
de oorzaak van de verandering van zijn mogelijkheden? Ik stel het nog steeds vragenderwijze. 
Maar ik dacht dat je toch met enige zekerheid zou kunnen zeggen dat een verandering van 
mentale toestand, voor een mens, een verandering van mogelijkheden betekent, en dat die 
verandering van mogelijkheden wel degelijk verder kan gaan dan het normale. Er zijn 
voorbeelden van mensen die wichelroedelopers worden genoemd, maar die eigenlijk die 
wichelroede alleen maar nodig hebben,om uitdrukking te geven aan, zeg maar: onbewuste 
impuls. Die mensen zoeken naar water; zij zoeken naar olie en in vele gevallen bereiken zij er 
iets mee. De vraag is alweer: Welk mechanisme functioneert hier? Want, wat er gebeurt is niet 
logisch. De normale oorzaak en gevolgwerking valt hier ergens erg moeilijk, want er gebeurt 
iets dat niet behoort tot de erkende oorzaken. Wat is er aan de hand? Alweer de instelling van 
de persoon verandert. Dus zijn denken. En is het nu zo vreemd wanneer ik zeg: dat de mens 
in zijn concentratie terugvalt tot die sequenties van gebeurtenissen zoals wij er in de droom 
zien, waarbij de samenhang niet noodzakelijkerwijze aanwezig is, maar de beleving wel 
degelijk afzonderlijk naar voren treedt. Ik dacht: wanneer wij dat zouden stellen, wij niet 
alleen een verklaring zouden hebben voor die man die wichelroede loopt, maar ook voor dat 
veel zeldzamer voorkomende geval van de man die zogenaamde Xstraal-ogen heeft. Iemand 
die dus, door gesteentelagen heen, bepaalde gesteentebreuken schijnt te zien. Ook hiervan 
zijn gecertificeerde voorbeelden opgenomen in de parapsychologie. Dit mogen wij dus wel als 
bestaand aanvaarden. En waarom zouden wij dan ook niet aannemen dat het juist deze 
schijnbaar onlogische, deze helemaal niet meer op wetmatigheden geconcentreerde reactie is, 
waardoor bv. in Nieuw Guinea iemand een grasbosje neemt, een pijltje schiet en zegt: Daar is 
de man die wij hebben moeten. Tovenarij! Ja, maar is die tovenarij iets anders dan een 
methode om je los te maken van de normale oorzaak en gevolgwerkingen, waaraan je als 
mens jezelf gebonden acht? Ik acht het de moeite waard zou zijn in deze richting eens voort te 
denken, ook voor uzelf. Want de doorsnee mens gaat wel uit van vaste waarden in zijn leven, 
maar zijn die waarden werkelijk vast? Ik geloof dat iedereen, die wel eens een verstrooidheid 
of op een andere manier een afwijking doormaakt, geconfronteerd wordt met dingen die je 
niet helemaal kan verklaren. Later vindt ge een verklaring ervoor; de mens rationaliseert alles 
en geeft overal dan weer een redelijke samenhang aan zodat het a.u.b. blijft passen als feit in 
de wetmatigheden die hij voor zichzelf ontworpen heeft. Maar ik stel dat de verklaring niet 
identiek is met het feit. Ik ga nog verder: ik stel dat de verklaring die gegeven wordt vaak 
strijdig is met het feit. Ik stel dat mensen die een stem horen, die hen iets zegt, die stem niet 
regel horen, maar dat zij op een of andere manier iets weten. Ik stel dat mensen, die op een 
gegeven ogenblik visioenen krijgen, vaak helemaal geen visioenen hebben, dat dit alleen voor 
hen de verklaring is van een complex geheel dat plotseling in hen aanwezig blijkt en waar zij 
geen raad mee weten. Ik stel dat de mens geestelijk veel verder de materie kan beheersen 
dan hij gemeenlijk doet, maar dat hij tot die beheersing alleen kan komen omdat die mens zijn 
wetmatigheden als betrekkelijk gaat beschouwen. 

Dan komen wij nog aan een heel interessant stukje want, wanneer wij het voorgaande 
allemaal aannemen, dan wordt de grote vraag wel gesteld: Of wij al datgene wat wij als reëel 
stellers wel in concreto als zodanig mogen beschouwen Wij leven in een wereld waarin 
waarden zijn, waarden die wij niet helemaal kunnen verklaren. Wij hebben daarin een vast 
raster geschapen, een erkenningsraster dat wij "wet" nemen. Het betekent dat elke factor die 
buiten het raster valt als niet erkent ter zijde wordt geschoven, tot het ogenblik dat wij het 
raster omvormen tot een kader. U weet toch wat een raster is? Het is een lijnenstelsel, waarbij 
men de punten,waarop de lijnen elkaar raken, kan versterken en daardoor een zwart-wit 
beeldcombinatie kan krijgen, zoals in een drukkerij bv. Wanneer ik zeg: kader, dan bedoel ik 



© Orde der Verdraagzamen Brochure België 

 

A730116 – RELATIVITEIT, BETREKKELIJKHEJD 
 

5 

een omlijsting; er is een begrenzing en die begrenzing is voor ons noodzakelijk omdat ons 
eigen vermogen nu eenmaal niet onbegrensd is. Dit geldt voor de mens, het geldt ook voor de 
geest. Maar wanneer wij daarbinnen geen raster meer aanleggen en dus niet meer zeggen dat 
het alleen op die manier zich manifesteren, dan zal er wel eens, inplaats van een twee 
dimensionaal beeld in zwart-wit, een drie dimensionaal beeld kunnen komen in kleur. Ik geloof 
dat dat in werkelijkheid het geval is. De mensen hebben de laatste tijd nogal vorderingen 
gemaakt in de atoomchemie onder meer; zij hebben heel veel geleerd omtrent de gedragingen 
van kleinste delen; zij zijn doorgedrongen in die wonderlijke wereld waarin "nu" soms twee 
plaatsen tegelijk kan betekenen, zoals bij een elektron. Een kort ogenblik, maar een kort 
ogenblik zijn zij a.h.w. op twee plaatsen tegelijk meetbaar. Wanneer je al die dingen gaat 
overzien, dan zeg je: Ja wij verklaren dit allemaal wel maar is er misschien een kwestie van 
energie, van energieniveau die voor het verschijnsel bepalend is. Is de werkelijkheid misschien 
in de eerste plaats de kracht en is alles wat daar meer concreet uit: voortkomt alleen eigenlijk 
maar een nevenverschijnsel, een neveneffect. Wanneer je kijkt naar ruimte en 
materieverhouding in het atoom, dan moet je tot de conclusie komen dat de uiterlijke 
waardeerbaarheid van het atoom een soort neveneffect is van een ruimtelijke constellatie. Met 
andere woorden: Een atoom is eigenlijk een hele hoop niet, waarin een paar kleine puntjes iets 
een enorme snelheid hebben en daardoor het uiterlijk van iets verschaffen. Een leuk geintje, 
dat moet u maar eens proberen tegen een deskundige en kijken wat hij zegt. Ik zeg dat voor 
het atoom, omdat de mens hier binnengedrongen is in een wereld die niet werkelijk de zijne is 
en die hij eigenlijk grotendeels abstract moet benaderen. Hij heeft dus wel enkele concrete 
mogelijkheden, maar die zijn zeer beperkt. Al wat daartussen ligt moet hij door berekening en 
veronderstelling creëren. Hij komt zo in een wereld terecht waarin hij natuurlijk ook wetten 
schept voor zichzelf, maar waarin die wetten lang niet altijd duidelijk zijn, Waarom bv. kan in 
een en hetzelfde atoomgewicht, bij dezelfde materiële reactie naar buiten toe, toch een 
verschil in atoomstructuur bestaan. Een van de vragen waarop tot noch toe nooit een 
antwoord is gegeven zover ik weet. Het is zo dat wij een indeling hebben gemaakt. En omdat 
het een wereld is die ver van ons af ligt, zijn wij geneigd om daar méér speculatief te werk te 
gaan dan in onze eigen wereld. Het zelfde dus, ten aanzien van de ruimte. Ten aanzien van de 
ruimte wordt veel waargenomen, daarnaast nog veel meer gespeculeerd. Maar, omdat wij 
onszelf voelen als deel van de ruimte, zijn wij niet geneigd met onze speculaties zo ver te gaan 
als bv. in de wereld van het atoom wat, omdat het zo klein is, vreemd genoeg voor de mens 
minder reëel schijnt te zijn. Hij weet wel dat het werkt, maar er is een abstractie die je aan de 
sterren nog niet helemaal kunt toekennen, want daar weet je net genoeg van om te weten: zij 
liggen eigenlijk dicht bij ons, al zijn de afstanden ook onmetelijk. In die atoomchemie meen ik 
iets te ontdekken in de laatste tijd. Ik meen namelijk dat het naast een concrete wetenschap 
ook langzaam maar zeker een filosofie aan 't worden is. Hetzelfde vind ik dus in bepaalde 
afdelingen van de mathematica. Ook hier werkt de mens met zijn eigen wetmatigheden, zijn 
eigen verhoudingen, maar hij komt tot een gebied waarmee hij zich moeilijk meer kan 
vereenzelvigen. Ook hier is hij geneigd om de rasterwerking over boord te gooien, ook hier 
gaat hij vrijer interpreteren. En het blijkt juist dat die vrijere interpretatie, die vrijere 
benadering, ook al wordt zij later weer volgens de wetmatigheden zo goed mogelijk 
omschreven, de mens helpt om veel meer te zien, om veel meer te begrijpen dan kort geleden 
nog mogelijk scheen. Nu vraag ik mij af: Is hier niet het relatief stellen van waarden en zelfs 
van wetten belangrijk geweest? Is niet de benadering van een dergelijk gebied als het grote 
onbekende, waarin divisie en subdivisie voortdurend weer voorkomen, waarin: wat een geheel 
leek vandaag, morgen in zichzelf weer een geheel zonnestelsel is. Is dat niet datgene wat het 
ons mogelijk maakt om verder te gaan? Zouden wij niet in onze eigen wereld op dezelfde wijze 
moeten proberen om niet alleen eenheid en grote lijnen te zien, maar juist ook door te dringen 
in de verschijnselen die niet passen binnen dat grote kader. Wij zouden het raster weg moeten 
nemen en daarvoor in de plaats de onbegrepen gebeurtenissen hun eigen kans moeten geven. 

Hierdoor zou het dualisme van een zwart wit denken, dat het merendeel van de mensen 
beheerst, langzaam plaats gaan maken voor een zeker en meer tonen althans van grijs 
bestaan denken en op de duur, naar ik meen, in een identificerend kleur denken, want de 
kleur draagt in zich een eigen betekenis, een eigen emotie. En zodra wij in staat zijn om te 
komen tot een denken dat zover onderscheidt dat wij a.h.w. de kleur, en dat is meteen ook de 
sfeer de achtergrond, de inhoud van de dingen gaan zien, dan geloof ik dat wij zijn gekomen 
op een punt waar wij de beperking ook van een driedimensionaal denken eindelijk kunnen 
overwinnen. Want dan gaan, wij doordringen in een wereld die, door zijn emotionele 



Orde der Verdraagzamen 

A730116 – RELATIVITEIT, BETREKKELIJKHEJD 
 

6 

betekenis, de mogelijkheid geeft aan de bestaande zintuiglijke waarneming, nieuwe impressies 
en dus ook nieuwe waarderingen, zelfs metingen en afmetingen, toe te voegen. Vindt u het 
moeilijk? Laten wij het dan eenvoudiger maken: 

Kijk eens, ik stel nu dit: Wanneer u uitgaat van het standpunt: dit is zo, dan maakt u het 
zichzelf onmogelijk om iets te constateren dat zegt dat het niet zo is, want u gaat dat 
automatisch verwerpen. U gaat dat omdraaien en u gaat het verdringen. Dat is een 
eenvoudige stelling. Dan gaan wij nog één stapje verder. De dingen hebben niet alleen 
afmetingen en duur, zij hebben ook nog wat je noemt: een zeker sfeertje, zij stralen iets uit, 
iets dat je gevoelsmatig constateert. Als dat gevoelsmatig geconstateerde nu ook eens een 
eigenschap zou zijn, net zo echt als die constateerbare afmetingen, net zo echt als de 
bestaansduur, zoals zij gemeten kan worden in de tijd, zouden wij dan te maken hebben met 
wat wij een nieuwe dimensie kunnen noemen? Een andere afmeting, een andere reeks van 
eigenschappen, en dan is het ook niet reëel meer om iets te bekijken alleen op basis van wat 
het nu is. In de bouwtechnieken van deze tijd speelt het overigens al een rol. Men gaat niet 
alleen meer uit van vormgeving, dus de driedimensionale structuur, maar men gaat ook nog 
uit van duurzaamheid. Men vraagt zich dus af: Wat is de energie die wij erin zetten en hoelang 
duurt het dan voordat dat ding in mekaar valt? Maar als wij nu ook nog eens gingen vragen:en 
hoe reageren de mensen erop? Wat heeft dat structurele geheel, met zijn bepaalde tijdsduur 
voor een mens te zeggen? Dan zou je niet alleen de affiniteit tussen mens en woning weer 
sterker krijgen dan zij op het ogenblik in vele streken is, maar je zou daarnaast gaan begrijpen 
dat: bepaalde ruimtelijke verhoudingen plus bepaalde structuurmogelijkheden misschien, de 
gebruikte materialen desnoods of de duurzaamheid ervan ook nog weer een soort aparte 
waarde hebben, die de mens wel niet bewust kan verwerken, maar die die wel aanvoelt. En 
dan zou je gekomen zijn op een punt waar je gaat zeggen: Het is belangrijk dat ik ook met de 
sfeer rekening hou, met de uitstraling. Een voorwerp dat moet niet alleen deugdelijk zijn, aan 
zijn doel beantwoorden, het moet niet alleen fraai zijn, maar het moet ook attractief zijn, 
m.a.w.: Er moet tussen product en consument een zekere affiniteitmogelijkheid bestaan. Dat 
kun je natuurlijk doen door zeeppoeder in een bepaald pakje te doen, of sigaretten een 
bepaald pakje te geven en koekjes in een bepaalde vorm te bakken. 

Dat weet men wel, dat is een verkoopsargument. Maar heeft men zich wel eens afgevraagd: 
Waarom? En dan niet alleen: de mens is gevoelig voor primaire kleuren, of kleuren hebben een 
bepaalde symbolische waarde, maar alleen: waarom vindt men nu Bv. de ene theepot, gelijke 
vorm, gelijke structuur verder, in bruin niet aanvaardbaar en in wit wel? Wat is het verschil, is 
dat alleen maar de kleur, of is er een verandering in het glazuur? Laten wij eens kijken of wij 
diezelfde theepot nu bruin kunnen maken met een glazuur dat verder, in zijn chemische 
bestanddelen, praktisch gelijk is. Is die mogelijkheid aanwezig zonder dus een aparte kleurstof 
te gebruiken, want vinden wij dus dat die kleur niet helemaal precies zo wordt, maar dat deze 
tint natuurlijker bruint, wederom attractiever is. Een aardigheid die op het ogenblik te 
constateren is overigens, met bepaalde vormen van Terracottawerk, die ook geglazuurd 
worden, of op een bepaalde wijze zo gebakken, dat zij uitglazuren. Hierin zijn dus 
kleurcombinaties aanwezig, maar de attractiviteit van het voorwerp, gelijke vorm, gelijke 
kleur, blijkt voor het merendeel der mensen, wij gaan nu niet de keuze "mooi" alleen nemen, 
even aanvaardbaar. Verander de kleisoort waarmee je bakt en er ontstaat een verschil in de 
aanvaardbaarheid. Hoe komt dat? Alweer: Omdat er wel relaties bestaan, maar de relaties, 
zoals de mens die logisch meent te verklaren, zijn maar ten dele waar. Er is een relativiteit, er 
verschuiving van waarden mogelijk: Hoe komt het dat, van vandaag op morgen, de reactie 
van de mensen op een bepaald woord, op een bepaalde melodie, op een bepaalde vorm ineens 
verandert? Het onverklaarbaar modeverschijnsel zegt men dan. Maar hoe komt het dat dat 
gelijkertijd gebeurt en niet alleen daar waar de nieuwe vorm of de nieuwe formule aanwezig is, 
de nieuwe klank? Maar ook elders, waar die niet aanwezig is? Daar zien wij bijna gelijktijdig de 
neiging ontstaan naar iets anders te zoeken. Hoe komt dat? Hier is een invloed aan 't werk. En 
nu ga ik langzaam maar zeker afronden. 

Ik heb u gezegd: Het is voor u ter overdenking. Niet omdat u nu moet zeggen dat is evangelie. 
Ik stel nu het volgende: De kosmos is iets wat wij niet wezenlijk kennen. Ons verblijf in die 
kosmos, althans in stoffelijke vorm, is niet dermate lang. En de historie van de mensheid op 
zichzelf, zover gekend, is niet dermate lang, dat wij concrete conclusies kunnen trekken. Maar 
dat "sfeergevoeligheid" overal bestaat, dat plotselinge veranderingen in emotionaliteit en 
mentaliteit overal voorkomen en de hele wereld, in zéér korte tijd, soms van enkele jaren 



© Orde der Verdraagzamen Brochure België 

 

A730116 – RELATIVITEIT, BETREKKELIJKHEJD 
 

7 

schijnen te omvatten, zonder dat daar een kenbare oorzaak voor is, wijst erop dat andere 
krachten aanwezig zijn. En nu stel ik: Er zijn bepaalde krachten, werkende misschien zonder 
een voor ons kenbare regelmaat, welke invloed gereleerd is aan het menselijk denken en 
gevoelsleven en die daardoor een verschuiving van waarden daarbinnen teweeg kunnen 
brengen. Kosmische krachten, kosmische entiteiten, noem het God, noem het Engelen, ‘t is 
maar welke naam je er aan geeft, maar dus ongeziene krachten. Dan moet ik daarbij ook 
stellen dat deze krachten, omdat zij niet reëel constateerbaar zijn op aarde, moeten behoren 
tot een energieniveau dat sterk afwijkt van wat de mens op aarde heeft. Dit energieniveau zou 
moeten liggen in de grootorde van bv. centimetertrillingen. In die buurt namelijk treden soms 
fenomenen op. Wanneer dit het geval is bestaat er een wereld van energie, die wel degelijk de 
mens beïnvloedt; de mens schijnt ook, onder bepaalde omstandigheden, die wereld te kunnen 
beïnvloeden. Is dan de energie niet de werkelijkheid en is al het andere bijkomstig? Zo men 
hier Ja op wil zeggen, komt als volgende vraag hieruit voort: Is niet al datgene dat wij als 
concrete waarde beschouwen in onze wereld, relatief waardevol. Dat wil zeggen: nu voor ons 
waardevol, zonder dat het kosmisch waardevol behoeft te zijn of kan zijn. Is het antwoord ook 
hierop: Ja, dan volgt een laatste vraag: Wat is dan voor ons essentieel? En ik geloof dat wij 
dan als enig antwoord kunnen geven; onder de omstandigheden: Energie die in ons bestaat, 
energie die wij niet kunnen meten, niet kunnen vastleggen en heel moeilijk kunnen wegen 
geloof ik, maar energie die niet alleen het menselijk leven uitmaakt, maar die kennelijk veel 
meer uitmaakt; die de verbinding vormt tussen de mens en wat hij ziet als feiten, de kracht 
waardoor zijn gedachten vorm kunnen krijgen, de kracht die iets presteert wat hij "willen" 
noemt. Indien dit waar is, dan moeten wij stellen: Alle waarden die wij kennen zijn 
betrekkelijke waarheden, alle conclusies die wij hebben, ten aanzien van causaliteit en 
dergelijke, omvatten betrekkelijk waarheden. Maar wijzelf zijn deel van iets dat nog andere 
waarden omvat. Zeg maar: Een grotere waarheid. Wanneer wij dan toegang zoeken tot 
onszelve, als mens of geest, zullen wij mogelijk die grotere waarheid erkennen en daardoor in 
de betrekkelijkheid, die ook daarin naar ik aanneem nog zou bestaan, het dualisme verliezen, 
de neiging om stellingen tegenover elkaar te zetten, om alles te delen in zwart- en 
witverhoudingen. Ik geloof dat wij dan pas ons bewust kunnen worden van iets, dat, volgens 
mij toch, een soort functionaliteit moet zijn, een redelijke werkzaamheid, al is het niet 
menselijk redelijk, van de kosmos, van het geheel waarin wij vertoeven. Hebt u vragen?  

� Waarom is het menselijk denken gegroeid en gebaseerd op het "oorzaak en gevolg" 
denken? Is het eventueel ook in een andere richting te verwezenlijken? 

Ik geloof dat het menselijk denken nog niet eens zo lang in de richting van "oorzaak en 
gevolgdenken" is geëvolueerd. Ik meen dat je dat kunt rekenen vanaf 200 voor Christus, 
wanneer wij de eerste denkers hebben die daar rekening gaan mee houden, ofschoon anderen 
het nog steeds niet hebben overzien dat het in hen is. Ik meen verder dat de neiging van de 
mens, om zijn eigen wereld aan zich te onderwerpen, in het begin een poging inhield om dit 
magisch te doen. En magisch is voor een groot gedeelte emotioneel. Van deze emotionaliteit is 
hij steeds meer in de richting gaan streven van een factuele beheersing Dus een redelijk, een 
rationele beheersingsmogelijkheid. Hierdoor heeft hij zich geconcentreerd op de materie, maar 
hij heeft gelijktijdig, al datgene wat niet materie was, als onbelangrijk verwaarloosd, tot op het 
ogenblik dat hij deze geestelijke achtergronden eigenlijk niet meer wilde erkennen, omdat zij 
hem in de weg stonden bij zijn pogingen zijn wereld beter te beheersen en zijn materie dus 
meer te beheersen. De moeilijkheid daarbij is ongetwijfeld, voor deze tijd dat de mens door 
een beheersing die hij absoluut achtte, maar die in feite zéér gedeeltelijk is door een gebrek 
aan aanvoelen en kennis, hem nu in een wereld plaatst, waarin veranderingen noodzakelijk 
zijn maar gelijktijdig, en dat is het moeilijke, zijn hele wijze van denken en leven die toch, 
laten wij eerlijk zijn, voor iedereen op een of andere vorm van winstprincipe is gebaseerd. 
Hetzij aanzien, hetzij zelfrechtvaardiging, uitverkiezing of alleen maar geld. 

Dat deze maatschappij dus moet veranderen in een harmonische maatschappij, waarbij dus 
het aanvallen van elkaar belangrijker is dan de poging om je tegenover elkaar te handhaven. 
Ik dacht dat dit één van de uiterste ontwikkelingen was. Maar het menselijk denken is eigenlijk 
begonnen met de poging van de mens om zijn materiële wereld, dus niet alleen incidenteel, te 
gebruiken maar haar dus rationeel te ontleden en aan zichzelf volledig te onderwerpen. 

� Zouden wij dan mogen besluiten dat bv. in een ander deel dan de kosmos, waar eventueel 
levende wezens zijn, een niet "oorzaak en gevolgwerking" zou heersen? 



Orde der Verdraagzamen 

A730116 – RELATIVITEIT, BETREKKELIJKHEJD 
 

8 

Het is dus denkbaar voor u, voor mij is het wel een feitelijke waarheid dat er dus bewuste 
denkende wezens bestaan, levende zelfs in wat u als een maatschappelijk verband beschouwt, 
welke géén causaliteit denken kennen, bij wie het "oorzaak en gevolgdenken" dus niet 
aanwezig is in de vorm waarin het voor u bestaat, maar waarbij het: elk ogenblik erkennen 
van een juiste sfeer of juiste emotie, nog beter, het geheel van de samenleving a.h.w. 
automatisch voortdurend hergroepeert in nieuwe patronen; iets wat overigens voor de mens 
voorlopig nog niet denkbaar is. 

� Is het voor de wetenschap den absoluut nodig dat zij voor alles het "waarom" vraagt ? 
Ik geloof dat dat voor de wetenschap niet absoluut nodig is. Er komt namelijk een ogenblik dat 
wij met ons waarom te ver gaan. Vb.: Wij kunnen gaan debatteren over de vraag of God 
bestaat, maar dat kan op dit moment voor ons toch niets veranderen. Wij kunnen ons beter 
afvragen of datgene wat wij, op dit moment, als menselijk juist ervaren uitvoerbaar is en zo 
ja, hoe? Ik meen dat het voor de wetenschap ook zo is. Het is voor haar niet noodzakelijk haar 
kennis voortdurend verder uit te diepen in één en dezelfde richting om een uiteindelijke 
verklaring te vinden. Ik dacht dat de wetenschap, in zichzelve, zou moeten begrijpen dat zij 
een werktuig is voor de mens en niet een doel. De wetenschap moet de mens in staat stellen 
om te weten, beter te leven misschien, bewuster te leven; zij is zeker datgene niet waaraan de 
mens mag worden opgeofferd. Op het ogenblik dat je daaraan toekomt, dan zeg je dus: Ja die 
wetenschap moet haar beperktheid begrijpen. Medische wetenschap bv. is erg belangrijk, 
maar wanneer wij zien dat in de farmacie gelijksoortige middelen met gelijksoortige werkingen 
overal en ten koste van heel veel moeite worden vervaardigd, alleen maar om patenten te 
ontduiken en zo zelf op de markt te kunnen komen, dan kunnen wij zeggen: Alles wat hier 
wetenschappelijk aan wordt besteed is verspilling, zogoed als het hele proces op zichzelf een 
verspilling is van mensen, van materiaal en misschien zelfs hier en daar van gezondheid. Want 
niet al die producten zijn dan evengoed en evengoed uitgetest. Als u dat nu als voorbeeld 
houdt dan kunt u zeggen: Wetenschap is datgene dat de mens mogelijk maakt zijn wereld 
beter de begrijpen en in die wereld juister te reageren. Dan kan ik zeggen bv.: de kennis van 
het atoom is belangrijk, omdat voor de mens het energievraagstuk gaat opdoemen. In dat 
opzicht is het zéér belangrijk, maar als een poging om de herkomst van het A1 te verklaren, 
geloof ik, dat het op zich niet zo belangrijk is. De belangrijkheid ligt in datgene dat het voor 
allen betekent; niet in een abstracte bereiking die alleen voor enkelen bestaat. Ik weet dat 
velen dat niet met mij eens zullen zijn en ik wil er daarom onmiddellijk aan toevoegen: dat dit 
mijn inziens niet alleen geldt voor de wetenschap.Zo meen ik dat, aan de kunstenaar, de eis 
mag worden gesteld dat zijn kunst in de eerste plaats communicatie is en in de tweede plaats 
beantwoordt aan datgene wat voor de mens, op dat ogenblik, nodig is. Ik meen niet dat de 
kunstenaar dat alleen mag bepalen, ik meen dat die bepaling moet ontstaat door een synthese 
tussen het denken van de kunstenaar en de behoefte van zijn gehoor. Op het ogenblik dat 
men een kunst verder ontwikkelt omdat zij als kunstvorm interessant is, geloof ik dat men 
eveneens een fout maakt. En dat kunnen wij zeggen voor techniek en alle andere dingen. Ik 
meen dat de mens vaak bezeten wordt door dingen, juist omdat hij ze voortdurend blijft 
bevorderen zonder zich af te vragen wat zij zijn; maar ik geloof anderzijds dat de mens, die 
alleen verklaringen zoekt, juist daardoor in de praktijk faalt. Ik dacht dat voor een mens, waar 
elk ogenblik, vanuit mijn standpunt, een soort hergeboorte is waarin je opnieuw waar moet 
maken wie of wat je bent. Het erg belangrijke is dat hij zich eerst juist gedraagt, dat hij eerst 
juist reageert. En ik geloof dat hij dat alleen kan doen, wanneer hij beseft hoe betrekkelijk de 
zekerheden zijn. Wie er voor zichzelf geschapen heeft, hetzij wetenschappelijk theologisch of 
anderszins.  

� Vraag (onduidelijk - gedeeltelijk als volgt verstaan): Wij zouden in feite moeten denken dat 
alle causaliteit relatief is, maar de filosofie leert ons toch dat in feite geheel onze groei naar 
het hoger bewustzijn evolueert, dat dat een kosmische wet is bv. de gedachtewereld van 
de reïncarnaties steunt op oorzaak en gevolg, ook de ontwikkeling van de chakra … steunt 
op kosmische wetten. Hoe moeten wij dat dan zien?  

Ja, dan zou ik willen zeggen: er zijn dus dingen die wij als kosmische wetten beschouwen, 
maar ik geloof dat wij dat eerder moeten zien als eigenschappen van de wereld waarin wij nog 
bewust kunnen leven, punt één; zij zijn dus niet waarlijk wetten of wetmatigheden, maar zij 
zijn voor ons vaststelbare regels, die op dit ogenblik, domineren. Punt twee U haalt aan. De 
theosofie en daarnaast de stellingen van Steiner. In beide gevallen hebben wij te maken met 
mysticisme, met andere woorden met een mystieke en gevoelsmatige uitdrukking, die echter 
in beide gevallen de neiging heeft om zich uit te drukken in de termen van gekende feiten en 



© Orde der Verdraagzamen Brochure België 

 

A730116 – RELATIVITEIT, BETREKKELIJKHEJD 
 

9 

gekende wetten, ofwel het construeren van soortgelijke wetmatigheden en feiten. Ik stel: 
Reïncarnatie is geen onvermijdelijke noodzaak, ofschoon dit vaak gesteld wordt; zij is een 
kwestie die niet afhankelijk is van een wet buiten ons, maar van een bewustzijnseigenschap in 
ons. Ik stel dat alle kosmische wetten die wij kennen alleen een verklaring vormen, voor de 
verschijnselen die wij, hetzij geestelijk, hetzij meer materieel, waarnemen in de wereld als 
onveranderlijk, zonder dat daarmee de onveranderlijkheid van die wetten volledig is 
aangetoond. Ik meen dat kosmische wetten moeten worden beschouwd als, op dit moment, 
constateerbare en, voor ons besef, niet veranderende en niet veranderbare eigenschappen van 
het geheel waarin wij leven. Het betekent dat onze constatering niet daarbij de feitelijkheid 
vastlegt. Onze constatering is slechts een vastlegging van de relatie tussen de werkelijkheid, 
met al zijn veranderlijkheden, en ons wezen, op een wijze die voor ons beleefbaar is en 
waarbij wij die continuïteit zoeken, door te zeggen dat het een wet is. 

Ik geloof dat je daar de grote moeilijkheid hebt en misschien dat ik daarmee veel andere 
vragen kan voorkomen. Laten wij één ding niet vergeten: Er zijn onnoemelijk veel wetten op 
deze wereld genoemd, van allerhand aard, van natuurkundige, van geestelijke, religieus:, van 
mystieke enz. Al deze wetten zijn beperkingen die vanuit mensen geboren worden, niet uit de 
feiten. Zij komen uit de relatie tussen de mens en de feiten. Zij zijn een uitdrukking van de 
mens, in zijn verhouding tot het feit, niet de uitdrukking van het feit op zichzelve. Op het 
ogenblik dat wij dogmatisch gaan stellen: dat de door ons geconstateerde relatie de énig 
werkelijke en blijvend gelijke is, zullen wij ons niet moer kunnen aanpassen aan de 
veranderingen van de werkelijkheid en juist daardoor tekortschieten. Juist daarom heb ik ook 
"betrekkelijkheid" als onderwerp genomen. Het is een punt waar je over na moet denken. Ik 
zeg niet dat u nu plotseling moet zeggen: Alles is relatief, dus wat komt het er op aan, want 
voor u komt het er wel op aan. U hebt nog uw eigen inhoud. Maar op het ogenblik dat u 
geneigd bent te zeggen: Ja eigenlijk weet ik het niet, maar dat is de gangbare wet, verklaring 
of regel, dan moet u zeggen: Ja maar, staat dat wel vast. Ik wil u niet de twijfel bijbrengen 
aan het geheel van uw bestaan en alle wetten daarin, maar ik wil er u op wijzen dat er altijd 
weer punten zijn in uw leven, ogenblikken van beleving, van constatering waarbij je zegt: Ja 
wat zou het eigenlijk, en dan teruggrijpt op je wetmatigheden, op de regelmaat, op de 
vastheid, waarvan het bestaan, ik hoop dat althans een beetje aannemelijk te hebben 
gemaakt, niet noodzakelijkerwijze kosmisch waar is. Dat zou ik alleen willen bereiken. Ik hoop, 
wanneer u uit het voorgaande conclusies trekt, ze niet alleen theoretisch zullen zijn, maar dat 
u zult proberen er in de praktijk iets mee te doen.  

Goede avond.  

 


