
© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

156 – TWEEDE WERKELIJKHEID IN DE PRAKTIJK 1

TWEEDE WERKELIJKHEID IN PRAKTIJK 

Wat tweede werkelijkheid is zullen de meesten van u waarschijnlijk wel weten. Ik zal het toch 
nog voor degenen - die het niet weten - kort formuleren. 

Wij hebben een werkelijkheid, waarin we geloven. Dat is de werkelijkheid waarin we leven. 
Daarnaast bestaat er een mogelijkheid een soort droomwereld te kennen. Die droomwereld 
kan in bepaalde omstandigheden waar worden. Ze kan zich dus vermengen met de 
werkelijkheid, die we kennen. We noemen haar een tweede werkelijkheid, ofschoon ze voor 
ons kenbaar wordt door het overdragen van deze dromen naar de feitelijke werkelijkheid. Ik 
hoop, dat dit een voldoende omschrijving is, want het gaat vandaag over de praktijk. 

Dan wil ik maar meteen beginnen met een heel belangrijk punt. Als u denkbeelden heeft en die 
komen uit uw wereld, uit uw eigen werkelijkheid, dan zit er over het algemeen een 
keuze-element in. Dat wil zeggen; de toestand waarover u nadenkt, waarmee u zich bezig 
houdt, had voor u reëel kunnen ontstaan, mits een of twee keuzen in uw leven anders zouden 
zijn gevallen. Want een tweede werkelijkheid moet natuurlijk dicht bij de realiteit liggen. We 
kunnen niet gaan dromen dat we Karel de Grote, de Stoute of de Goede zijn of misschien 
Lodewijk de Vrome. Dat kun je wel dromen, maar dat kun je nooit worden. Je kunt hoogstens 
iets van hun mentaliteit overnemen, maar nooit van hun feitelijk wezen en hun feitelijke 
macht. 

Stel, dat ik een toestand heb ontdekt. Bijv.: indien ik een ander lot had gekocht, had ik de 
100.000 gewonnen. Dat is heel aardig, maar dan zou ik dus in staat moeten zijn om te weten 
welk lot prijs heeft en welk niet. Dat is theoretisch mogelijk, practisch is het eigenlijk 
onmogelijk. Maar ik kan mij wel bezighouden met dit feit en in mijn droomwereld komen tot 
een aantal tekens. Gewoon tekens, die ik in de droomwereld beschouw als waardevol en aan 
de hand waarvan ik een winnend biljet kan kiezen. Nu het typerende; Als ik deze tekens nu 
zoek in mijn eigen wereld, dan zal ik - ofschoon die tekens op zichzelf niets te zeggen hebben - 
met een zeer grote waarschijnlijkheid een winnend biljet hebben, ook al is dat dan eigen geld 
of een klein prijsje; maar ik zit in ieder geval niet met helemaal niets. Ik zal proberen u uit te 
leggen waarom. 

Als ik denk, dan is mijn denken gebaseerd op een waardering, die ik heb van mijn 
kundigheden en van alle dingen in de wereld. Indien ik echter de beperking, die ik aan mijn 
kundigheden en gevoeligheden opleg, kan verwaarlozen - op welke manier dan ook - en 
gelijktijdig kan doordringen tot de essentie van de mogelijkheden of de voorwerpen van mijn 
eigen wereld, dan zijn mijn kansen veel groter. Dat kun je bewust niet doen, omdat je door 
opvoeding en allerlei andere wijzen eigenlijk gebonden bent 

Dan een aantal beperkende denkbeelden. De maatschappij is een structuur, die alleen bestaat 
krachtens de beperking en, die ze aan het denken en aan het gevoelsleven van de leden van 
die maatschappij pleegt op te leggen. 

Als ik dus vrij word, dan heb ik daarvoor iets nodig. Ik kan het niet redelijk doen; ik moet het 
dus niet-redelijk doen. Ik gebruik voortekens, die op zichzelf niets te zeggen hebben, maar 
door mijn zoeken daarnaar alleen al verander ik mijn relatie tot de wereld en tot de dingen die 
daarin zijn. En aangezien ik daarachter een vast doel heb, komt dat doel binnen mijn bereik, 
ook al zal het niet helemaal worden vervuld. Daar hebben we dus al direct de eerste praktische 
mogelijkheid. 

Indien ik in een fantasie- of droomwereld bepaalde stellingen of beelden opbouw, die in mijn 
wereld normaal niet van kracht zijn en iets kan vinden, waardoor ik in mijn eigen wereld een 
associatie daarmee kan vinden (tekens, voorbeelden, een toverspreukje of wat anders), dan 
kom ik automatisch in een toestand, waarin het totaal van mijn capaciteiten zo sterk mogelijk 
wordt gericht op en gebruikt voor het bereiken van het doel, zonder dat de maatschappelijke 
en geloofsbeperkingen daarbij verder een rol spelen. 



Orde der Verdraagzamen 

156 – TWEEDE WERKELIJKHEID IN DE PRAKTIJK 2

Ik weet niet, of u dat interessant vindt. Ik zou u ook niet aanraden om onmiddellijk allemaal 
loten te gaan kopen in de een of andere loterij, dat begrijpt u ook wel, maar u kunt de proef 
eens nemen. Als u dat vele keren heeft gedaan en u zegt: Ja, nu ken ik werkelijk de tekens, 
dan moet u toch zo'n lot eens kopen. 

Een andere mogelijkheid, die we hebben is deze: De werkelijkheid wordt bepaald door de 
opvattingen en de reacties van de mensen. Niet alleen door de feiten, maar door de 
interpretatie daarvan. Op het ogenblik dat ik in staat ben mijn reacties en de interpretatie van 
de feiten los te maken van die van de gemeenschap, ontstaat er voor mij een ander 
wereldbeeld. Dit wereldbeeld kan ik aan de mensen niet overdragen. Er is geen 
communicatiemogelijkheid, omdat zij eenvoudig niet kunnen verwerken dat ik uitga van een 
ander standpunt dan zij. Probeer maar eens met een christen te debatteren en zeg; De bijbel 
is Gods woord niet. Dan zijn er heel veel christenen, die onmiddellijk in nood komen. Zij 
spreken dan niet meer over het onderwerp, dat van belang is en waarover je iets zoudt willen 
zeggen, maar alleen over de vraag, of het nu wel of niet Gods woord is. Als je een Nederlandse 
democraat gaat vertellen, dat zijn democratie in feite een regentendictatuur is, dan staat hij op 
zijn achterste pootjes; zeker als hij van D66 is, Maar het is een feit. Vanuit een bepaald 
standpunt is dat zo. 

Als ik dus eenmaal een wereldbeeld heb, dan staat dat voor mij naast het wereldbeeld van 
anderen. Het wereldbeeld van die anderen bepaalt eigenlijk de manier, waarop ik moet en kan 
leven. Ik kan mij niet helemaal daaraan onttrokken. Ik kan alleen op een andere manier 
beseffen. Dit is dan ook weer een tweede werkelijkheid geworden. In die tweede werkelijkheid 
kan ik niet communiceren, naar ik kan wel de dogma's opzij schuiven en daarvoor in de plaats 
een werkelijkheid vinden. Er zijn in de techniek heel veel eenvoudige oplossingen te vinden, 
die echter door de traditie onmogelijk worden gemaakt. Datzelfde is ook het geval bij het 
oplossen van verkeersproblemen e.d.. Nu kan ik nooit zeggen, dat ik die oplossing daarom 
kies. Maar ik kan wel de oplossing in mij beseffen en haar omzetten in praktijk. Dan geldt dus: 
Een technisch inzicht of een soortgelijke waarde in deze z.g. tweede werkelijkheid verworven, 
kan niet onmiddellijk in de wereld worden overgebracht als een erkende these, maar wel als 
een praktische bereiking, die wij dan door de mensen, die wij ermee confronteren a.h.w. 
vanzelf rationaliseren, tot zij in het systeem past. 

Nu kun je natuurlijk ook hatelijk zijn over een tweede werkelijkheid. Ik heb b.v. altijd het idee, 
dat politici eigenlijk in een soort tweede werkelijkheid manipuleren. Want er is een groot 
gebrek aan communicatie. Er komt ook wel eens wat goeds uit, maar hun interpretatie van de 
feiten is er altijd een, die sterk van de norm pleegt af te wijken. Iemand, die stemmen verliest, 
beweert dat zijn partij er eigenlijk bij gewonnen heeft; en iemand, die stemmen heeft 
gewonnen, beweert dat zijn partij eigenlijk niet sterk genoeg is geworden en dat hij daarom 
heeft verloren. Dat zijn natuurlijk krankzinnige dingen. Voor politici heb ik hier geen praktische 
raadgevingen. Maar ik heb wel een paar praktische raadgevingen, die de richting uitgaan van 
wat men magie pleegt te noemen. 

Driekwart van het leven is gebaseerd op symbolen. U betaalt met geld. Hoeveel is een gulden 
werkelijk waard? "30 cent" zegt iemand. Ongeveer, ja. Maar als u nu een bankbiljet van fl 
100,- heeft, hoeveel is dat dan waard? Misschien vier gulden. Geld is dus een symbool. 
Wetten, regels e.d. zijn alle symbolen. Maar omdat wij de symbolen als werkelijkheid aan-
nemen, maken zij allerlei manipulaties mogelijk, die zonder dat niet zouden kunnen bestaan. 
Stel u voor, dat u dat met ruilhandel zoudt moeten doen. Dat u uw salaris in natura zou 
krijgen. Ik zie u al sjouwen met een paar kazen, wat eieren en melk en de rest. Dat is 
eenvoudig niet te doen. Daarvoor hebben we dus een ruilmiddel nodig. Dat ruilmiddel is het 
symbool voor de waarde in natura. 

Nu kan ik in mijn denken op een gegeven ogenblik allerhande ingewikkelde denkbeelden en 
manipulaties vinden, waarmee ik werkelijk iets kan doen. Bij wijze van spreken: als ik 10 jaar 
ga zitten studeren op een bepaald onderwerp, dan kom ik wel zover dat ik vlug conclusies kan 
trekken uit dat onderwerp t.a.v. alles wat er gebeurt. Maar als u nu zegt: Ik wil niet studeren 
en ik wil toch die antwoorden vinden, dan is de kwestie heel eenvoudig. Die kennis zou voor 
mij niet zonder meer te verwerven zijn, indien zij niet reeds aanwezig was. Kennis, die reeds 
aanwezig is, is op elk ogenblik bereikbaar. Kan ik een symbool voor die kennis vinden, dan 
krijg ik een z.g. intuïtieve toegang tot die kennis. 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

156 – TWEEDE WERKELIJKHEID IN DE PRAKTIJK 3

Dan zou je dus naar een examen kunnen gaan en de heren professoren door je 
veelwetendheid verbazen, terwijl je eigenlijk niets weet. Nu is dat helemaal niet zo verbluffend 
in de wereld van de wetenschap. Er zijn een hoop mensen, die niets weten en die daarom als 
hooggeleerd worden beschouwd. Maar waar het mij om gaat is dit - ik ga het maar 
schematisch formuleren -: Alle kennis en alle denken van de wereld is in zekere mate voor mij 
toegankelijk zolang ze gelijktijdig met mij existeren. Daar ik echter normaal die 
toegankelijkheid alleen via bepaalde wegen pleeg aan te nemen, zal de toegankelijkheid voor 
mij zeer beperkt zijn. Op het ogenblik echter, dat ik de beperkingen kan vervangen door een 
symbool (dat kan een machtswoord zijn, een toverwoord, een gebaar) schep ik voor mijzelf 
een zodanige psychische waarde, dat door de omstelling van mijn gehele psyche de 
receptiviteit voor die kennis zo groot is, dat ik daaruit onmiddellijk en zonder voorafgaande 
moeilijkheden kan putten. Dan komen we meteen ook bij een ander onderwerp: gedachten 
zijn krachten. Dat verhaal heeft u wel eens gehoord. Als je iets denkt, dan straal je iets uit; en 
als je het sterk genoeg uitstraalt, maak je het waar. Er zit veel in. Maar ga ik het nu eens 
anders formuleren, dan zeg ik: Alle gedachten zijn voorstellingen, die in mij leven, van mij 
uitgaan en alleen door de resonantie, die ze vinden in de wereld buiten mij betekenis krijgen. 
Dat wat ik denk heeft pas betekenis, indien de wereld een antwoord geeft op mijn gedachten. 

Indien ik een gedachte kan vormen, die voor mijn normale wereld niet reëel bestaat en ik kan 
daarop een antwoord krijgen uit de wereld, dan is al hetgeen in de gedachte bevat is voor mij 
reëel. Ik kan dus, mits ik een beantwoording van de wereld kan afdwingen, alle dingen 
waarmaken. Dat is dan weer een heel sterke stelling voor de meeste mensen. 

Aan de andere kant: de menselijke psyche is een heel eigenaardige structuur. Als we nu weten 
hoeveel van uw capaciteiten en bekwaamheden door u zelf worden afgeremd of door u 
plotseling naar voren worden geschoven, dan moet u toch wel tot de conclusie komen, dat u 
eigenlijk voortdurend bezig bent met uw mogelijkheden te spelen. Als u een schuldgevoel 
heeft, dan wordt u ziek of u doet domme dingen. U reageert te laat, omdat u zich de 
bekwaamheid tot reageren, die u normaal bezit, heeft ontzegd. Een gewoon psychologisch 
verschijnsel, dat regelmatig voorkomt en dat iedereen weet. 

Maar als dit mogelijk is, dan moet ook het omgekeerde mogelijk zijn. Een mens heeft een 
onderbewustzijn. Dat onderbewustzijn bevat over het algemeen een veelvoud van de 
impressies en vaak ook de vaardigheden, die in het bewustzijn direct toegankelijk zijn. 
Wanneer ik dus in plaats van af te remmen mijn gebied kan uitbreiden (mijn debiet in het 
denken, de toegankelijkheid tot de psyche), dan kan ik mijn mogelijkheden uitbreiden. Die 
uitbreiding van mogelijkheden kan nooit bestaan binnen het kader van de huidige normen op 
de wereld, omdat die normen zijn gebaseerd juist op het beperkt gebruik van het 
denkvermogen. Trouwens, leest u maar eens propagandaliteratuur, dan komt u wel tot de 
conclusie dat het denkvermogen van de meeste mensen wel heel laag wordt aangeslagen door 
degenen, die denken dat ze denken. Maar als ze zouden denken, zouden ze niet denken zoals 
ze denken. 

De situatie kan ik misschien het best verhelderen, als ik probeer iets van de oude magie 
duidelijk te maken. 

Er is een wonderdokter. Die wonderdokter gebruikt medicamenten, die hij door ervaring heeft 
leren kennen. In zoverre is hij dus gewoon een medicus in de zin van het woord, waarin men 
het tegenwoordig ook gebruikt, al heeft hij dan geen academische graad. Maar daarnaast drijft 
hij duivelen uit. Hij peutert zijn patiënten lange wormen of kleine slangen uit buik en andere 
lichaamsopeningen en vertelt dat zij genezen zijn. Dat is kolder. Maar het gekke is, dat deze 
toverdokters vaak daardoor juist goede resultaten behalen. Hoe komt dat? Omdat de illusie, 
dat ze een duivel kwijt zijn, voor de mensen betekent dat ze de druk, die ze psychisch en ook 
lichamelijk van die aanwezige kwaal ondervinden plotseling verwijderd achten en dus reageren 
ze alsof die niet aanwezig was. Het magische ritueel of het magische woord op zichzelf doet 
dus niet veel, maar wel datgene wat daardoor wordt geïmpliceerd. Daardoor verandert de 
wereld voor de patiënt en blijkt inderdaad dat in vele gevallen zijn overlevingskansen 
aanmerkelijk toenemen; zeker gezien de middelen en de omstandigheden. 

Maar dat is natuurlijk nog niets. Laten we eens gaan kijken naar een toverdokter, die een 
demon oproept. Dat is al heel wat dichter bij een tweede werkelijkheid. Hij heeft waarschijnlijk 
roffelende trommen, gezangen of andere eigenaardige kreten nodig, daarnaast tover- en 



Orde der Verdraagzamen 

156 – TWEEDE WERKELIJKHEID IN DE PRAKTIJK 4

machtwoorden, zegels, zakjes met allerhande geheimzinnige bestanddelen, stokjes die worden 
uitgegooid, vuren die branden. Dan roept hij die geest op; maar niemand ziet hem. De man 
praat met die geest. Deze doet dan wat er wordt gevraagd. De geest begint inderdaad de 
levenskracht van een ander af te tappen. Hoe kan dat? 

Indien we uitgaan van de gewone werkelijkheid, dan zeggen we; Nu ja, dat is eigenlijk onzin. 
Dat kan hoogstens suggestie zijn. Maar nu moet u mij eens vertellen hoe een dergelijke 
suggestie mogelijk is over enorme afstanden. Bij het zwart-magisch gebruik van de 
goena-goena is het wel voorgekomen, dat mensen uit Indonesië weggingen en tot in Europa 
werden achtervolgd door precies dezelfde kwalen of beelden, waarvoor zij waren weggevlucht. 
In de meeste gevallen achter, dat moeten wij er meteen bij zeggen, begon het te veranderen 
zodra zij in de Middellandse Zee kwamen. Nu zult u zeggen: als het een suggestie is, dan kan 
die afstand geen rol spelen, want dan draagt de patiënt het zelf bij zich. Als er sprake is van 
een reële werking, dan is die kennelijk niet beperkt, want over een zo grote afstand invloed 
uitoefenen is toch wel iets bijzonders. Als wij nu de tweede werkelijkheid nemen, dan kunnen 
we die magie heel gemakkelijk verklaren. 

We hebben een wereldje van fijne materie, ongevormde stof (dit is natuurlijk een postulaat, 
maar neemt u dat nu maar even aan). We noemen dat de astrale wereld. Daarin groepeert de 
materie zich rond de uitstraling van gedachten als ijzervijlsel in een magneetveld. Iemand, die 
een gedachte uitstraalt, kan dus een beeld opbouwen. Dat beeld is echter doorgaans niet 
houdbaar. Stel nu, dat wij een en dezelfde voorstelling door traditie of door steeds 
gelijkblijvende riten vele malen opbouwen, dan is op den duur een woord genoeg om de hele 
sequentie van gebeurtenissen en ontwikkelingen kenbaar te maken en de vorm herontstaat. 
Die vorm wordt geladen met mijn voorstelling. In mijn eigen wereld bestaat hij niet; hij is niet 
reëel. Maar zolang er psychische factoren zijn, die in het astrale uitwasemen of werkzaam zijn 
vanuit een ander, kan ik hem aanvallen. Zo kan ik dus met de magie, ook zonder gebruik te 
maken van allerhande vreemde vergiften inderdaad veel bereiken. 

Wat betreft de vergiften, ik vind het heel eigenaardig dat - naar men zegt - gemalen glas 
vergif is. Gemalen glas is geen vergif. Gehakte haren, ook zo'n volksvergif. Weet u dat het 
maar zeer zelden schadelijk kan zijn? Het wordt n.l. in het maagzuur voor het grootste 
gedeelte opgelost. Al die magische recepten zijn eigenlijk voor 9/10 kolder. Er is wel iets van 
aan, maar niet veel. 

Aan de andere kant weten we ook, dat als je van iemand een stukje nagel, wat haar neemt en 
je werkt dat in het een of ander poppetje, je plotseling een zeer grote invloed op die mens kan 
uitoefenen. Redelijk bestaat dat niet. Maar de identificatie is ontstaan. Nagel of haar heeft de 
uitstraling (je zou kunnen zeggen: de eigen golflengte:) van de persoon van wie ze afkomstig 
zijn. Het beeldje dat ik eromheen maak is eigenlijk bijkomstig. Mijn voorstelling t.a.v. het 
beeldje is veel belangrijker dan het beeldje zelf. Maar de afstemming daarvan op de 
persoonlijkheid is juist. Zo kan ik uit mij en voor mij een identificatie van beeldje en persoon 
bereiken en mijn gedachten uitsturen, zodat die persoon al datgene ondergaat, wat ik het 
beeldje aandoe. Zeker, het is bijgeloof. Maar het is dan toch wel een bijgeloof dat werkt, als je 
weet hou het moet werken. 

Dit zijn voorbeelden uit wat men "magie" noemt. Maar wat doen de mensen dan eigenlijk 
anders dan gebruik maken van een tweede werkelijkheid? Praktische raadgevingen voor het 
algemeen gebruik van de tweede werkelijkheid kun je alleen geven, als de mensen eerst 
begrijpen dat de tweede werkelijkheid een imaginaire wereld is, die zodanig is verwant aan de 
eigen wereld, dat je op de een of andere manier iets uit die tweede wereld kunt overbrengen. 
En als je dat praktisch wilt doen, dan kun je dat doen (ik heb een voorbeeld gegeven t.a.v. 
kennis), maar je kunt dat zeer zeker ook doen door je zekerheid of je selectiviteit aanmerkelijk 
te vergroten. 

U kent allemaal dat verhaal van die dronken man, die over de nok liep te balanceren. De man 
had nergens last van het ging allemaal schitterend. Toen diezelfde man nuchter was en een 
keer uit het dakraampje keek, was hij duizelig. Zou hij toen naar de nok zijn gegaan, dan zou 
hij zijn doodgevallen. Wat was het verschil? De mentaliteit van de man. Hij zag geen gevaar, 
dus was hij zeker. Doordat hij zich zeker voelde, was er inderdaad bijna geen gevaar. Die 
cyclus gebruiken we. 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

156 – TWEEDE WERKELIJKHEID IN DE PRAKTIJK 5

Ik wil een grotere zekerheid, een grotere snelheid van werken of iets dergelijks bereiken. Dan 
moet ik in mijn tweede werkelijkheid het beeld daarvan zo sterk creëren, dat het voor mij de 
normale beperkingen van mijn wérkelijkheid overschaduwt. Ik moet mij eenvoudig inbeelden, 
dat ik méér ben dan ik bén. Ik kan dat echter niet algemeen doen. Er zijn veel mensen met 
een meerwaardigheidscomplex, die juist daarmee hun minderwaardigheid bewijzen. Maar als 
ik op één bepaald terrein een meerwaardigheid postuleer, blijf ik mijzelf met een 
ongeremdheid op één gebied. 

Wilt u b.v. sneller leren lezer, dan kunt u een cursus volgen. Maar u kunt ook voor uzelf 
eenvoudig stellen dat. u sneller kunt lezen en onthouden. Het eigenaardige resultaat doet zich 
dan voor, dat - alleen door die suggestie een tijd vol te houden - uw leestijd kunt 
terugbrengen tot gemiddeld 2/3 van normaal. Heeft u een tijd die leessnelheid aangehouden, 
dan kunt u haar nog verder reduceren. U kunt tenslotte komen tot een leestijd per bladnorm 
van ongeveer 1/10 van de normale tijd, met volledig begrip van de inhoud en het onthouden 
van de voornaamst feiten. Dus wilt u vlugger lezen? Gebruik uw tweede werkelijkheid. Werk zo 
stimulerend op uzelf. 

Heeft u het idee, dat uw omgeving u op de een of andere manier vijandig gezind is? Dan moet 
u zich eerst eens proberen voor te stellen hoe die andere gezindheid is. Dan moet u zich 
voorstellen dat u iets daartegen kunt doen. Leef in uw tweede werkelijkheid het probleem uit 
en verander daarin uw verhouding tot de anderen. Ga dan met de rustige overtuiging, dat er 
werkelijk iets is gebeurd in dat opzicht verder in uw werkkring of ga naar die vijandige 
mensen. Weet u wat het resultaat is? Dat hun vijandigheid wel niet verdwenen is, zoals u heeft 
gepostuleerd, maar dat zij aanmerkelijk minder is geworden. Want uw eigen gedrag is ontdaan 
van vele factoren, waardoor die vijandigheid in stand wordt gehouden. Het is allemaal zo 
logisch. 

De meeste mensen denken: de tweede werkelijkheid: o, dat is gewichtig, dat is fantastisch. Als 
u meent, dat uw uithoudingsvermogen tekort schiet (er zullen wel weinig trotters hier zitten op 
een sportavond als deze), dan kunt u wel zeggen: 3 kilometer looppas is voor mij veel te veel. 
U kunt zich ook voorstellen, dat het eigenlijk maar 1/3 van uw capaciteit is. Indien u zich dat 
voldoende inbeeldt, treedt er inderdaad veel minder vermoeidheid op. Weet u waarom? Omdat 
de krampverschijnselen, die door uw begrip van uw eigen prestatie ontstaan, wegvallen en 
daardoor de automatismen van het lichaam veel gemakkelijker de overhand krijgen. U loopt 
dus aanmerkelijk sneller en gemakkelijker dan u zonder dat zoudt doen. 

De tweede werkelijkheid is niet alleen maar iets om grote dingen mee te doen. Ach, er zijn 
natuurlijk mensen die zeggen: Wij moeten de wereldvrede tot stand brengen. Maar ik heb 
altijd een tegenzin in genocide gehad. Je moet de mensheid niet uitroeien om der wille van de 
lieve vrede. Dus ik zou zeggen: dat is een doel dat veel te ver grijpt, vooral omdat er zoveel 
visies van vrede bestaan, dat daarover alleen reeds oorlogen zijn ontbrand in de loop der 
tijden. Een dergelijk groot doel kun je langs de weg van de tweede werkelijkheid misschien 
visualiseren, je kunt het niet practisch nastreven. Het staat te ver van je eigen werkelijkheid 
af. Maar je kunt kleine dingen doen. En als u nu een paar heel eenvoudige voorbeelden neemt, 
dan kunt u misschien begrijpen wat ik wil zeggen. 

Als u zegt: Ik ga slapen en ik word om zo laat wakker, want ik heb dit tegen mijzelf gezegd, en 
u bent ervan overtuigd, dan bent u wakker en meestal aardig op de klok, ofschoon de 
normmens, die altijd toch nog, enigszins onzeker is, dan vijf tot tien minuten voor de gestelde 
tijd wakker pleegt te worden. Probeer het zelf eens een keer. Het is de goedkoopste wekker, 
die er bestaat. 

Een ander voorbeeld. Als u op een gegeven ogenblik meer moet doen dan u aankunt, dan 
moet u beginnen met gewoon te relaxen. Ontspan u even en zeg; "er is niets aan de hand; dat 
los ik allemaal zo op." En u gaat rustig stukje voor beetje alles afwerken. U heeft geen haast 
en laat u niet opjagen. Wat is het resultaat? Dat u veel sneller en juister werkt dan normaal 
over eenzelfde hoeveelheid werk of zelfs een kleinere. Uw instelling speelt een rol. Maar die 
instelling, nogmaals, komt voort uit een beeld, dat u eerst in uzelf opbouwt. 

Als u bij de baas wordt geroepen en u droomt dat hij u uitkaffert, dan wordt u misschien 
geroepen voor een goedkeurend klopje op de schouder, maar uw angst voor de uitkaffering zal 
zeer waarschijnlijk de waardering van uw directeur voor u aanmerkelijk verminderen, want u 



Orde der Verdraagzamen 

156 – TWEEDE WERKELIJKHEID IN DE PRAKTIJK 6

straalt eenvoudig een zeker wantrouwen, een zekere onrust uit; en daarop zal de man 
reageren. We leven in een wereld, waarin eigenlijk geen concreet constateerbare werkelijkheid 
bestaat voor de mens en vanuit een menselijk standpunt. Er zijn wel concrete dingen, maar je 
kunt er niets mee doen. Want de mens vertaalt, interpreteert, beperkt, verdraait. Daarom kun 
je heel gemakkelijk diezelfde feiten op een andere manier verdraaien en dan krijg je precies 
dezelfde resultaten als iedereen pleegt te krijgen in de normale werkelijkheid. 

Nu zou ik over die tweede werkelijkheid natuurlijk nog een heel betoog kunnen opzetten, maar 
het ging hier om de praktische raadgevingen en ik geloof dat hetgeen ik heb gezegd voor 
praktische toepassing inderdaad vatbaar is. Als u b.v. iets werkelijk wilt onthouden, dan moet 
u zich niet voorstellen, dat dat nu even uit het hoofd wordt geleerd. Stel u voor, dat u het 
ergens in uw hersens opschrijft. Het is een krankzinnig idee, maar stel u voor, dat u het op 
een blaadje papier schrijft en het achter uw voorhoofd wegbergt. Ik garandeer u dat u het 
nooit meer vergeet! Dat is nu de tweede werkelijkheid. Het is gebruik maken van voorstalling 
en voorstellingswerelden om zo in je eigen wereld wat te bereiken. 

De tweede werkelijkheid gaat natuurlijk veel verder. Zij omvat contacten met andere 
werelden, met geesten. Zij omvat elementen en mogelijkheden, die in uw eigen wereld 
ondankbaar zijn. Maar in de praktijk komt het er toch wel hoofdzakelijk op neer, dat je iets, 
wat je in die andere werkelijkheid eerst hebt geformuleerd en beleefd en gedetailleerd 
uitgedrukt, wordt overgeheveld naar je eigen wereld. 

De tweede werkelijkheid is a.h.w. de injectie van onze wil, die we kunnen geven aan onze z.g. 
werkelijkheid, waardoor we ons van veel illusies kunnen ontdoen en we de vele mogelijkheden, 
die wij bezitten ten volle kunnen exploiteren. Je kunt door gebruik te maken van de tweede 
werkelijkheid nooit meer worden dan je werkelijk bent. Maar je zult altijd meer zijn dan je 
volgens de verwachtingen van anderen en van jezelf zou moeten zijn. 

D I S C U S S I E 

� Hoewel men zou moeten aannemen, dat het roulettespel wordt bepaald door de 
waarschijnlijkheidsberekening en haar wetten en niet door de onderling zeer tegenstrijdige 
wensen van de aanzittenden, weet de habitus dat dit niet zo is, maar dat de roulette 
reageert op de intentie van iedere speler afzonderlijk en wel in die zin dat iedere vorm van 
willen of moeten winnen de verlieskansen vergroot, en onverschilligheid, argeloosheid, 
onkunde.e.d. (b.v.Anfangerglück) de winstkans doet stijgen. Werkt hier de tweede 
werkelijkheid? . 

In zekere zin wel. Maar alleen in zekere zin. U moet goed begrijpen: we hebben een z.g. 
kansberekening, maar in feite begint elk roulettespel bij elke draai opnieuw. Het is dus niet zo, 
dat we op grond van de kansberekening kunnen zeggen, dat een bepaald nummer na zoveel 
tijd wel zal uitkomen. Dat is absoluut niet waar. Het enige dat je met redelijkheid kunt doen, is 
op kleuren spelen, zoals u misschien weet. Maar ik zit hier niet om u instructies te geven t.a.v. 
roulettespel, ofschoon ik u wel moet zeggen: indien u eenmaal een nummer kent en u heeft 
het gevoel dat het zal uitkomen, dan zult u waarschijnlijk wel het balletje in de buurt van dat 
nummer zien komen; d.w.z. op het tableau, niet op de roulette zelf. Dus als u nu een stelletje 
chevalletjes neerzet, dan komt u er meestal toch nog wel aardig uit. 

Wat de tweede werkelijkheid betreft dit: op het ogenblik, dat u krampachtig wilt winnen, is de 
begeerte naar winnen om zichzelf de veronderstelling van verlies. Zodra we krampachtig 
worden, veronderstellen we dat het tegendeel waarschijnlijk is en we reageren dus niet meer 
met wat u noemt de argeloosheid of het Anfängergluck. Degene die begint, heeft geen theorie. 
Hij weet eigenlijk niet eens goed wat er gebeurt. Hij zet maar eens in en heeft veel grotere 
kans dan degene, die dat krampachtig en overlegd probeert te doen, omdat hij intuïtief 
reageert. 

Als we nu de tweede werkelijkheid erbij willen halen, moeten we zeggen; Het is denkbaar, dat 
iemand zich zo sterk concentreert, dat hij daardoor van te voren een voorstelling krijgt van de 
uitkeringsmogelijkheden van het volgende spel. Hij zal dan over het algemeen niet in staat zijn 
om precies het nummer te zien, maar hij zal meestal wel op kolommen kunnen spelen. En 
aangezien dat gemiddeld toch per inzet een voordeel geeft van tweemaal de inzet, kan hij 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

156 – TWEEDE WERKELIJKHEID IN DE PRAKTIJK 7

daarmee heel aardig uitkomen. Het tweede werkelijkheidsprincipe wordt veel sterker, indien 
we te maken hebben met de dobbelsteen, omdat die door de mens zelf wordt gemanipuleerd 
en het contact met de dobbelstenen op zichzelf een telekinetisch manipuleren mogelijk maakt. 
Wat men zich niet realiseert (men weet niet eens dat het mogelijk is): door de zeer sterke 
voorstelling van de gewenste val van de stenen bevordert men zelf dat bepaalde vlakken naar 
boven worden gekeerd. 

� Is dit dan niet op dezelfde wijze mogelijk met een rouletteballetje? 
In de eerste plaats: u hanteert het rouletteballetje niet zelf. 

In de tweede plaats: bij een tamelijk handige croupier is de draaiing van de schijf zo groot, dat 
u niet bewust meer kunt weten waar het balletje precies in moet vallen. En daar uw eigen 
waarneming en voorstelling erg belangrijk zijn, komt u niet tot de voorstelling, die 
noodzakelijk is om het balletje en het vakje naar elkaar toe te brengen. Maar het is wel een 
feit, dat we indien we ons op een bepaald deel van de schijf zouden kunnen concentreren en 
dat deel van de schijf (bij stilstaande roulette) kunnen fixeren en vasthouden. dat we - als we 
zeer geroutineerd zijn - in staat zijn om aan de hand van die voorstelling eveneens een soort 
telekinetisch effect te veroorzaken. Maar dat zijn er maar enkelingen, die dat kunnen doen. De 
mensen, die dat kunnen - bewust of onbewust - zijn degenen, die de bank kunnen laten 
springen. Ze hebben dan vaak systemen, omdat ze niet geloven dat het zonder iets dergelijks 
mogelijk is. In feite werken ze met telekinese. 

� Er zijn mensen, die zich beroemen op een perfect systeem, dat zij in een aantal casino's 
toepassen. 

Er bestaan inderdaad een aantal personen, die dat kunnen. Maar het vreemde is, dat als dat 
systeem door een ander wordt gespeeld, het niet dezelfde resultaten oplevert. En daaruit blijkt 
hoe sterk het systeem en de persoonlijkheid gebonden zijn en daardoor hoezeer de 
voorstellingen die met het systeem zijn verknoopt bepalend zijn voor de overdracht van 
bepaalde krachten naar de eigen wereld. Daar heeft u dus werkelijk met een tweede 
werkelijkheid te maken.  

� Hetzelfde geldt voor spelers, die altijd bij een bepaalde croupier willen zitten, omdat ze 
daar winnen en bij een ander niet. 

Dat is een eigen voorstelling. Die voorstelling speelt echter een grote rol in uw reactie op het 
spel en het spelverloop en werkt daardoor op uw gevoeligheid. 

� U had het daarnet over sterk concentreren. Maar is dat eigenlijk niet krampachtig? 
Neen. Men kan sterk geconcentreerd zijn zonder krampachtig te zijn. Als u een boek leest, dan 
kan dat boek u enorm boeien. U bent zo geconcentreerd, dat u niet hoort dat iemand iets 
tegen u zegt. U merkt niet eens wat er rond u gebeurt. U bent echter helemaal niet kramp-
achtig, want u ondergaat dat boek als een soort ontspanning. Op dezelfde manier kunt u u één 
denkbeeld sterk op de voorgrond brengen, zonder dat u krampachtig probeert het waar te 
maken. U beleeft het alleen maar; en die ontspannen beleving is de sterkste 
overdrachtmogelijkheid naar de eigen wereld. Dus hoe sterker je iets met alle geweld zou 
willen, hoe sterker je je realiseert dat je een wijziging tot stand wilt brengen, des te sterker je 
zult aanvoelen dat zij in feite redelijk niet mogelijk is, waardoor je jezelf die mogelijkheid tot 
wijziging ontneemt. 

� Kan je tweede werkelijkheid je zo in beslag nemen, dat ze je gewone werkelijkheid gaat 
overheersen? 

Dat is wel mogelijk. Maar als uw tweede werkelijkheid u gaat overheersen, dan zult u er toch 
rekening mee moeten houden, dat alle mensen nog in de normale werkelijkheid leven, zodat 
de discrepantie tussen uw wereld en de hunne op den duur steeds meer botsingen tot stand 
brengt, waarbij tenslotte uw bestemming waarschijnlijk het een of ander woord voor 
geesteszieken is. En dan is het natuurlijk een grote vraag wie meer geestesziek is: degenen, 
die binnen zitten of degenen, die buiten lopen. Zodra u te ver van de reactienorm afwijkt, 
wordt u door de maatschappij uitgestoten als niet meer behorend tot die maatschappij. En als 
dat een kwestie is van werkelijkheidsconcept, zonder dat er ideeën of handelingen achter 
zitten, die men redelijk in een andere sfeer kan zien, hoe groter de kans is dat u in een 
krankzinnigengesticht komt. 

� Vandaar dat genie en krankzinnigheid dicht bij elkaar zitten. 



Orde der Verdraagzamen 

156 – TWEEDE WERKELIJKHEID IN DE PRAKTIJK 8

Natuurlijk. Genialiteit is een vorm van krankzinnigheid van maatschappelijk standpunt, die 
zodanig redelijke resultaten oplevert, dat men de afwijking van de norm omwille van het 
resultaat duldt zonder te begrijpen, dat de afwijking op zichzelf in feite dichter bij de 
werkelijkheid ligt dan het oordeel van degene, die het als een afwijking beschouwt. Men 
begrijpt n.l. niet, dat de totaliteit van het leven een eenheid vormt. Ik kan dus niet gelijktijdig 
geniaal zijn en slaafs mij vasthouden aan alle andere regels, behalve op één terrein. Op het 
ogenblik, dat ik een zekere genialiteit bereik, heb ik regels overboord geworpen, anders kan 
het niet. Maar dan kan ik dat niet doen op een terrein. Ik zal dat op elk gebied doen. Mijn 
reactie gaat dus van de norm verschillen. Ik word een zonderling. 

� Hoe ziet u in dit verband schizofrenie? 
Schizofrenie is een soort geestesziekte. Ik geloof wel, dat men een dergelijke afwijking van de 
norm soms verkeerd als schizofrenie beschouwt, de persoon naarmate van de harmonie die hij 
vindt in een gezelschap meer of aan de norm gaat beantwoorden. In feite is schizofrenie te 
beschouwen als een bovenkomen van eigenschappen van de persoonlijkheid met meestal een 
gelijktijdig wegvallen van de normaal naar voren geschoven facetten van de persoonlijkheid. 
Dit kan een vergiftigingsverschijnsel zijn, het kan een organische kwaal zijn, het kan ook het 
resultaat zijn van bepaalde geestelijke of psychische problemen. Wij hebben hier dan werkelijk 
te doen niet een ziektebeeld, om dat we te maken hebben met twee afzonderlijke facetten van 
de persoonlijkheid die zich als afzonderlijke persoonlijkheden manifesteren, waarbij de 
werkelijkheidsvervreemding gebonden is aan een bepaald reactiepatroon en de daaruit 
ontstane waanbeelden, die - zoals u weet bij schizofrenie veel voorkomend - sterk gebonden 
zijn aan het facet van de persoonlijkheid, dat op dat moment actief is. 

� Homofilie zou aan uw uitleg min of meer te koppelen zijn? 
Ik geloof niet, dat ik als geest geroepen ben om homofielen te koppelen. Ik geloof, dat u 
homofilie eenvoudig moet beschouwen als een van de vele uitingen van seksualiteit die vanaf 
het begin der mensheid bestaan hebben en die bij een ingewikkelder worden van de 
maatschappelijke structuur langzaam maar zeker overheersend werden bij bepaalde per-
soonlijkheden. Het is vaak een kwestie van evenwichtsverschuiving in het lichaam zelf, 
verandering van het evenwicht van de secreties en van normaal evenwicht, maar daarnaast is 
het vooral ook een psychische reactie. Naarmate uw maatschappij ingewikkelder wordt, zullen 
wij dus meer typen van seksueel en ook a-seksueel gedrag zien. Dat de homofilie op het 
ogenblik naar buiten toe wat meer bekend wordt, betekent nog niet dat zij vroeger niet heeft 
bestaan. Vroeger ging men in Athene immers ook bloemetjes plukken op de agora, de markt. 
Toen hadden ze alleen viooltjesodeur, tegenwoordig zijn ze rijker gesorteerd, zelfs in parfum 
voor mannen. 

Ik wil daarmee maar zeggen: deze homofilie heeft niets met een tweede werkelijkheid te 
maken. Wat we wel zien is, dat tot op zekere hoogte bepaalde personen, die deze homofiele 
instelling hebben, zich het vrouwelijke beeld zo sterk opleggen, dat zij komen tot een zodanig 
vrouwelijk gedragspatroon, dat de lichamelijke mannelijkheid eigenlijk haast niet meer ter 
zake doet; dat een man een absoluut vrouwelijk gedragspatroon en zelfs ook een zekere 
verandering van lichaamsvorm en lichaamsbeweging vertoont en dit niet primair maar als een 
secondair verschijnsel aan de hand van de behoefte om in een homofiele relatie zich als vrouw 
te gedragen. Dit is eigenlijk meer psychologie dan tweede werkelijkheid. Het komt er een 
beetje bij, maar niet veel. 

� Geldt de vorige vraag ook nog voor de dubbele ziel.? U heeft het over de dubbele 
persoonlijkheid gehad. Maar dan zou in de tweede werkelijkheid een dubbele factor 
optreden. 

Dat is niet mogelijk op de manier waarop u dit bedoelt. Wanneer n.l. twee zielen gezamenlijk 
in een lichaam incarneren, dan vormen ze een eenheid naar buiten toe, ook als de personen 
naar binnen toe misschien anders zijn. Denkt u maar aan een walnoot. Die heeft twee helften, 
die op één punt met elkaar vergroeid zijn, maar verder van elkaar gescheiden, en die toch als 
een eenheid reageren tegenover de buitenwereld door de schil, waarin ze gezamenlijk gevat 
zijn. 

� Wat is de werkelijke reden, dat er in de praktijk van werken met de tweede werkelijkheid 
zo weinig terecht komt? 

Omdat de meeste mensen er niet in geloven. Een tweede werkelijkheid kan alleen actief zijn, 
indien ze niet een ontvluchting is van deze werkelijkheid, maar indien ze een erkenning van 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

156 – TWEEDE WERKELIJKHEID IN DE PRAKTIJK 9

mogelijkheden is, die ook in deze werkelijkheid zouden kunnen bestaan en er dan een 
projectie van die mogelijkheid in de voor iedereen bestaande werkelijkheid plaatsvindt. De 
meeste mensen, die van de tweede werkelijkheid gebruik willen maken doen dat eigenlijk om 
te ontvluchten aan de consequenties of de toestanden van hun normale werkelijkheid. En daar 
ligt nu juist het grote bezwaar. Men wil aan die werkelijkheid ontkomen, maar maakt het zich 
daardoor onmogelijk de in de tweede werkelijkheid ontstane erkenning terug te projecteren en 
tot een actieve factor te maken in de algemeen erkende werkelijkheid. 

� Hoe moet je dan beginnen? 
Heel eenvoudig: Je begint altijd klein. Dat is voor de meeste mensen erg moeilijk. Dat zie je 
tegenwoordig bij de jongelui. Als ze de middelbare handelsschool hebben afgelopen, dan willen 
ze meteen een plaats hebben als directeur. Dat krijgen ze niet, maar ze zouden het graag 
willen. Zij voelen zich er rijp voor. Dat is geestelijk ook zo. De mensen willen altijd bovenaan 
beginnen. Dat gaat niet. Begin eenvoudig met kleine dingen. Als u morgen een bepaalde 
bespreking of een bepaalde werkzaamheid heeft, stel u die voor. Stel u het verloop daarvan 
voor zoals dat ideaal zou zijn. Verbind aan dit verloop een bepaald symbool. Gebruik dat 
symbool en u zult zien dat uw werkelijkheid voor een groot gedeelte uw droombeeld gaat 
benaderen. Maar het is wel noodzakelijk, dat u alle belangrijke factoren in uw droombeeld 
detailleert en dat u het beschouwt als een te verwezenlijken iets. Zodra u in het droombeeld 
iets verwerpt, waarvan u zegt; "nou ja, dat is eigenlijk onmogelijk", maakt u daarmee het u 
onmogelijk een overdracht naar uw eigen werkelijkheid tot stand te brengen. Begin met kleine 
dingen en u zult ontdekken, dat het steeds verder gaat.  

Daarom heb ik in mijn inleiding juist heel onbelangrijke onderwerpjes genomen. Ik heb 
gesproken over de wekker. De meeste mensen weten n.l. dat die bestaat. Ik heb gesproken 
over de geheugentest en geheugentraining, over vergroting van leessnelheid en al die dingen 
meer. Dat zijn heel normale dingen, die iedereen kent, maar die met de tweede werkelijkheid 
in verband staan. Als je daarmee begint, krijg je een zeker zelf vertrouwen. Als je dat 
zelfvertrouwen hebt en je gaat in je droombeeld (de tweede werkelijkheid) nooit over de 
grenzen van het voor jou als mogelijk aanvaardbare, dan leer je vanzelf ook steeds meer de 
perfectie kenbaar te maken in je eigen wereld. 

� Wat dat symbool betreft, moet dit nog aan bepaalde eisen voldoen? 
Ja. Het moet een symbool zijn, dat voor u identiek is met het beeld dat u heeft gedroomd. 
Waarom, is niet belangrijk. De een zal het doen met een zwarte kat, de ander met een 
abacadabra. De vorm van het symbool is niet belangrijk. Wel, dat het voor degene, die het 
gebruikt, de weergave is, de uitdrukking van de macht, die in de tweede werkelijkheid (in de 
droom) eigenlijk gelegen is. 

� De symbolen zijn dus noodzakelijk? 
Ze zijn noodzakelijk, omdat u door het symbool het geheel van de beleving in de tweede 
werkelijkheid kunt samenvatten in één gemakkelijk te hanteren woord. Het is als 
korreltjeskoffie: instant-realisatie van het tweede werkelijkheidsbeeld en daardoor 
overdrachtmogelijkheid naar je eigen werkelijkheid op het moment dat het belangrijk is. 

� Uw voorbeeld van het sneller lezen geldt dat alleen voor lichte lectuur of ook voor 
zwaardere onderwerpen? 

Dat is afhankelijk van het intellect en begripsvermogen van degene, die leest. Als u een 
gemiddeld intellect heeft en u houdt zich niet bezig met zware informatieve lectuur, dan kan 
het voor alle soorten boek werken gelijk gelden. Het gaat zelfs nog iets verder. Als u het 
voldoende heeft opgevoerd, dan krijgt u op den duur een benadering van het foto grafisch 
geheugen, waardoor alle belangrijke formules uit een soort total-recall weer naar voren 
kunnen worden gehaald op het ogenblik, dat het nodig is. Maar dan heeft u ook inderdaad 
enige training nodig. 

� Geeft u mij een regel, waarmee we het resterende 9/10 deel van ons verstand, dat we niet 
gebruiken, kunnen gaan gebruiken. 

Eenvoudig door je er niet mee bezig te houden of je het gebruikt of niet gebruikt, maar door 
bij alle dingen die je doet eerst voor jezelf een beeld op te bouwen, bestaande uit zoveel 
mogelijk associaties. Dat klinkt misschien een beetje vreemd, maar de meeste mensen zijn ge-
neigd om een beperkte gedachte uitvoerig te uiten. Indien je het uiten namelijk beperkt en 



Orde der Verdraagzamen 

156 – TWEEDE WERKELIJKHEID IN DE PRAKTIJK 10

compact maakt en daarvoor in de plaats een zo groot mogelijk aantal, kom je vanzelf tot een 
uitbreiding van je hersengebruik. 

Er zijn natuurlijk wel bepaalde trainingen voor te vinden, waardoor het gebruik van de 
hersenen groter kan worden. We moeten echter niet vergeten, dat de beheersingsfactor zeer 
belangrijk is. Er bestaan bepaal vergiften, waardoor ongeveer 4/5 van de hersenmassa actief 
wordt. Maar aangezien men dan de opkomende reacties niet meer kan bepalen, ontstaat het 
verschijnsel van een dwalen, een willekeurig reizen in allerhande angsten, vrezen, begeerten, 
kennis, onkunde e.d., die er in het 'ik' bestaan. En dat is natuurlijk niet begerenswaard. 
Daarom kan ik u daarvoor geen eenvoudige oplossing geven. Maar iemand, die voortdurend 
probeert altijd zo concreet mogelijk te denken, te visualiseren als het even kan (dus zichzelf 
een omschreven beeld, een voorstelling te bouwen en niet alleen het woord te denken), die zal 
zeker voor zichzelf het toegankelijk areaal van de hersens en daarmee ook de beschikbare 
redelijke vermogens aanmerkelijk vergroten. 

� U denkt veel helderder dan wij doen. Is dat omdat u denkt met wat bij ons het 
onderbewustzijn is? 

Ik denk helemaal niet helderder dan u. Ik denk niet eens. Ik realiseer alleen maar. Ik stel 
eenvoudig een punt en alle associaties, die ik nodig heb, zijn er onmiddellijk. Ik behoef ze niet 
meer te groeperen, ze groeperen zichzelf. 

� En waarom kunnen wij dat niet? 
U zult het ongetwijfeld kunnen, als u aan onze kant komt en dus niet meer wordt belemmerd 
door allerhande lichamelijke reacties. Of om het nu heel eenvoudig te zeggen: We kunnen het 
menselijk brein vergelijken met een biologische computer. We zullen echter moeten toegeven, 
dat zolang dat brein in het huidige voertuig is gehuisvest, er zoveel afleidende factoren zijn, 
dat de betrouwbaarheid van dat brein aanmerkelijk minder is dan van de computer. Zouden 
we datzelfde brein kunnen overbrengen in een kunstmatig milieu, waar alleen op vastgestelde 
en gedefinieerde inkomende impulsen wordt gereageerd, dan zou de capaciteit van datzelfde 
brein aanmerkelijk groter zijn dan van een computer van dezelfde grootorde. Er zouden dan 
intelligente combinaties mogelijk zijn, waar de computer alleen in het "ja-neen" systeem kan 
antwoorden. Er is dus een meertalige en associatieve reactie mogelijk, die voor de computer 
uitgesloten is. 

� Emotie speelt waarschijnlijk een grote rol bij het practisch werken met de tweede 
werkelijkheid. Hoe kan ik leren van emotie gebruik te maken? 

Dat is een heel moeilijke kwestie, want de meeste mensen zeggen: Ik moet van emotie 
gebruik maken. Zij zien de emotie als primair voor de wereld. Dat is niet waar. Belangrijk is de 
associatie. Als ik de emotie associeer met een bepaalde mogelijkheid of bereiking, dan zal ik 
een groot gedeelte van de emotionele spanningen en alle verdere reacties die in mij ontstaan 
overdragen naar het doel, dat ik mij heb gesteld. Door de ze overdracht ontstaat er een veel 
grotere geladenheid van de psyche en daarmee dus ook een grotere mogelijkheid om een 
gedefinieerd beeld zo sterk uit te drukken, dat het voor een groot gedeelte in de eigen wer-
kelijkheid kan worden overgebracht. 

� De emotie ontstaat dus eigenlijk niet spontaan. 
Laten we nu a.u.b. maar aannemen dat de emoties nog wel spontaan kunnen rijzen, want als 
we nu alle moeders die op het ogenblik ondeugende kinderen, die aan het vijfde glaasje 
limonade zijn een draai om de oren geven moeten zien als mensen die opzettelijk slaan, dan 
gaan we wel een beetje ver. 

� Ik bedoel: de emotie ontstaat niet door te willen. 
De emotie ontstaat niet door te willen, maar zij kan door de wil worden geregeerd; ze kan dus 
worden gekanaliseerd. En dat is juist waar over we het hebben. U kunt niet zeggen: "nou moet 
ik blij zijn", of "nou moet ik woedend zijn". U kunt er zich wel langzaam naar opzwepen. U 
kunt een opbouwproces vormen, waarbij u langzaam maar zeker voor de feiten blind wordt en 
dus de dingen alleen nog maar gaat voelen. Ik zou zeggen het is belangrijk, dat de wil de 
emotie, kan kanaliseren. In ons onderwerp is echter het meest belangrijke, dat we de emotie 
kunnen beschouwen als zodanig verbonden met een voorstelling, die in ons leeft, dat deze 
hierdoor het grootste gedeelte van de in ons verwerkte emotionele kracht opneemt en 
daardoor een veel grotere beïnvloedingsmogelijkheid schept in onze wereld. 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

156 – TWEEDE WERKELIJKHEID IN DE PRAKTIJK 11

� Kan die beïnvloeding fout zijn? Want bij het opvoeden van een kind stel je verwachtingen 
aan zo'n kind. 

Ja, dat kan natuurlijk fout zijn. De meeste mensen leven niet krachtens de dingen die ze goed 
doen, maar krachtens de fouten die ze maken. Dat is nu eenmaal menselijk. Maar wat is fout 
en wat is goed? Zoudt u mij dat willen uitleggen? Vanuit het standpunt van de ouder is het 
ongetwijfeld goed om het kind te vormen in een richting, die voor de ouders wenselijk lijkt. 
Maar van het standpunt van het kind zijn de ouders meestal fout. En wanneer het kind op een 
gegeven ogenblik zelf kan oordelen, zal het van vele dingen zeggen. Nou ja, het is eigenlijk 
niet nodig geweest. 

� Is het daarom juist niet foutief om beelden van te voren te scheppen? 
Indien u de beelden wilt scheppen om daardoor het leven van een ander te bepalen, natuurlijk. 
Dat vind ik niet juist. Maar vergeet niet: de tweede werkelijkheid, zoals we die vanavond 
hebben besproken, gebruiken we in de eerste plaats om variaties mogelijk te maken op de 
redelijke mogelijkheden van ons wezen. De tweede werkelijkheid is dus een extentie van de 
persoonlijke mogelijkheid. En als je dan een andere persoon daarin betrekt, dan is dat alleen 
mogelijk tot stand te brengen, indien je de details van die persoonlijkheid met al haar reacties 
zo goed kent, dat je het werkelijke beeld als basis kunt gebruiken voor de opbouw in de 
tweede werkelijkheid. De meeste mensen denken dat ze anderen kennen. Maar om eerlijk te 
zijn: ze hebben heel weinig kennis van anderen en ze kunnen er misschien wel wat van, maar 
ze kennen een ander niet voldoende om deze kennis om te zetten in een projectie die tot een 
werkelijkheid voert. De ouders denken, dat ze weten wat de kinderen denken. Het is maar 
goed dat ze dat kunnen denken, want als ze wisten wat de kinderen denken, zouden de ouders 
zich waarschijnlijk vaak minder ouderlijk gedragen. 

� Zijn er in de tweede werkelijkheid werelden, die niet tot de logisch te verwachten lijn van 
ontwikkeling van ons aards type van mensen behoren en daarom pas de eigenlijke tweede 
werkelijkheid moeten heten? 

Neen. Waar u het over heeft, is de stelling van de z.g. multi-plurality, de veelvoudige 
werkelijkheid. Deze berust op de volgende stelling: 

Elke mogelijkheid, die bestaat wordt gerealiseerd; d.w.z. dat elke mogelijkheid in een aparte 
wereld bestaat, waarin ook u bestaat, maar dat u zich slechts bewust bent van één wereld, 
waarin één bepaalde keuzemogelijkheid voor u voortdurend bepalend is. En dan zeggen we al 
die andere werelden bestaan ook. Je zouden dus elke willekeurige andere wereld kunnen 
betreden en voor onszelf als werkelijkheid beleven. Dat is iets, wat je ook een tweede 
werkelijkheid zoudt kunnen noemen. Maar helemaal juist is het eigenlijk niet, want dan 
kunnen we onszelf qua bewustzijn a.h.w. transplanteren naar een andere wereld. Maar we 
kunnen niet zeggen: we leven in die werkelijkheid en brengen haar over naar onze eigen 
werkelijkheid. Daarom moeten we ons t.a.v. de tweede werkelijkheid beperken tot de volgende 
formulering: De tweede werkelijkheid is een aantal veronderstellingen gebaseerd op de 
gekende werkelijkheid, welke echter de mogelijkheid in zich dragen, de zo gevormde 
conclusies dwingend over te brengen naar de eigen wereld. 

� Het is even lastig, omdat de mogelijkheden nog wel naar die andere beweegbaarheden(?) 
komen. Ik kan mij voorstellen, dat mijn buurman zich op zo'n ander type wereld en 
werkelijkheid heeft gericht en daar een deel van de eigentweede werkelijkheid ervaart. 

Neen. Hij ervaart daar geen eigen tweede werkelijkheid. Dan is hij in uw wereld alleen maar 
een droomfiguur. En dat is nu weer iets dat voert tot filosofieën en stellingen, die zo ver gaan 
dat we daar wel 14 dagen over kunnen blijven doordazen. Dat is niet reëel. Je moet het zo 
zeggen: Als mijn buurman zoals ik hem zie voor mij werkelijk is, behoort hij tot mijn 
werkelijkheid, ook als in deze vorm misschien niet het besef leeft dat voor die buurman in een 
andere mogelijkheidswereld wel volledig bestaat, waarin ik dan weer een soort lege schil ben, 
een soort komediant. En dat is een theorie, die ook nog op bepaalde bezwaren stuit. Ik zal het 
u er maar meteen bij vertellen. Deze bezwaren zijn n.l. gelegen in het feit, dat wij dan een 
voortdurende reactie feed-back moeten verwachten van de hoofdfiguur naar alle andere 
figuren, maar steeds met de modificatie aangepast aan het wereldbesef, waarin de schijnfiguur 
de emoties van de werkelijke figuur enigszins imiteert. Daarmee kom je dan tot de kwestie 
van parallelle werelden en al wat daarbij hoort. 



Orde der Verdraagzamen 

156 – TWEEDE WERKELIJKHEID IN DE PRAKTIJK 12

� Maar er is dan één gemeenschappelijk communicatiepunt. Als ik dus bepaal: voor mij 
bestaat deze werkelijkheid, wat is in godsnaam deze werkelijkheid voor mijn buurman? 

Als u zegt: Deze werkelijkheid bestaat voor mij, dan bedoelt u: dit is mijn concept van het 
bestaan en dit is voor mij werkelijk, omdat ik al wat ermee in verband staat als realiteit 
ervaar, zonder dat ik in staat ben te bepalen, of die werkelijkheid, voor de anderen rond mij - 
zelfs degene met wie ik het meest intiem verbonden ben - op gelijke wijze en met gelijke 
intentie in waarden bestaat. 

� Je zou het dan zo'n beetje een grootste gemene deler moeten maken. 
Grootste gemene delers zijn er genoeg in de wereld; die behoeven we er niet bij te maken. 
Maar u moet niet zoeken naar een grootste gemene deler. U moet uitgaan van het standpunt, 
dat u alleen kunt reageren vanuit uw eigen werkelijkheidsvoorstelling en dat - als die 
werkelijkheidsvoorstelling tijdelijk afwijkt van hetgeen u lichamelijk en feitelijk als zodanig 
ervaart - slechts een gedeeltelijke overdracht van de persoonlijke waarden naar die wereld 
mogelijk is, omdat u niet in staat bent de onwerkelijkheid van uw wereld voor uzelf zodanig 
waar te maken, dat u aan die wereld geen werkelijk deel meer hebt. U blijft onder invloed van 
uw wereld staan. 

� Magie, die door handelingen of woorden, ook verstoffelijking van een gedachte ontstaat, 
wordt waarschijnlijk terecht geheim gehouden. Maar op welke wijze krijgt men toegang tot 
het beoefenen van dit vermogen? Gaarne een begrijpelijke hint. 

Degenen, die zich werkelijk intens met de occulte wetenschappen en magie bezighouden, 
bereid zijn er hun hele leven aan te wijden en daarbij geen begeerte meer kennen naar de 
producten, die zij zelf kunnen voortbrengen, krijgen de gelegenheid om deze kunst te 
beoefenen. Het is dus uw onverschilligheid t.a.v. de betekenis en waarde - volgens de normale 
wereld - van hetgeen u verstoffelijkt, dat bepalend is. 

� Ontstaat dat dan in de eigen persoonlijkheid of ten gevolge van de leraar, zal ik maar 
zeggen. 

Het ontstaat als gevolg van de projectie van eigen gedachtebeelden met een zodanige 
intensiteit en een zekere manipulatie van niet biologische krachten (geestelijke krachten), dat 
een astrale vorm een tijdelijke of soms zelfs een blijvende realiteit verkrijgt en zich aanpast 
aan de normale materiele structuur. 

� Maar is het dan niet zo, dat ik door die onverschilligheid de emotie weer uitsluit? 
Ik denk, dat u beter doet om eerst de zaak maar eens een keer na te lezen. Want 
onverschilligheid t.a.v. de waarde van hetgeen ik tot stand breng in de ogen van anderen, sluit 
helemaal niet uit, dat ik emotioneel bewogen kan zijn. Het betekent alleen dat ik niet voor mij 
zelf goud zal materialiseren (dat beschouw ik als een bijkomstigheid) maar dat ik wel probeer 
voor een ander een soort elixer des levens te maken om hem daarmee gelukkig te doen zijn. 
En dat is zelfs een betrekkelijk sterke inhoud. Het betekent onverschilligheid ten aan zien van 
de eigen persoon. 

� Valt onder het toegankelijk maken van een kennisgebied ook het geheimhoudend ritueel 
van b.v. een Vrijmetselaarstempel, zonder dat men zich daarbij aansluit? 

Het ritueel van een Vrijmetselaarstempel is gebaseerd op een wijze van zelfbeschouwing en 
heeft ten doel de unificatie van de eigen persoonlijkheid tot stand te brengen, waarbij men dus 
de minder fraaie als wel de zeer fraaie kanten van het eigen "ik" accepteert. De rituelen, die 
verder hiermee verbonden zijn, hebben ten doel de mens als zodanig (als een erkend geheel) 
bovendien te oriënteren in de kosmos, zodat hij - vanuit een kosmisch patroon werkzaam 
zijnde - niet alleen een zelf vervulling tot stand brengt, maar gelijktijdig als deel van de 
kosmos de kosmos tot een zelfvervulling helpt komen. Dat is dus bij de Vrijmetselaars. 

Als u een dergelijk ritueel ziet, is het inhoudsloos zonder de beleving. Het geheimhouding van 
het ritueel maakt dus weinig uit. Het is alleen voor bepaalde groepen misschien erg prettig, 
dat ze weten dat het een geheim is, want door het geheim-zijn wordt de belangrijkheid in hun 
ogen groter. Dat is helemaal niet waar. Maar mits juist gebruikt, kunnen dergelijke rituelen 
zeker een tweede werkelijkheid opwekken. Dan krijgen we te maken met opwekken van 
kosmische stromingen van allerhande aard, soms ook geestelijke en astrale stromingen, die 
wel degelijk grote invloed kunnen uitoefenen zowel op de aanwezigen als vanuit de 
aanwezigen op de wereld. Maar zodra er een zekere zelfzuchtigheid of een zichzelf zoeken bij 
komt, is de praktische waarde weer aanmerkelijk verminderd. 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

156 – TWEEDE WERKELIJKHEID IN DE PRAKTIJK 13

� In de vraag zat ook nog de toegankelijkheid van een kennisgebied door het aflezen van 
gedachten of iets dergelijks. Ik bedoel: hier is iets geheim gehouden ter bescherming. 

Tegenwoordig is dat niet zozeer ter bescherming. Vroeger was het dat wel. Wanneer u in 
denken verwant bent met de maconnerie, dan voelt u ook de rituelen aan, ook al zult u de 
directe vorm daarvan waarschijnlijk niet kennen en al zullen ze u niet geheel interesseren. 
Maar die punten, die u wel interesseren, weet u omdat hier spontaan een associatieve reactie 
optreedt, waardoor u uit de anderen, die gelijkgestemd zijn, alle kennis kunt putten die u 
nodig heeft. 

� De bekende Edgar Casey putte ongetwijfeld uit het reservoir van alle medische kennis. Hij 
weigerde echter alle materieel voordeel. Welk is de correlatie tussen het specifieke 
vermogen om uit de “gezamenlijke kennis” te putten en het afwijzen van materieel gewin, 
dat daardoor kan worden behaald? 

Dat is betrekkelijk eenvoudig uit te drukken. Als ik door training of instinctief of door andere 
redenen toegang heb tot het totaal van een bepaalde kennis (waarbij ik overigens ontken, dat 
Casey alleen maar tot de gezamenlijke medische kennis toegang had; hij had wel degelijk nog 
andere mogelijkheden), dan zal ik, als ik daarin voordeel zoek, het resultaat als belangrijk 
gaan zien. Zodra ik in de eerste plaats zoek naar de resultaten en niet voornamelijk naar het 
functioneren, zal ik vanzelf door mijn hang naar het resultaat worden beperkt in de breedheid 
van mijn functie. Dat is het hele antwoord. Naarmate (ik heb dat gezegd bij de roulette) ik 
meer wil winnen, wordt het winnen voor mij belangrijker, niet de juiste aanvoeling. Dus kan ik 
minder aanvoelen, dus zal ik meer verliezen. 

� Is dan de reactie tussen die twee een wisselwerking, die niet is los te koppelen uit het 
functionele resultant. 

Het resultaat is en bijkomstigheid, omdat voor mij het functionele belangrijker is dan de 
resultaten, die het gevolg zijn van dit functioneren. Die komen pas op de tweede plaats. U 
kunt er voorbeelden van zien. Je hebt heel goede helderzienden. In het begin zeiden die 
mensen: Het kost mij tijd, ik mag er dus wat aan verdienen. En dat krijgen ze dan ook. Op een 
gegeven ogenblik echter zeggen ze: Ik heb het nu zo druk, voortaan ga ik fl 50.- per kwartier 
rekenen. Het gaat voor hen steeds belangrijker worden, dat zij schokkende onthullingen doen 
en niet dat zij iemand zo goed mogelijk helpen. Het resultaat is dat zij dus steeds meer fouten 
maken en dat zij tenslotte overblijven met een kringetje van dwazen, die zichzelf steeds meer 
verdwazen. 

� Maar de hulp aan anderen is dat ook niet een resultaat als je werkelijk mensen helpt? 
De hulp aan anderen komt minder naar voren naarmate de behoefte aan eigen beloning stijgt. 

� Dat die mensen geholpen zijn, is natuurlijk ook een resultaat. 
Dat is wel een resultaat, maar op zichzelf telt dat niet. De mensen denken altijd in resultaten. 
Je moet niet denken in resultaten. Er zijn geen werkelijke resultaten. Een resultaat is altijd 
maar weer het begin van een verdere ontwikkeling. Je moet denken in processen. Het proces 
waaraan ik bezig ben, dat is belangrijk. Niet het eindresultaat ervan, als ik dat op een bepaald 
punt bezie vanuit een zeker standpunt. Ik kan n.l. niet behalen wat een werkelijk resultaat is. 
Zolang ik niet de gehele kosmos ken en daarmee de totaaluitwerking van elk woord dat ik b.v. 
vanavond zeg, ben ik niet in staat de resultaten te beoordelen. Maar ik ben wel in staat mijn 
functionaliteit te beoordelen in dit proces. Het proces van overdracht van bepaalde denk-
beelden. Ik wil niet eens spreken van kennis, maar gewoon van denkbeelden. 

� Dus laat dan maar komen wat komt. 
Neen. Het is zo: het is belangrijk, dat ik deelneem, aan het spel dat "leven" heet op een wijze, 
die volgens mij zo juist mogelijk is. Het is veel minder belangrijk wat de resultaten daarvan 
zijn. Het is dus niet "laat komen wat komt", maar het is doodgewoon: wat het belangrijkst is, 
moet ook het zwaarst wegen. Het belangrijkst is, dat ik vanuit mij zelf functioneer en dat ik ze, 
juist mogelijk functioneer vanuit mijn begrip. 

� Ik kan mij voorstellen, dat men zich soms bewust is dat men droomt. Daar staat men dan 
in een droom en in een aantal droombeelden. Wat nu? 

Nou, denken dat je wakker wordt, dan droom je dat je wakker wordt. U stelt het verkeerd. Als 
ik droombeelden heb, dan kan ik mij daarin inleven als een werkelijkheid. En wanneer het een 
werkelijkheid voor mij wordt, weet ik eigenlijk niet meer dat ik droom. Dat is namelijk essen-
tieel. Pas wanneer ik terugkeer tot de werkelijkheid (dus wakker wordt), besef ik dat ik heb 



Orde der Verdraagzamen 

156 – TWEEDE WERKELIJKHEID IN DE PRAKTIJK 14

gedroomd. De droom als zodanig is dus een vergelijkend beeld, als we over de tweede 
werkelijkheid spreken, omdat de droom eigenlijk een toevalsproduct is, voortkomend uit de 
spanning van de mens, zijn herseninhoud, de laatst ontvangen prikkels etc. Terwijl de tweede 
werkelijkheid, die we opbouwen, de kwaliteit van de droom heeft in zoverre, dat het onze 
wereld is (een zuiver persoonlijke wereld), die wij betreden, maar dat wij zelf die wereld 
bepalen en vorm, geven (wat in de droomwereld niet gebeurt) en daardoor een aantal 
ontwikkelingen en krachten waarnemen, die in de droom zelf meestal op de achtergrond blijft. 
In de droom n.l. lost zich weinig volledig op. We hebben steeds te maken met incidentele 
beelden, die op het ogenblik van definitie of oplossing verspringen. In de tweede werkelijkheid 
echter kunnen we verdergaan en die oplossing wel realiseren. En met de oplossing die we daar 
vinden, vinden we de overdrachtsmogelijkheid van krachten en invloeden uit de tweede 
werkelijkheid naar de eerste werkelijkheid. 

Wanneer men deze oplossing op een gegeven moment afreageert in de droomwereld, op welke 
manier dan ook, dan zou ik me ook kunnen voorstellen dat je ervaringen opstapelt, op welke 
manier dan ook. Dat je dus leert van de beelden, waarvan je je op dat moment bij toeval 
bewust bent. Dat is niet helemaal waar, omdat in de droomwereld alle droombeelden, die kent, 
voortkomen uit je eigen herseninhoud en als uitzondering bij uittreding. Maar die wil ik niet als 
normale droom beschouwen. Bij de opbouw van een tweede werkelijkheid zijn eveneens mijn 
voorstellingsvermogen, mijn herseninhoud, mijn emotionele inhoud bepalend voor het beeld 
van de wereld dat ik opbouw. Het blijft dus een zuiver persoonlijk iets. Het is een gesprek met 
mijzelf. Als we dat willen vertalen in de termen van ervaring en kennis, dan zou ik zeggen: 

We kunnen tot een grotere zelfkennis en ervaring van onze mogelijkheden komen, maar we 
kunnen niet komen tot een grotere, meeromvattende wereldkennis zonder meer. Wel kunnen 
we in onszelf de instigatie scheppen om die wereldkennis te aanvaarden en dank zij deze 
receptiviteit (die dus niet deel is van de droom maar wel daardoor tot stand werd gebracht) 
kan de tweede werkelijkheid een uitbreiding van besef bewerken. 

� Bij uittreding kom ik in een redelijk objectieve astrale wereld. Maar dat wat ik als tweede 
werkelijkheid heb opgebouwd, is dat dan deel van die astrale wereld of staat dat er weer 
helemaal los van, of is het deel van alles? 

De tweede werkelijkheid bestaat feitelijk in u. De astrale wereld bestaat buiten u. Als uw 
uittreding nooit verder komt dan de astrale wereld, heb ik medelijden met u, want dan bevindt 
u zich voortdurend in gevaarlijk verkeer. 

� De negatieve kant van besef van de tweede werkelijkheid is dat schizofrenie? 
Neen. De negatieve kant van het besef van de tweede werkelijkheid is, dat men geneigd is 
facetten van de algemene werkelijkheid sterk te ontkennen. Men heeft n.l. het gevoel, dat men 
deze kan beheersen en begrijpt niet meer in hoeverre de vermogens van het "ik" ten aanzien 
van die beheersing strekken. Dat is dus het grote gevaar. De negatieve kant van het gebruik 
van de tweede werkelijkheid is, dat je op een gegeven ogenblik meent, dat je meer meester 
bent over je wereld dan je in feite bent. Je kunt n.l. via details wijzigingen tot stand brengen in 
die wereld, maar je bent geneigd aan te nemen dat je omstandigheden geheel kunt 
veranderen en vergeet daarbij dat je steeds moet uitgaan van de bestaande werkelijkheid. 

� Zoudt u iets kunnen zeggen over drugs? 
Over het algemeen vind ik het gebruik van drugs verklaarbaar en begrijpelijk, zonder dat ik 
het in alle gevallen kan goedkeuren. Het is in de gemeenschap altijd zo, dat bepaalde vormen 
van drugs als stimulanten zijn gebruikt. U heeft op het ogenblik b.v. alcohol, koffie, thee, 
tabak, om er een paar te noemen, die algemeen aanvaard zijn. Er zijn andere - in feite even 
onschuldige of even gevaarlijke - drugs, die op een andere wijze een roes veroorzaken en 
eventueel zelfs een lichte bewustzijnsverruiming. Ik geloof niet, dat je daartegen bezwaar kunt 
hebben. Maar ik meen wel, dat degene, die onder invloed van deze drugs een tweede 
werkelijkheid opbouwt, het contact met zijn eigen realiteit zover is kwijt geraakt, dat hij weinig 
kans heeft iets positiefs over te brengen. 

Dan wil ik daarnaast opmerken, dat onder het begrip "drugs" helaas ook vallen een groot 
aantal giftige stoffen. Dat zijn dus stoffen, die werkelijk blijvende veranderingen in het lichaam 
tot stand brengen. En aangezien de mens meestal niet de wilskracht heeft om de gevolgen van 
die veranderingen te verdragen, krijgen we dan verslaafdheid, waardoor de werkelijkheid op 
den duur alleen nog naar bestaat uit de drugs zelf. En dat is natuurlijk niet aanvaardbaar. In 
de praktijk zou je het misschien zo kunnen zeggen: 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

156 – TWEEDE WERKELIJKHEID IN DE PRAKTIJK 15

Voor de reevers (de rokers) is betrekkelijk weinig bezwaar tegen het gebruik van hennep 
(hasjisch), zelfs ook marihuana, mits met mate natuurlijk. Dat is nu niet gevaarlijker dan 
alcohol. Iemand, die een fles jenever opdrinkt, is gevaarlijk. Iemand, die teveel marihuana 
heeft gerookt eveneens. Maar verder dan dat moeten we zeker niet gaan. Ik meen zelfs dat de 
doorsnee-mens, die drugs gebruikt als een middel om zijn wereld te ontvluchten, daarmee 
alleen zijn problemen in eigen wereld groter maakt, ook voor zichzelf. En dat is de reden, dat 
ik het in vele gevallen verwerpelijk vind. Buiten beschouwing laat ik hierbij b.v. de snuivers, de 
spuiters e.d.. Die zijn meestal bezig een lichamelijke horigheid voor zichzelf tot stand te 
brengen, die niet alleen hun maatschappelijk besef vernietigt, dat vind ik nu niet zo heel erg. 
Maar die vooral hun beheersingsmogelijkheid absoluut teniet doet, zodat zij los komen te staan 
van de rest van de wereld en gelijktijdig een zekere zelfverachting toch gedwongen zijn een 
bepaald proces voort te zetten. En dat vind ik niet aanvaardbaar. 

� Is er nog verband tussen de tweede werkelijkheid en de astrale wereld, waar u het over 
had, wat men dan een hogere wereld noemt? Zit er in die tweede werkelijkheid ook 
objectieve bestanddelen van b.v. de uittredingswerelden? 

Neen. Een uittredingswereld is een werkelijkheid, geen tweede werkelijkheid. Ze is slechts een 
werkelijkheid, die door de geest kan worden beleefd en voor de stof zintuiglijk niet kenbaar is. 
Een tweede werkelijkheid is een wereld in jezelf opgebouwd, gebaseerd op een lichamelijke 
werkelijkheid, die je kent, deze zodanig variërend dat je een besef krijgt van mogelijkheden 
ten aanzien van deze normaal lichamelijke werkelijkheid. 

� Kunt mij niet inlichten over de pil; of dat werkelijk iets verandert in je lichaam? 
U bedoelt met oestrogeen e.d.? Ja, er verandert werkelijk wel iets in uw lichaam, maar het is 
een verandering, die de meeste vrouwen op een gegeven ogenblik toch doormaken. Ik geloof, 
dat het gebruik van de pil als anticonceptiemiddel op het ogenblik nog wel erg eenzijdig is. Ik 
meen n.l. dat zij voor de man ook zou moeten kunnen worden gebruikt. Dat lijkt me wel beter. 
Bovendien, dubbel is safer. Maar gezien de toestand in de wereld en zeker in de westerse 
beschaafde wereld, waar de enorme uitbreiding va het bevolkingsaantal een werkelijk welzijn 
en daarmee een enigszins bewust en overdacht leven steeds meer onmogelijk dreigt te maken, 
terwijl geen natuurlijke invloeden tot een beperking van het bevolkingsaantal kunnen 
bijdragen, meen ik dat de mensen de pil wel degelijk mogen en kunnen gebruiken en dat 
geboortebeperking noodzaak is. 

� Je moet van het slechtste het beste kiezen, maar wat is de psychische reactie daarvan? 
Ik geloof dat de psychische reactie op de pil voor een groot gedeelte wordt bepaald door de 
psychische benadering van de pil en de daarmee in verband staande problemen voor de vrouw 
zelf. De emotionele veranderingen, die plaatsvinden worden voor een groot gedeelte door de 
vrouw zelf bepaald en wordt meestal onderbewust bepaald door de gevoelens, waarmee ze 
een dergelijk voorbehoedmiddel gebruikt. De lichamelijke veranderingen, waardoor een licht 
versterkte haargroei kan optreden, ja, die bestaan natuurlijk wel, maar er bestaan voldoende 
verschillen de soorten pillen, zodat de vrouw die zich de moeite getroost om de juiste te pil te 
zoeken, die bij haar lichamelijk het best past, alle voordelen ervan kan genieten zonder de 
werkelijke nadelen. Dat is individueel. 

En hiermee, vrienden, ben ik aan het einde van de vragenbeantwoording gekomen en moet ik 
nog kort sluiten. We hebben veel gesproken in dit tweede gedeelte, zelfs over de tweede 
werkelijkheid. Ik heb geprobeerd u duidelijk te maken, dat die tweede werkelijkheid practisch 
bruikbaar is. Ik ben daarin kennelijk niet helemaal geslaagd, omdat u een tweede 
werkelijkheid beschouwt als iets bijzonders. In feite gebruikt u haar voortdurend. U bent 
steeds bezig met voorstellingen uw wereld die afwijken van de realiteit. Indien u dit nu bewust 
leert gebruiken - dat is het enige dat ervoor nodig is - dan zult u zien dat uw voorstellingen 
directe resultaten afwerpen. U moet niet aannemen, dat u in staat bent uw wereld als bij 
toverslag te veranderen. Maar u moet wel begrijpen, dat door verandering van de eigen 
instelling in de benadering van de wereld, de reacties op uw persoonlijkheid en al wat daarmee 
samenhangt in uw wereld te wijzigen is. We kunnen natuurlijk verder ingaan op de tweede 
werkelijkheid. Er bestaat trouwens al een brochure over. Deze is zo gezegd de tweede 
werkelijkheid, althans van de Orde. Daarin kunt u een aantal meer theoretische 
beschouwingen vinden. Onthoudt u één ding: 



Orde der Verdraagzamen 

156 – TWEEDE WERKELIJKHEID IN DE PRAKTIJK 16

Je kunt hierover praten zoveel je wilt zonder iets tot stand te brengen en iets te bewijzen. Het 
is met deze dingen zo, dat je het eenvoudig moet proberen. Je moet gewoon proberen, of je 
een bepaalde voorstelling kunt gebruiken om iets te veranderen. Je moet proberen, of je in 
staat bent je de zaak zo concreet voor te stellen, dat je alle belangrijke details inderdaad in je 
gedachten hebt. En aangezien er zoveel tijd wordt besteed aan andere dingen (b.v. door te 
kijken naar voetbalwedstrijden op de t.v. en naar films, moord en doodslag, liefdesromans 
etc.) zoudt u ook wel een beetje tijd kunnen vinden juist hiervoor. Want de mens, die leert de 
tweede werkelijkheid gebruiken, al is het maar in geringe mate, die schept voor zichzelf 
mogelijkheden en kansen die er anders misschien niet zouden zijn. Dat wil zeggen: ze zijn er 
wel, maar ze worden niet gerealiseerd. Je moet de mogelijkheden zelf scheppen. 

Een mens, die bereid is voortdurend voor zich nieuwe mogelijkheden te creëren, zal daardoor 
veel meer bereiken voor zichzelf en ook voor anderen. En dan komt er een ogenblik, dat u 
begrijpt wat werkelijk belangrijk is in uw leven; en dat is het contact dat u met anderen heeft. 
Het is de relatie met de mensen, met de geest en met de kosmos, die u maakt tot het 
belangrijke wezen dat u meent te zijn; niet wat u nu toevallig wel presteert, wel hebt of niet 
hebt. 

Laten we eerlijk zijn. Deze lezing over de tweede werkelijkheid en de praktische mogelijkheden 
daarvan is volkomen verloren tijd, tenzij iemand - al is het er maar één onder u - daarmee 
eens enkele proeven neemt. En dan niet met het idee “ach, ik weet dat allemaal en ik heb dat 
al eens geprobeerd. Ik weet hoe je op tijd moet wakker worden en ik ken nog andere van die 
trucjes”, maar gewoon door te zeggen; “Ik wil eens proberen of ik meer kan, of ik verder kan 
gaan.” U heeft heel veel gevoeligheden waar u normaal geen aandacht aan schenkt. U heeft 
heel veel krachten en mogelijkheden, die u - doordat u meent dat ze er niet zijn - eenvoudig 
verwaarloost. 

Dan nog één tip. Vergeet niet: Iemand, die een lange tijd in bed heeft gelegen, heeft moeite te 
lopen als hij uit bed komt. Iemand, die een lange tijd zijn gevoeligheden niet heeft gebruikt, 
die niet bezig is geweest met de constructie van beelden van de werkelijkheid in zichzelf, heeft 
het in het begin natuurlijk moeilijk. Maar als je even doorzet, dan ontdek je dat je weer loopt 
als een hinde, bij wijze van spreken. Ik geloof, dat u dat ook geestelijk zult ontdekken. Je hebt 
even die moeilijke tijd waar je doorheen moet bijten, de tijd waarin je ontdekt dat je eigenlijk 
veel minder kunt dan je altijd had gedacht, maar als je dan doorzet, ontdek je ineens dat je 
niet alleen hetzelfde kunt wat je meende te kunnen, maar veel meer dan dat. Heus, het is een 
paar uur van uw tijd waard om eens te kijken wat u kunt. En ik geloof, dat u met dat kunnen 
voor uzelf en anderen op den duur heel veel goeds waar kunt maken. 

  


	TWEEDE WERKELIJKHEID IN PRAKTIJK
	D I S C U S S I E
	SLOTWOORD

