
© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

109 – DE KLEINE GEHEIMEN DER SCHEPPING 1

DE KLEINE GEHEIMEN DER SCHEPPING 

Wanneer we de schepping in haar geheel bezien, kunnen wij twee afzonderlijke aspecten ervan 
beschouwen. Het eerste is het tijdloze, de goddelijke wereld, die praktisch niet te benaderen is 
en die kabbalistisch wel wordt aangeduid met het Ain Sof, het ongrijpbare. In dit ongrijpbare 
ligt dan de opbouw van de goddelijke werkelijkheid en al wat erbij behoort. 

We kennen daarnaast het tweede aspect, dat voor ons veel normaler is en veel dichterbij ligt. 
Dat is het aspect van een wereld, waarin tijd en ruimte reëel zijn; waarin tijd en ruimtelijke 
verhoudingen misschien variabel zijn en voor verschillen interpretaties vatbaar, maar waarin 
zij inderdaad toch heersende factoren zullen zijn van alle bewustwording. Wij noemen dit dan 
gewoon de wereld. Die wereld kunnen we dan weer verdeeld in een groot aantal verschillende 
gebieden en vlakken.  

Om het heel eenvoudig te maken zeggen we dit: Wanneer de goddelijke hiërarchie zich heeft 
geuit vanuit de goddelijke werkelijkheid en gekomen is tot de wereld der gespiegelde 
oervormen, zal van daaruit een hiërarchie ontstaan, die aan de oervormen en de krachten 
daarvan gebonden is en welke het geheel der goddelijke uiting herhaalt; nu echter in details 
uiteengezet binnen ruimte en tijd. 

Als wij de twee verschillende voorstellingen van het Al projecteren als een cirkel, dan kunnen 
wij, als we die cirkels elkaar voor 1/3 laten overlappen (het eenvoudigst is het als u ze boven 
elkaar zet zodat dat er een lens ontstaat. Deze lens (ook wel het goddelijke oog genoemd), 
geeft aan, hoe de goddelijke werkelijkheid in de schepping wordt gespiegeld. Dit levensgebied 
is het gebied van het bewustzijn; daartoe behoort ook de mens. 

Naast het gebied van het bewustzijn krijgen we (en dat is bijna 2/3 van wat we zien als de 
gespiegelde schepping) het niet-bewuste. 

In het bewuste nu bestaat een hiërarchie, die is gebaseerd op bewustzijn, tijd-ruimtelijke 
conceptie en wat wij zouden kunnen noemen; levensduur; in feite dus ervaringsmogelijkheid 
op één levensniveau of binnen één sfeer. 

Daarmee hebben we dan eigenlijk het voornaamste reeds gezegd, want de kleine geheimen 
van de schepping worden ontleend aan deze verschillende vormen van bewustzijn, die vanuit 
de gespiegelde wereld ontstaan. 

Wij spreken daarbij over de krachten, de machten en de zielen of het bezielende. Vanuit het 
Goddelijke mogen al die dingen misschien worden beschouwd als een geheel. Wanneer wij ons 
echter bezighouden met de kleine Arcana, dan moeten wij absoluut een onderscheid maken, 
zelfs een zeer scherp onderscheid, tussen de verschillende groepen, hun mogelijkheden en hun 
werkingen. 

Onder machten verstaan wij alle werkingen, die vele sferen gelijktijdig omvatten en geen 
levensbesef hebben, dat in één van die sferen is gelokaliseerd. Een macht is dus een wezen, 
dat in feite in de spiegelwereld of de wereld van de oervorm zelf aanwezig kan zijn en dat via 
de delen van dit wezen, die elk een zelfstandig bewustzijn hebben, zich openbaart op alle 
lagere niveaus. De oermens is iets dergelijks. Deze oermens of Rode Adam bestaat enerzijds in 
zijn volmaaktheid, anderzijds is hij voor ons de verdeeldheid. Als verdeeldheid beheerst hij 
door zijn oorspronkelijk volmaakte wezen het totaal der menselijke eigenschappen en het 
aantal wegen binnen de schepping, die de mens kan gaan voor zijn verdere bewustwording. 

Dan krijgen we naast de machten de krachten. Een kracht is een wezen, dat voor zich en 
vanuit zich een scheppende functie vervult en daarin is belichaamd. Een voorbeeld: de aarde. 
De aarde is bezield. Deze ziel van de aarde omvat het totaal der mogelijkheden, die op aarde 
kunnen worden gerealiseerd. Zij is echter gebonden aan het aards bestaan. Ze is gebonden 
door eigen limiet en zal door haar geaardheid het totale beeld, dat de aarde te enigerlei tijd 
geeft a.h.w. bepalen en beperken. Hierdoor kan de aard-ziel of aard-geest - dus het geheel 
van het aanzien der aarde - veranderen. Zij kan in zeer korte tijd overgaan, zoals in feite 



Orde der Verdraagzamen 

109 – DE KLEINE GEHEIMEN VAN DE SCHEPPING 2

eigenlijk is gebeurd, van een wereld, die alleen door reptielen als hoofdbewoners wordt 
bevolkt, naar een wereld, waarin de zoogdieren de hoofdbewoners zijn. 

Dan kennen wij de zielen of bezielende krachten. Deze moeten wij beschouwen als wezens, 
die niet kunnen worden gelokaliseerd binnen een stoffelijk voertuig, maar die wel binnen een 
sfeer met de materie verbonden kunnen worden gelokaliseerd in een ik-besef en die van 
daaruit hun kracht uiten in enkele of vele verschillende vormen, waarbij hun bewustzijn de 
vorm wel erkent, maar niet beheerst, zodat in de vorm een eigen bewustzijn en 
bewustwordingsproces mogelijk is. 

Dat is de grondslag. Als u deze kent, zult u de kleinere geheimen gemakkelijk kunnen 
begrijpen, want het geheel van de geheimen in de schepping is eigenlijk te baseren op een 
kwestie van samenwerking van aantrekking en afstoting. We zouden in deze zin kunnen 
spreken over adhesie, cohesie, neutraliteit. We zouden kunnen spreken over bepaalde 
elementen, die alleen bepalend zijn voor het ontstaan van actie in anderen, etc. Wat zich 
openbaart is een soort chemie, die niet beperkt blijft tot het materiele, maar waardoor alle 
kenbare, denkbare en vanuit het Goddelijke geopenbaarde werkingen, stralingen en machten 
zich in verhouding tot elkaar kunnen openbaren. 

Dan stel ik: Elke relatie zal in de eerste plaats worden bepaald binnen het kader van de macht, 
de kracht of de bezieling, waartoe men behoort. De contacten worden dus altijd primair 
gedicteerd (voor de mens b.v.) door het totaal der mensheid. Binnen elk geheel, dat zo 
ontstaat, is een kringloop. Deze kringloop wordt gesteld te gaan vanuit de oervorm daarin 
bestaande Godsbesef tot de absolute eenzaamheid van het individu buiten elke erkenning van 
verdeeldheid. omvat alle fasen van deze kringloop. Dus als we zeggen "reincarnatie", dan 
moeten we er rekening mee houden, dat zo iemand - om eens met de gebruikelijke woorden 
te spreken - de hemel en de hel a.h.w. is doorgetrokken. Hij heeft de totale weg van chaos tot 
Godheid en terug moeten afleggen. 

In deze kringloop stelt men dan verder; zal het bewustzijn van het deel worden vervangen 
door het bewustzijn van het geheel op het ogenblik, dat de beperkingen van het deel geen 
werkelijke realisatie meer toelaten. En dat is heel eenvoudig: Op het ogenblik, dat je als mens 
in een sfeer komt die voor jou te hoog is, gaat je leven wel verder, maar het wordt nu door 
een totaliteit en het besef van die totaliteit als het ware gericht, bestuurd en behandeld, terwijl 
het eigen bewustzijn in die periode dormant is; het komt dus niet tot uiting. Deze kringloop 
bestaat overal. Er is geen enkel wezen en geen enkel bezield, iets denkbaar waarin deze 
kringloop zich niet in tijd en ruimte uitdrukt 

Dan stellen we verder: Elke maal als een klein ego via de kringloop komt tot de totaliteit, 
waaruit het is voortgekomen, zal het zijn eigenschappen veranderen. Dat is natuurlijk wel een 
beetje eigenaardig. Maar als iemand b.v. als blanke in Nederland is geboren en hij maakt die 
kringloop door, dan is zijn mentaliteit zo veranderd, dat hij zeer waarschijnlijk de volgende 
keer een ander ras zal kiezen. Het kan Indië zijn. Het kan ook gewoon weer in het blanke ras 
zijn, maar met een totaal andere mentaliteit: b.v. Spanje en Italië. Er wordt dus een andere 
mentaliteit gevonden. 

De verklaring hiervoor luidt: Bij elke gang door de totaliteit zal het geheel der totaliteit de 
relatie der bewuste feiten in het ego aanpassen aan de totaliteit. De verandering bestaat niet 
in een wijziging van inhoud maar in de rangschikking, waarin de inhoud zich binnen het ego 
bevindt. Elke gang door de duisternis dwingt tot een zelfrealisatie, die - al wordt zij meestal 
eerst later beseft - het voor het "ik" mogelijk maakt zichzelf in het totaal volledig te definiëren 
en uit te drukken. Dat gaat tot het peil, waar het eigen bewustzijn onvoldoende wordt. En dan 
kunnen we zeggen. Alle krachten die iets bezielen, hebben dus wel een eigen aard en werking. 

Als ik b.v. natuurgeesten neem, dan zal iemand denken. Een natuurgeest is een wezen, dat in 
de wind of in het water woont. Dat is natuurlijk voor het individu waar, maar de totaliteit is 
een werking die veel meer omvat. Dat wil zeggen, dat de luchtgeest, die bij u in een 
wervelstorm optreedt en de werveling, die wij een zonnevlek noemen, verwant zijn en zeer 
waarschijnlijk behoren tot dezelfde geestelijke totaliteit. Hieruit blijkt dus dat de ruimtelijke 
differentiatie aanmerkelijk veel groter kan zijn dan u zich zo voorstelt. Misschien dat de kern 
ergens in een sterrennevel ligt en dat het de geest van die sterrennevel is, die haar eigen 
werveling uitdrukt in het totaal der wervelingen binnen elementen, zoals die voorkomen in het 
totaal der door de sterrennevels gekende schepping. 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

109 – DE KLEINE GEHEIMEN DER SCHEPPING 3

U ziet, dat is eigenlijk een poging om de werkingen, de relaties in de kosmos te definiëren. Nu 
doen we dit meestal nogal eenvoudig. Als mens gaan we iets een naam geven. Als ik de naam 
geef, dan moet die echter een vertaling zijn van een eigenschap. Als ik zeg “Kados" b.v. dan is 
dat een bestaande engelennaam, van een kracht beter gezegd. Maar het moet ook een 
eigenschap zijn. Al datgene, wat wij in een menselijke wereld kennen als engelen, demonen, 
dienende geesten, bezielende waarden van planeten e.d., wordt vanuit menselijk standpunt 
omschreven met een naam, die de sleutel is van de eigenschap. 

Nu zult u zeggen: Wat hebben we daaraan? Wel, het is misschien goed te begrijpen dat je in 
de relatie, die je met de totale mensheid hebt, ook een relatie hebt met al het geschapene, dat 
op ongeveer gelijk niveau staat als deze totale mensheid. Anders gezegd; Wie deel is van de 
Rode Adam, kan contact hebben met een ieder die op het vlak leeft, waarop de Rode Adam in 
de eeuwigheid bestaat. 

Als ik nu tot een ander spreek, dan kan ik dit alleen doen op basis van een harmonie. Die 
harmonie is alleen verklaarbaar, indien ik de eigenschap ken. Die eigenschap moet worden 
vastgelegd en wel zo, dat zij in beknopte vorm begrijpelijk is. Ik geef daarom een naam, die 
de omzetting is van de beginletters van de regel, waarmee de eigenschap wordt omschreven. 
Maar dat is kabbalistiek. Daarover behoeft u zich verder niet druk te maken. Wel is het 
natuurlijk belangrijk, dat u begrijpt dat u - wanneer u zich tot de een of andere kracht richt (of 
dat nu God is, een heilige, een geest, een demon of een engel.) - zich nooit richt tot een 
werkelijkheid. U richt zich tot een eigenschap. In deze eigenschap of in dat wat deze 
eigenschap voornamelijk bezit kunnen ongetelde entiteiten bestaan, waarvan er één uit de 
totaliteit, waartoe ik mij heb gewend, met mij in contact treedt en voor mij de representant is 
van het geheel. 

Als ik dus zeg: "Heilige Engelbewaarder, sta me bij" (een schietgebedje), dan heb ik het over 
een wezen, dat voor mij een engel is. In feite echter heb ik het hier over wezens die bepaalde 
geestelijke sferen en harmonieën beheersen. Het zijn bezielende krachten en ze zijn heel nauw 
verwant met b.v. datgene, wat de natuur bezielt. Door dit contact tot stand te brengen ben ik 
dan ook niet slechts verbonden met een engel of engelbewaarder (misschien bestaat zo'n 
wezen niet eens), maar ik ben verbonden met een aantal waarden in de natuur; en wel 
waarden, die in een samenhang, een harmonie bestaan, overeenkomstig de naam, die ik voor 
de engel heb gebruikt. 

Een volgend punt. Daar het geheel van de tijdruimtelijke verhoudingen wordt bepaald door het 
bewustzijn der krachten, die daarbinnen leven, kan door het bewustzijn het totaal der 
tijdruimtelijke verhouding worden gevarieerd, mits het eigen bewustzijn deze variatie erkent, 
aanvaardt en zichzelf daarin a.h.w. geeft of oplost. Zo is het geheel der geschiedenis (niet 
alleen de menselijke, maar het geheel der geschiedenis van de schepping) a.h.w. een verhaal, 
uitdrukbaar in tijd en ruimte waarbij geen van de beide factoren beheersend behoeft te zijn 
voor de beschouwer. De beschouwer selecteert uit het geheel het punt, dat hij wil bezien. 

Om de geheimen der schepping nog een beetje duidelijker te maken moeten we toch nog even 
terug naar de eigenschappen, de relaties. 

U weet dat wij spreken over de Heer van Wijsheid, de Heer van Kracht, enz.. Elk van deze 
waarden geeft geen feitelijk wezen aan. Het geeft slechts een invloed aan die t.o.v. mij of van 
de mensheid bestaat. Het geheel van de uitwisseling van krachten tussen de oermens en 
andere oervormen is de taal van de sfeer der oertypen, de archetypes. Deze taal is een 
uitdrukking van het goddelijk element in elk der gespiegelde waarden afzonderlijk; en wel op 
zo'n wijze, dat de andere delen van spiegeling dit kunnen aanvaarden en beseffen. Daar het 
bewustzijn van zo'n grote kracht evenzeer verdeeld kan zijn als ons eigen bewustzijn dat soms 
is, krijgen wij te maken met gradaties. 

Wij kunnen ons voorstellen, dat er in de Rode Adam b.v. tenminste 5, maximaal 9 maar 
meestal 7 verschillende graden van denken of bewustzijn bestaan. Deze zijn gelijktijdig 
aanwezig. Zij vormen wel een geheel, maar elk vertegenwoordigt een afzonderlijke wereld en 
een afzonderlijk besef. Omdat wij deze dingen ook rond ons erkennen in de lagere leden der 
hiërarchie, kunnen wij - als we het b.v. over Luna (de maan) hebben - spreken over de ziel 
van de maan, over de geest van de maan, over de dienaren van de maan (met een eerste 
dienaar of genius aan het hoofd) en over de geesten van de maan. De maan erkennen we 



Orde der Verdraagzamen 

109 – DE KLEINE GEHEIMEN VAN DE SCHEPPING 4

meestal in deze 4 waarden. Maar we zouden verder kunnen gaan en dan bestaat er ook nog de 
maandemon of de maandemonen. 

Als men dat zo hoort, dan klinkt dat als bijgeloof, maar in feite wordt daarmee gezegd: De 
werking van de maan t.o.v. de mens en de relatie van de mensheid als grotere totaliteit t.o.v. 
de totaliteit, waarin de maan zich manifesteert, vindt plaats op 4 of 5 verschillende niveaus; 
dus verschillende waarden van bewustzijn. Zo is een van de geheimen van de kleinere wereld 
eigenlijk, dat de mens voor elke planeet (de astroloog zal er misschien van schrikken, maar 
het is toch heus waar) zelf het niveau van beïnvloeding bepaalt. Je kunt dus een ongunstige 
Mars hebben, die toch gunstig werkt. En er kan een kwadraat b.v. Saturnus-Jupiter zijn, 
waarbij Saturnus - ongeacht het kwadraat - een versterking is van de positieve waarden in 
Neptunus.  Wij zeggen dan: Al datgene, wat op het niveau der zielekracht of der bezieling ligt, 
is vanuit menselijk standpunt positief, mits het door de mens kan worden aanvaard.  

Wij zeggen: Alle dienaren van een bezielende kracht zijn een personificatie van de harmonie of 
een deel ervan. Als geest spreken wij al datgene aan, wat zich tot het bewustzijn richt en 
daarmee de stoffelijke gedachtewereld kan manipuleren. Als demon spreken wij al datgene 
aan, wat wel op de materie zelf, maar niet onmiddellijk op denkvermogen of geestelijk 
bewustzijn invloed heeft. Wij kiezen zelf op welke wijze wij in harmonie zijn met al hetgeen 
ons omringt. Wij zullen dus - ook astrologisch geredeneerd of eventueel vanuit een theosofisch 
standpunt - kunnen zeggen, dat wij waarlijk de makers zijn ons eigen leven. 

Dan is er de kwestie van de beperkingen. En hiermee krijgen we vanzelf weer de kosmische 
wetten. 

Elke beperking bestaat op het ogenblik, dat zij als zodanig wordt beseft, dat zij de begrenzing 
van het besef aangeeft, of dat zij om enigerlei reden door het "ik" wordt aanvaard als een 
verdeling in aanvaardbaar en niet-aanvaardbaar van die fasen of functies van eigen bestaan. 
Daar het geheel van de kosmos harmonisch is, mag worden gezegd: 

Daar, waar de poorten der goddelijke werkelijkheid zich openbaren door de Jonkvrouw en het 
geheel der archetypes tot stand komt, is een perfecte harmonie nog voortdurend aanwezig. 
Eerst waar een verstoring van de evenwichtigheid in het geheel, zoals in het archetypes 
gerepresenteerd, naar lagere sferen wordt uitgestraald, kan er sprake zijn van een verdeling in 
licht en duister, in goed en kwaad, in harmonie en disharmonie. Hierbij is harmonie belangrijk, 
omdat zij voor ons de positieve benadering is van het oertype, waartoe wij behoren. 

De disharmonie heeft dezelfde functie, want de absolute disharmonie is een oplossing van het 
totaal der waarden (ook van alle strijdigheden) en resulteert eveneens in een harmonie met de 
oervorm. Door de geaardheid van de harmonie, die we nastreven zelf te bepalen, kunnen wij 
ook de geaardheid van de krachten, waarmee wij werken en waarover wij beschikken voor 
onszelf vaststellen. 

In de kosmische wetten kennen we dan zoiets als oorzaak-en-gevolg. Dit is vanuit menselijk 
standpunt een volledig reële wet, die voor de gehele kosmos geldt, uitgezonderd de directe 
sfeer der archetypes zelf en de daarboven liggende waarden. In de wet van oorzaak-en-gevolg 
wordt een samenhang in tijdverband gesuggereerd. Wij stellen dit niet als noodzakelijk binnen 
de kleinere geheimen der schepping. Het kwaad kan dus aan die straf vooraf gaan, maar ook 
kan de straf aan het kwaad vooraf gaan. Oorzaak-en-gevolg zijn geen afzonderlijke waarden, 
maar gelijke waarden en kunnen worden beschouwd als een uiting van één en hetzelfde op 
een voor de mens anders kenbare wijze. 

Spreken wij van de wet van harmonie of evenwicht, dan kunnen we ook hiervan zeggen: Elke 
evenwichtigheid, die menselijk wordt geschapen en beseft, is in zichzelf een vorm van 
onevenwichtigheid, waarbij de niet erkende onevenwichtigheid het totaal der gerichtheid in de 
erkende evenwichtigheid opheft. U kunt het ook eenvoudiger zeggen: Er is geen wit of er moet 
zwart bestaan. Er is geen licht of er moet duister zijn. 

Wanneer ik in mijzelf het perfecte evenwicht bereik, dan bereik ik gelijktijdig het potentiaal der 
totale onevenwichtigheid. Totale onevenwichtigheid en totale evenwichtigheid tezamen vormen 
het levensprincipe. Indien een van beide volledig is geuit, dan kennen we stilstand. Op het 
ogenblik, dat geen volledige balans is bereikt in één van de beide waarden, is er leven. En 
daarmee komen we tot het geheim van de mens en zijn uiterste vermogens. Er zijn natuurlijk 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

109 – DE KLEINE GEHEIMEN DER SCHEPPING 5

vele andere geheimen van de kleinere schepping, maar ik meen dat u datgene, wat met de 
mens samenhangt, toch wel het belangrijkste vindt. En dan zeggen we: 

Op het ogenblik dat de mens de perfecte harmonie bezit op het voor hem nog bereikbare en 
begrijpelijke vlak, zal hij de totaliteit van alle kennis en macht bezitten, die in het totaal der 
mensheid hiermee verweven of verbonden zijn. Hij bereikt wat men noemt de Steen der 
Wijzen, die in wezen is: de uitdrukking van elke harmonie tussen de Rode Adam en andere 
archetypen, waardoor hij dus de geaardheid der uitingen maar niet het totaal der waarden kan 
veranderen. Hij beschikt over de bron der absolute kennis, omdat het totaal van het als vraag 
gestelde zijn antwoord reeds heeft. Antwoord en vraag worden gelijktijdig beseft. 

De z.g. Steen der Wijzen en daarnaast andere dingen als aurum potabile, elixer vitae, zijn dus 
eigenlijk uitdrukkingen voor een bepaalde fase van innerlijke evenwichtigheid, waardoor een 
beheersing en macht ontstaan, die echter nimmer volledig beheerst kunnen worden, omdat de 
volgorde van oorzaak-en-gevolg voor iemand, die zover is gekomen, niet meer bestaat. 

Dit is een heel belangrijk punt, want het houdt in dat de Steen der Wijzen weliswaar lood in 
goud kan veranderen, maar ook dat als de harmonie van de eigenaar een tikje is gewijzigd 
goud in lood verandert. Voor de mens is dus het eigen wezen en de eigen wil wel belangrijk 
voor de uitingen. Maar als ik hier uit lood goud maak, dan zal elders goud of een ander metaal 
in lood veranderen. Ik kan niet het totaal der waarden veranderen. 

Geestelijk gezien geldt precies hetzelfde. Indien ik als mens op één punt de absolute waarheid 
bereik, zal ik op een ander punt het absolute onbesef naderen. Dat is natuurlijk erg bitter om 
te horen, maar denkt u maar even na: Op het ogenblik, dat ik op een punt een absolute 
waarheid in mijzelf heb gevonden én bereikt, ben ik door deze waarheid blind voor het feit, dat 
er andere waarheden bestaan. Ik zal mijn besef dus nooit uitbreiden. Naarmate een andere 
waarheid minder strookt met de formulering, die ik aan mijn eigen waarheid geef, zal ik haar 
meer als onwaarheid beschouwen. Dat weten we ook. Stel u nu voor, dat dat overal geldt. Dan 
hebben we hier dus eigenlijk een nieuwe kosmische wet gevonden, maar dan alleen voor de 
mens, en die zegt: 

In het hoogste bewustzijn ligt het hoogste onbewustzijn. het totaal der vormende vermogens 
is gelijktijdig het ontstaan van chaos. Het "ik", dat zich volledig bewust is, bezit gelijktijdig de 
macht tijd en ruimte te beheersen en is er slaaf van. 

Ik kan die reeks als een hele litanie uitbreiden; en om u een voorbeeld ervan te geven: Er zijn 
in de door mij geciteerde formulering 672 varianten. Die 672 varianten kunnen dan bovendien 
nog worden uitgedrukt in de 3.127.931 namen van de Godheid. U begrijpt, die gaan we niet 
allemaal opsommen. Elke naam van de Godheid is een uitdrukking van de scheppende uiting, 
die als harmonie het geheel van de wereldziel of -geest in het geheel van de mensheid en de 
omliggende waarden (groepsgeesten e.d.) regeert.  

Dan vinden we verder nog een zeer interessant punt: Elke vorm in de stof is - ongeacht het 
schijnbaar toevallige van het ontstaan of het wijzigen ervan - de directe weergave van een 
geestelijke behoefte, een geestelijke onevenwichtigheid of een geestelijke bereiking. Er is 
nimmer een vorm denkbaar, die niet een zich daaraan aanpassend geestelijk element kent. 

Dit is inderdaad wel lastig, want dan zegt men b.v.: Wat heeft dan een vlo gemaakt? Je kunt 
dan zeggen: De vlo is geboren uit een bepaalde mentaliteit. Noem het mijnentwege een 
parasitaire. Deze mentaliteit moet een perfecte uitdrukking vinden. Als we nu het dier 
beschouwen, is het in zijn bouw, in zijn opzet inderdaad een volledige uiting van het 
parasitaire principe. Wij zeggen daarom wel eens, dat de parasieten in elke vorm 
representanten zijn van datgene, wat voor de mens de geesten en heersers der hel zijn. Het is 
dus wel aardig om daarover even te spreken. 

Maar we gaan terug naar de mens. Om de kleine geheimen der schepping te begrijpen zal de 
mens de geaardheid van deze geheimen moeten vereenvoudigen, totdat zij kunnen worden 
omschreven binnen het eigen bewustzijnsvlak. Doet hij dit, dan omschrijft hij deze geheimen 
als volgt: 

1. Alles is bezield. De kern van alle bezieling is hetzelfde, maar de aard der bezielende 
waarden varieert. 



Orde der Verdraagzamen 

109 – DE KLEINE GEHEIMEN VAN DE SCHEPPING 6

2. Harmonie kan met elke aard van de bezielende waarde worden bereikt en resulteert in 
een tijdelijk bereiken van de eigenschappen, die de bezielende waarde in haar uitingen 
pleegt te leggen.  

3. Tijd en ruimte zijn verwisselbare en nimmer als concreet en objectief bepaalbare 
waarden te beschouwen. Het "ik", dat dit beseft, is meester over tijd en ruimte, maar 
zal zijn oorspronkelijk waarnemingspunt steeds weer moeten innemen, terugkerend tot 
het moment en de plaats van nu, omdat zonder dit geen continuïteit van het bestaan 
binnen de oervorm mogelijk is. 

4. Alles in de schepping is bezield, hetzij direct hetzij indirect. Elke bezielende waarde kan 
worden gezien als zijnde van dezelfde grootorde. Elk verschil in waarde en waardering, 
elke hiërarchie die wordt opgebouwd vanuit menselijk standpunt, representeert niet de 
werkelijke waarde der bezielende krachten, maar slechts de werking en 
werkingsmogelijkheden, die zij t.a.v. de mens bezit. 

5. Door zichzelf te veranderen wijzigt de mens zijn relaties met de kosmos en alle daarin 
optredende krachten en waarden. Hij zal echter in zijn benadering nimmer verder 
kunnen komen dan het totaal der mensheid zelf is. 

6. Een laatste punt, dat misschien een verklaring is voor mythologie en vele sagen: 
Wanneer het besef van verdeeldheid wegvalt in één der delen van het archetype, wordt 
dit deel identiek met het archetype, voor zover het bewustzijn en erkenning betreft. Het 
zal echter als afzonderlijk deel blijven functioneren, voor zover het zijn wezensuitingen 
betreft. 

Daar heeft u dan een aantal betrekkelijk eenvoudige regels, die tot deze kleine geheimen 
behoren. 

Nu weet ik wel, dat er nog vele andere Arcana zijn. Er zijn daaronder de geheimen van de zon. 
Zij omvatten de zonne-geest, maar ook, de krachten die op de zon leven, de structurele 
verhouding die in de zon regeert. Het is een uitwisselingsstelsel, dat berust op omwisseling 
van stof, die ongeveer zo circuleert als op aarde water circuleert naar waterdamp en terug; en 
verder op een z.g. geestelijke emanatie, die weer de geaardheid van de stoffelijke emanatie 
voor een deel regeert en afbuigend werkt op bepaalde stralingen en verschijnselen, ongeveer 
als in een magnetron of magnetisch veld op de ionenstraling. 

Dit zijn allemaal geheimen. En als wij daarbij dan voor elke planeet afzonderlijk nog de 
eigenschappen gaan voegen, de harmonische waarden, dan krijgen we een heel boekwerk. Dat 
is allemaal heel aardig en voor iemand, die ermee wil werken zelfs belangrijk, maar de kern 
van de zaak ligt altijd nog in de artikelen, die ik u heb gesteld. Wilt u daarom nog even goede 
nota nemen van het volgende: 

Het lensvormig gebied, dat tussen de beroering van uiting en goddelijke wereld ligt en die 
elkaar ongeveer voor 1/3 overlappen, wordt het oog Gods genoemd, omdat de erkenning, 
zowel vanuit het Goddelijke als vanuit de wereld der oervormen, gelijkelijk mogelijk is. 

Elk ruimtelijk besef is een denkbeeld. Dit denkbeeld kan een willekeurige ruimte scheppen, 
zonder dat zij ook feitelijk aanwezig behoeft te zijn. Alle ruimtelijke verhoudingen zijn vanuit 
het standpunt van het Goddelijk idee, ideële waarde. Vanuit het standpunt van de schepping 
zijn het concrete waarden, omdat de schepping in de goddelijke gedachte is omvat.  

Elke poging om de geheimen van de schepping te gebruiken, zal moeten zijn gebaseerd op een 
harmonie met de schepping. Indien wij haar baseren op een absolute disharmonie, kunnen 
alleen ontbindende verschijnselen worden bereikt. 

Elk verschijnsel is slechts de weergave van een oorspronkelijke fase van disharmonie, die in 
zich noodzakelijk was om de harmonie van de oervorm te veroorzaken. Wij realiseren ons 
bepaalde waarden uit de totaliteit, waartoe wij behoren en groeperen deze in ons besef als 
opeenvolgende tijdselementen. Op het ogenblik, dat een bepaalde sequentie van 
gebeurtenissen, feiten of toestanden noodzakelijk schijnt, moeten wij ook beseffen dat wij een 
harmonisch complex van de oervorm realiseren. 

Het is niet zo belangrijk het geheel van de schepping te begrijpen, maar het is wel belangrijk 
dat men weet in hoeverre men als mens met eigen gedachten en met eigen vermogens kan 
komen. De beperking ligt in het stellen van een theorie; en elke theorie, die de waarheid 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

109 – DE KLEINE GEHEIMEN DER SCHEPPING 7

omvat, zal voor het menselijk redelijk denken in zichzelf strijdig zijn. Elke stelling, die wordt 
beleefd, zal in zich resultaten brengen, die vanuit het menselijk redelijk standpunt onmogelijk 
zijn, want de waarheid van het leven, de geheimen van de schepping, groot en klein, zijn 
datgene wat er ligt tussen het feitelijk mogelijke en het menselijk realiseerbare. 

Ik geloof, dat u het met deze inleiding wel even kunt stellen. 

D I S C U S S I E 

� Hebben de woorden die, u gebruikt voor de kleine geheimen van de schepping, n.l. de 
kleine Arcana, verband met de kleine Arcana van de Tarot? Tracht de Tarot een zekere 
hiërarchie van de geheimen der schepping aan te geven of heeft het hiermee (met het 
onderwerp van vanavond) niets uitstaande? 

Ja, dat ligt eraan. Het normale gebruik van de Tarot is eigenlijk geheel bezijden het onderwerp 
dat wij vanavond bespreken. Alleen, op het ogenblik dat men de Tarot gebruikt volgens de 
mystieke kabbala en wel in de bekende combinatie: cirkel, driehoek en vierkant, kan men 
zeggen, dat de grote Arcana ofwel de letters (dat zijn de hoofdkaarten zoals u weet) dus 
uitdrukking geven aan wat wij de grote geheimen of wetten van de schepping noemen; terwijl 
de andere kaarten de relatie daarmee aangeven van de kenbare verschijnselen en als zodanig 
dus wel als kleine Arcana kunnen worden omschreven.  

Het woord arcanum is, zoals u misschien weet, een algemeen gangbare uitdrukking voor 
zaligmakend geheim en wordt als zodanig dus in vele systemen gebruikt om aan te geven: de 
haast magische geheimen, die men in de schepping meent te vinden of werkelijk vindt. Als 
zodanig is de uitdrukking "grote Arcana" dus slechts de uitdrukking van de werkelijke 
scheppingsgeheimen, terwijl "kleine Arcana" wordt gebruikt voor de normale kleinere relaties 
in de kenbare wereld. 

� Wat verstaat u onder de Rode Adam? 
De Rode Adam is een legendarische figuur en zou dus de Adam zijn, zoals hij door God werd 
gevormd; en wel in de hemelen en niet op de aarde. De uitdrijving naar de aarde zou hebben 
plaatsgevonden, nadat het paradijs was gesloten. In sommige kringen wordt dat wel eens in 
verband gebracht met de nu verbrijzelde planeet van de planetoïde gordel, vanwaar de eerste 
mensen zouden zijn gekomen. Persoonlijk meen ik niet, dat dit juist is. Het is een legende, die 
we in vele vormen vinden. Zij behoort dus ook tot de kabbalistische overleveringen. 

� Is dat dezelfde als de Adam-Kadmon? 
Dat is precies dezelfde. 

� Kan men hiervoor ook de mensheidsgeest of de totale mensheid als geheel zeggen? 
U kunt het best zeggen: Het archetype van de mens, zoals het in de goddelijke sfeer bestaat 
en dat in de verdeeldheid binnen de schepping als de mensheid kenbaar is door alle tijden, 
maar dat in zich het geheel van al wat mensheid is omvat en eens deze totale diversiteit van 
mensen weer terug zal brengen tot de eenheid van de Adam-Kadmon of het oertype, het 
archetype 

� Is dat dus ook de oerkern? 
..van de mens. Er zijn ook andere oerkernen. 

� Waarom Heren van een Straal aanroepen of een of andere engel? Is het niet meer afdoend 
God aan te roepen? 

Mag ik een vergelijking gebruiken? Waarom Hilversum of Frankfurt of Hamburg of Londen op 
de radio afstemmen? Is het niet voldoende om de radio aan te zetten? Als ik een specifiek 
effect in het bijzonder wil beleven, dien ik mijzelf daarop af te stemmen. De aanroeping van 
een bepaalde kracht is niets anders dan een middel om mijn eigen ego af te stemmen op een 
bepaalde uiting van het Goddelijke, die echter gepersonifieerd wordt gezien in vele fasen of 
trappen van de hiërarchische verhouding, waarin wij als mens dus de schepping kunnen zien. 

� Zoals de katholieken een heilige aanroepen? 
Tot in zeker opzicht is dat waar. Want men roept heiligen over het algemeen niet aan om hun 
naam of om hun heilig-zijn, maar omdat ze gelden als patroon van b.v. de zanger, de dieven 
of tegen jicht, voor vruchtbaarheid enz.. 



Orde der Verdraagzamen 

109 – DE KLEINE GEHEIMEN VAN DE SCHEPPING 8

� Wij leven in een schepping, waarin iedere vorm is ontstaan ten koste van andere vormen. 
Zowel planten, dieren als mensen leven ten koste van elkaar. Is dit een uiting van 
disharmonie, waaraan we niet kunnen ontkomen? Hoe en waarom is deze noodzaak 
ontstaan? Is een ontkomen hieraan eens mogelijk? 

In stoffelijke vorm is een ontkomen hieraan niet mogelijk, want de stoffelijke wereld is 
gebaseerd op een voortdurende omzetting en samenwerking. Indien dit echter op de juiste 
harmonische wijze geschiedt, noemen wij dit een symbiose. Een dergelijke symbiotische 
verhouding bestaat er tussen de mens, die het graan b.v. mogelijk maakt om rijker en beter 
dan ooit te groeien aan de ene kant en aan de andere kant het zaad eet; die de koe aan de 
ene kant vrije kost en inwoning verschaft en daardoor veel meer levensmogelijkheden dan ze 
in de natuur zou hebben, maar aan de andere kant haar melk consumeert en tenslotte ook 
haarzelf. Men noemt dit dus een symbiotische verhouding. En deze is niet alleen, zoals u 
denkt, een kwestie van het een eet het ander, maar het kan een kwestie worden van het een 
leeft harmonisch in het ander voort. 

Daar voor de mens de vormen afzonderlijk bestaan, maar kosmische gezien alle fasen en 
vormen één geheel zullen zijn, kunnen wij zeggen: Al datgene wat eens heeft bestaan, bestaat 
eeuwig. Als zodanig doet de mens niet iets eeuwigs teniet, maar zal hij slechts de 
verschijningsvorm daarvan veranderen in een andere verschijningsvorm. Binnen de kosmos 
geeft hij zo uiting aan een harmonie, die op stoffelijk vlak onvermijdelijk is. Er is geen 
mogelijkheid voor de mens voort te bestaan, zonder voortdurend dingen in zich op te nemen 
en te veranderen. Zelfs de zuurstof die u inademt, heeft u te danken aan de plantengroei. 
Zonder plantengroei zou de voor uw ademhaling noodzakelijke cyclus van omzetting niet 
aanwezig zijn. U neemt dus iets weg en u geeft daarvoor iets terug, wat de plant weer graag 
gebruikt. Op deze manier is dus een perfecte samenwerking denkbaar, waarbij alles betrokken 
is. Maar zonder omzetting geen leven op het stoffelijke vlak. Daarbij zullen zowel organismen 
als elementen altijd betrokken zijn. 

� Heb ik goed begrepen, dat u zei dat alles bezield is? Bedoelt u daarmee ook voorwerpen? 
U heeft het goed begrepen, dat ik zei dat alles een bezieler kent. Dat wil dus zeggen, dat een 
voorwerp (of wat dat betreft een chemisch element) behoort tot een geestelijke kracht of 
entiteit, die - zij het dan niet in direct bezielend verband, maar van een afstand - haar 
vormende werking geeft aan dat element en als zodanig de structurele eigenaardigheden 
daarvan veroorzaakt en in stand houdt. Dit geldt voor alle levensvormen. Het geldt ook voor 
alle vormen van materie. Het geldt niet of behoeft niet te gelden voor datgene, wat door de 
mens is gevormd, want de menselijke vormgeving is iets, wat overigens met de bezielende 
invloed niet veel te maken heeft. Het materiaal als zodanig is bezield; zelfs wanneer het dood 
is. Het is door zijn structuur harmonisch met een kracht of entiteit, die in deze gevallen buiten 
de materie bestaat en haar vormende kracht en werking in de materie doet gelden. 

� En heeft die materie dan ook een eigen bewustzijn? 
De materie als zodanig niet. De kracht, die de materie bezielt, wel. Door delen van de materie 
kan soms iets van het bewustzijn van de bezielende kracht tot uiting komen. Als dit gebeurt, 
dan gaan wij spreken over b.v. natuurgeesten e.d.. Maar in wezen zijn dit slechts brokstukken 
van de totale bezielende kracht. Zij staan daartoe in ongeveer dezelfde relatie als de mens 
tegenover de Adam-Kadmon. 

� U noemde het getal der namen van de Godheid. Kan dit in factoren ontleed misschien meer 
aanknopingspunten geven aan ons onderwerp, doordat het b.v. berust op aantallen 
gebieden etc.? 

Elk aantal gebieden, dat vanuit menselijk standpunt wordt vastgesteld is volledig willekeurig 
vastgesteld, want het Goddelijke is in Zichzelf één en ondeelbaar. De differentiatie die wij voor 
ons kenvermogen noodzakelijk achten, is dus niet een vaststelling van werkelijke verschillen 
maar slechts een subjectief opsommen van de verschillende vormen, waarin bepaalde 
krachten, entiteiten of werkingen verschijnen. Als wij dit met getallen gaan berekenen, komt 
er misschien een vaste lijn in, maar we zullen dan geneigd zijn om de verdeling van het 
Goddelijke en de hiërarchie te zeer als een vaststaande en blijvende verdeeldheid te 
accepteren; en dit is niet waar. Daarom acht ik het niet juist om dit te doen. Als u de 
werkelijke waarden zoudt willen berekenen, dan zoudt u moeten uitgaan van het grote geheim 
ofwel de geheime Godsnaam, die 72 klanken omvat. Die 72 klanken, herleid tot hun 
getalsbetekenis, geven een aantal formules, waarmee men t.a.v. geestelijke problemen en 
sommige openbaringen heel aardig kan werken, maar onfeilbaar zijn ze ook weer niet. Ik 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

109 – DE KLEINE GEHEIMEN DER SCHEPPING 9

geloof dus, dat in het kader van een algemene voorlichting het weinig zin heeft daarop verder 
in te gaan. 

� Het menselijk bewustzijn, dat zich integreert met dat van de Rode Adam, zou volgens u 
nooit daarboven uit kunnen gaan. Ontwikkelt men zich daar bovenuit als een eigen 
archetype op zichzelf, moeten we wachten tot de Rode Adam zelf verder ontwikkelt of gaan 
we over tot een andere ontwikkelingsreeks? 

U heeft het weer aardig in vakjes ingedeeld. In de eerste plaats heb ik niet gesteld, dat u niet 
verder kunt komen dan de Rode Adam. Ik heb slechts gezegd: Als mens (d.w.z. binnen de 
menselijke ontwikkeling) kunt u nimmer hoger komen dan het oertype: de directe 
weerkaatsing van het Goddelijke in het archetype mens. Als u een kleine verklaring wilt 
hebben, zal ik zo u geven in de hoop, dat ze voor u begrijpelijk is: De archetype is eigenlijk 
niets anders dan de weerkaatsing van een totale goddelijke waarde. Op het ogenblik, dat de 
archetypes als geheel wordt erkend, aanvaard en niet meer gezien als totaliteit van het zijn, is 
het mogelijk dat men zich met het Goddelijke, dat de Adam-Kadmon in stand houdt, 
vermengt. Men komt dan in een situatie, waardoor men intreedt in de goddelijke werkelijkheid. 
Eerst in de z.g. sfeer van de Maagd (dus de begrenzing van de realiteit), daarna wordt men 
deel van de trilling van de goddelijke realiteit en kan men zelfs tot de bron gaan. Wanneer 
men is binnengetreden, is het mogelijk dat er een hernieuwde emissie plaatsvindt, waardoor 
het "ik" zich vindt als een nu bewust goddelijk deel van een ander archetype en daarin helpt 
de zin van deze archetypes in het totaal der schepping tot uiting te brengen. 

� Als ik in mijn wereldbeeld b.v. aanneem, dat ik door muren kan gaan, doet alleen mijn 
bewustzijn dit, of verander ik de lichamelijke omstandigheden dusdanig, dat ik het ook 
stoffelijk kan? 

Dat is een heel aardige vraag, die met het onderwerp zelf geen sikkepit te maken heeft. Ik wil 
er een heel kort antwoord op geven. Aannemende, dat de wil sterker is dan de materie en dat 
het geheel der materie bestaat uit kleine delen, wier oriëntatie t.o.v. elkaar wordt gebaseerd 
op een kracht, welke zo niet in wezen dan toch in grondgeaardheid gelijk is aan die van de wil, 
dan zal de wil de spreiding der materie willekeurig vergroten of verkleinen. Het wordt dus 
mogelijk zich door de intermoleculaire of de interatomaire ruimte te bewegen of zelfs onder 
omstandigheden door de ruimte, die er bestaat tussen de kleinste delen van een atoom 
onderling. Het is dus, althans theoretisch, heel goed mogelijk door een muur te gaan. Maar 
daarvoor is een zodanige innerlijke kennis en beheersing noodzakelijk, dat ik u ter vermijding 
van builen niet zou willen aanbevelen om dit onmiddellijk te proberen. 

� Wanneer we van al deze krachten, machten, enz. gebruik zouden willen maken, dan 
zouden we geen tijd meer hebben ons dagelijks leven te leven. Kunnen we niet verder 
komen op de weg der bewustwording door ons tot God te wenden? Ik weet, dat dit simpel 
klinkt, maar ik hoop dat u het begrijpt. 

Ik koester dezelfde hoop. Wanneer we ons tot God wenden en we gaan daarbij uit van 
datgene, wat wij zijn, dan komen we nooit verder. Dan is elke andere weg, die voor ons 
misschien beter aanvaardbaar en redelijker is, voor ons vruchtbaarder én voor de 
bewustwording ook zeker aangenamer en succesvoller dan alleen het zich beroepen op God. 
Eerst indien men zich beroept op God met de erkenning van de totale kracht van die God en 
de aanvaarding van een, vanuit stoffelijk standpunt, volledig willekeurig vermogen tot 
ingrijpen in het totaal, zal men kunnen komen in een toestand, waardoor het aanvaarden van 
en het zich richten tot God kan worden vervangen door de systemen, waarover wij vanavond 
en ook in de vorige bijeenkomsten hebben gesproken. Een mens, die echter zozeer in zijn 
dagelijks leven opgaat dat hij voor deze geheimen geen tijd overhoudt, zal over het algemeen 
de waarde van dit dagelijks leven zozeer als gefixeerd beschouwen dat hij - ondanks zijn 
aanroepen van God - de goddelijke wil in feite maar een zeer kleine vrijheid tot ingrijpen geeft. 
Ik geloof dan ook, dat in dit geval een studie van de gestelde problemen en systemen of een 
zich alleen tot God wenden een gelijk resultaat, of beter gezegd een gelijk nietig resultaat zal 
opleveren. 

� U sprak over de bezielende kracht, die de vorm erkent maar niet beheerst, zodat in de 
vorm een eigen bewustzijn mogelijk is. Zoudt u daarvan een voorbeeld willen geven? 

Wij hebben het hier dus over een oertype. Wanneer de Adam (die nemen we hier als oertype) 
in zich het totale bewustzijn bezit van de mensheid, dan moet dit insluiten: het totaal van 
boven- en onderbewuste mogelijkheden. Deze mogelijkheden zullen voor elk deel bestaan. 



Orde der Verdraagzamen 

109 – DE KLEINE GEHEIMEN VAN DE SCHEPPING 10

Maar elk deel heeft door zijn eigen oriëntatie binnen het geheel van de Adam maar een 
beperkt deel van de ervaring en van het besef dat in het geheel berust. Nu kan elk deel zijn 
ervaringen, besef en zelfs reactiemogelijkheden op eigen wijze uitbreiden, zolang het daarin 
maar binnen de beperking blijft, die het geheel stelt. U zoudt dus kunnen zeggen, dat in dit 
geval de bezielende kracht geen invloed heeft op de bewustwording, maar slechts de 
beperking van de bewustwordingsmogelijkheid binnen het geheel bepaalt. 

Als ik een bezielende kracht heb, die zich bezighoudt met b.v. bomen of planten of misschien 
met dode materie, dan geldt hier weer, dat elk deel wordt gevormd door het besef van die ziel, 
maar dat dat besef wordt uitgedrukt in een relatie. Als ik zeg: "een rots", dan wordt de vorm 
van die rots niet bepaald (die wordt door omstandigheden bepaald), maar de geaardheid van 
die rots zal in overeenstemming zijn met de kracht, die geholpen heeft om de rots te vormen. 
Zij kan daaraan niet ontkomen, zonder haar kwaliteiten en eigenschappen zozeer te verliezen, 
dat ze ook elke samenhang verliest. Ze valt dan uiteen in bestanddelen, die misschien weer 
worden samengevoegd onder een andere entiteit, maar die dus niet meer worden bezield door 
de eerste entiteit. 

� En als ik dit wil toepassen op onszelf, is dan onze ziel het bezielende element en bestaat in 
de rest van ons een eigen bewustzijn, dat daar dwars tegenin kan gaan? 

Een wat lastige vraag. Laten we het zo formuleren: Het totale bewustzijn van de 
Adam-Kadmon is voor ons wel een bezielend element, maar niet de kern van ons eigen eeuwig 
wezen. De kern van ons eigen eeuwig wezen is de goddelijke kracht via de uiting van de 
Adam-Kadmon. Als u dat even vasthoudt. Dan stellen wij verder, dat wij door ons 
deelbewustzijn van het geheel waartoe wij behoren, door onze handelingen en ons denken 
vaak zullen kunnen ingaan tegen datgene, wat voor onze ziel (de goddelijke uiting) via de 
totale mensheid of de oervorm mensheid strijdig is. 

En dan wil ik zelfs nog een stap verder gaan en zeggen, dat de doorsnee-mens in feite handelt 
tegen datgene, wat, vanuit het Goddelijke zijn, geaardheid is en als zodanig in eigen 
bewustzijn strijdig is t.a.v. de kracht die hem bezielt, die zijn leven draagt en in hem altijd 
bestaat, waar hij ook is en hoe hij ook is. 

� Hoe lost men dat dan op? 
Nou, over het algemeen door in elk leven weer te streven naar een zo groot mogelijke 
innerlijke harmonie, totdat u haar eindelijk bereikt. Het is dus niet iets, waarvoor een recept 
bestaat. De mensen denken dat zo al heel veel kunnen oplossen met D.D.T. en Orionisin, om 
niet te vergeten "de pil" en de gedwongen lening; ook punten, die de mensen graag gebruiken 
om problemen op te lossen. Maar dat is allemaal een verschuiving van het probleem. Het is 
slechts de innerlijke groei, het bereiken van een innerlijke harmonie, waardoor op den duur 
het probleem ongedaan wordt gemaakt. Zolang je in je bewustzijn je baseert op een 
menselijke maatschappij, die in zichzelf eenzijdig en onvolmaakt is, zul je door je oriëntatie op 
de wereld buiten je in strijd komen met de wereld in je. 

� U sprak zonet over bezieling; ook van de materie, ook door zo'n kracht. Is er nog iets 
nader voor ons te herkennen van dat ene schakelpunt naar de geestelijke zijde wat in de 
materie ingrijpt? Wat is dat voor een proces? Is dat een elektrische kracht? 

Nee. Elektriciteit is daarvoor nog wel iets te stoffelijk. Het best kunt u zeggen, dat de 
geestelijke kracht een matrix is, waarin energieën - zo die er eenmaal in gevangen zijn - 
noodgedwongen t.o.v. elkaar een bepaald evenwicht moeten scheppen hetgeen resulteert in 
het ontstaan van een bepaalde materiële oervorm, of het samenvoegen van materiële delen, 
hetwelk weer aardbepalend is voor het geheel, dat daaruit voortkomt. 

� En is nu dat laatste punt tot de zichtbare materie? 
Dat is tot de zichtbare. 

� Ik dacht dat dat alleen maar binnen het atoom en het molecuul werkte? Ook op de vorm 
als zodanig? 

Het kristal dan bijvoorbeeld. 

� Ja, maar de opbouw van een kristal gaat zo vliegensvlug welke krachten zijn dat? Zijn dat 
elektrische krachten? 

Dat zijn geen elektrische krachten. Dat zijn de verhoudingskrachten. Als u het in menselijke 
termen precies wilt uitdrukken en daardoor onvolledig, dan moet u zeggen: Het is het totaal 
van de eigen magnetische gerichtheid der moleculen in zichzelf, gepaard gaande met de daarin 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

109 – DE KLEINE GEHEIMEN DER SCHEPPING 11

mogelijke zwaartekrachtverhoudingen door de onregelmatige rotatie der elektronen rond de 
samengestelde kernen. 

� U had het zo even over totale evenwichtigheid en totale onevenwichtigheid. Zijn dat de 
totale onevenwichtigheden van leven of niet-leven? Dat heb ik niet begrepen. 

Ik zal proberen het op een zo eenvoudig mogelijke wijze uit te drukken. Waar een totale 
evenwichtigheid bestaat, is geen leven, want alles is gefixeerd. Er bestaan dus geen 
veranderingen en er is geen beweging. Verandering, beweging, groei, enz. zijn de 
verschijnselen, die wij identificeren met het begrip "leven." Indien we te maken hebben met 
een absolute disharmonie, zonder dat er iets tegenover staat, dan hebben we te maken net 
een absolute ongevormdheid, waarin geen bewustzijn, geen regeling en dus ook geen 
erkenningsmogelijkheden meer bestaan. Ook dit is dus een vorm van stilstand; een vorm van 
dood kunt u zeggen. Op het ogenblik echter, dat het "ik" evolueert, ontwikkelt het in zichzelf 
aan de ene kant een evenwichtigheid, die steeds perfecter wordt; aan de andere kant een 
onevenwichtigheid, die daaraan evenredig is, zodat uit de differentiaties, die er in de 
onevenwichtigheid bestaan, het "ik" voor zijn evenwichtigheid een voortdurende mogelijkheid 
tot groei en uitbreiding - en wel op evenredige wijze - kan ontlenen. Dat is eigenlijk de kern. 

� Zouden we hieruit de conclusie kunnen trekken, dat er in de schepping nooit een totale 
harmonie aanwezig kan zijn? 

U kunt natuurlijk elke conclusie trekken, maar deze is niet helemaal juist. De conclusie, die u 
zoudt moeten trekken is: dat in het totaal der schepping altijd en voortdurend een volledige 
harmonie en een volledige disharmonie aanwezig is en dat tussen deze grenzen van het 
goddelijk Zijn door het verschil der verhouding het bewuste bestaan binnen de schepping 
mogelijk is. 

� U sprak van "dienaren van de maan." Kunt u daarover iets meer zeggen? Ik begrijp het 
niet goed. 

Laten we het zo zeggen: We nemen de aarde. We hebben Europa. Europa valt uiteen in 
verschillende delen; laten we nu alleen maar zeggen: het westen en het oosten. Dan kunnen 
we zeggen, dat de totale mentaliteit ofwel het gezamenlijk bewustzijn van b.v. Rusland en zijn 
satellieten een andere persoonlijkheid is dan dat van b.v. het westen. Als wij ons nu realiseren, 
dat deze persoonlijkheden niet alleen maar dingen zijn, die wij van onderaf opbouwen maar 
dat deze dus gerealiseerde mogelijkheden binnen het totaal zijn (dus krachten, die ook van 
bovenaf ontstaan), dan spreken wij misschien ook over de geest van het westen en de geest 
van het communisme. 

Als ik nu spreek over de "dienaren van de maan", dan bedoel ik hiermee dus geestelijke 
krachten, entiteiten, wezens, die bepaalde eigenschappen bezitten en die daardoor meestal 
met bepaalde werkingen of vormen van de maan in verbinding zijn geweest. Als wij nu b.v. 
aannemen dat de Mare Imbrium vroeger in de ontwikkeling andere processen heeft ondergaan 
dan b.v. de Mare Tranquillum (de Stille Zee) of de Stormen Zee of de Nectar Zee, er zijn er 
verscheidene, dan kunnen wij zeggen: Er zit daar een ander bewustzijn in. Als wij deze 
bewustzijnsvormen bezien, dan blijkt dat er een verschil is in eigenschappen; en dat deze 
eigenschappen bepalend zijn voor de reacties. Vanuit menselijk standpunt - let wel - spreken 
wij deze delen van de maan dus aan als persoonlijkheden. Daar zij echter gebonden zijn aan 
het totale wezen en de werkingskracht van de maan, noemen wij ze ook "dienaren van de 
maan." We geven daardoor dus de relatie aan, waardoor het ster-"ik" a.h.w. door het totaal 
"ik"-maan te allen tijde wordt beheerst, naar gelijktijdig een specifieke eigenschap daarvan tot 
uiting kan brengen. 

� Ik meen eens ergens gelezen te hebben dat de maan een dode, ontbindende vorm was en 
dat die alleen naar straling doorgaf van elders. 

Dat is op het ogenblik praktisch - niet helemaal - maar praktisch wel het geval. Maar het is 
altijd zo geweest. 

� Blijft de werking van die "dienaren van de maan" desondanks bestaan? 
Wat eens is geweest, is geestelijk gezien blijvend. Dat bestaat altijd. 

Ik zou nu graag willen overgaan tot het afsluiten van deze bijeenkomst. Ik moet u erop wijzen, 
dat eigenlijk elk hemellichaam dat we zien ergens een kracht is. Een kracht, die we kunnen 
aanspreken als ziel, als een persoonlijkheid; en dat dit wezen zo complex is, dat het voor ons 



Orde der Verdraagzamen 

109 – DE KLEINE GEHEIMEN VAN DE SCHEPPING 12

schijnt uiteen te vallen in reeksen persoonlijkheden. Zo hebben wij de ziel der wereld en een 
bepaald verschijnsel daarvan noemt de mens de Heer der Wereld. Zo kunnen wij spreken over 
de ziel van de maan en de geest van de maan en zelfs van de geest van de geesten van de 
maan. Op deze manier probeert de mens voor zich duidelijk te maken, dat al die verschillende 
factoren vanuit zijn standpunt afzonderlijk benaderbaar zijn. 

Je bent een mens; en door de afstemming van je wezen op één van de krachten van het Al 
kun je daarmee een soort rapport, een vorm van harmonie bereiken. Die kracht werkt dan op 
je in. Je kiest dus uit een totaliteit van mogelijkheden steeds een kleine mogelijkheid om die 
waar te maken. 

Dit is het principe van de magie, maar ook van de esoterie; want ook de esotericus zoekt een 
bepaald vlak uit. En of hij nu daarover spreekt als een of andere engel of als een letter of dat 
hij er andere namen aan geeft, dat maakt geen verschil uit. Hij kiest uit het totaal van de 
schepping een bepaald principe, richt zich daarop en stemt zich daarop af. 

Dat het geheel van deze kleine Arcana belangrijk is, vloeit dan ook voort uit het begrip dat de 
mens daarin kan krijgen van zijn eigen mogelijkheden. 

Het groot Arcanum is een menselijke benadering van het totaal zijnde, waardoor het gevoel 
van eenheid wordt versterkt. 

Het klein Arcanum is het begrip van differentiatie, dat voor de mens bestaat en het begrip dat 
hij zichzelf kan vereenzelvigen met elk van die krachten. Hij kan niet het totaal van de 
schepping omvamen. Het is onmogelijk voor een menselijk begrip om de grote Arcana 
werkelijk ineens te doorleven, maar het is wel mogelijk om vele kleine details in orde te 
maken. Het is voor een mens misschien niet mogelijk om een heel huis te bakken, maar hij 
kan wel stenen bakken en daarvan een huis bouwen. 

De zin van de kleine Arcana, de zin van de magie en van de esoterie is ten slotte te leren in 
het "ik" de kleine delen van het Al waar te maken en deze samen te voegen, totdat het geheel 
van het Al daaruit voortkomt. Het is misschien een vorm, waarin je de goddelijke tempel 
nabouwt, als je het zo wilt zeggen; of waarin je de zuil opricht die de verbinding is tussen 
chaos en harmonie: de omspanning van het geheel der levensmogelijkheden. Van hieruit ga je 
verder. En naarmate je dichter naar de mens toegaat, krijg je te maken met krachten, die 
meer menselijk en daardoor meer beperkt zijn. Maar wij moeten beginnen met het beperkte. 
Je kunt geen woorden lezen, als je geen letters hebt geleerd. En hoe kun je een letter tekenen 
en begrijpen, als je niet eerst een klank hebt gekregen en iemand, die je vertelde dat die klank 
en die letter dezelfde waren. 

Het hele geheim der Arcana is niet dat zij een kosmische waarheid onveranderlijk juist 
uitdrukken. Het is een mogelijkheid om ons de letter te leren lezen door ons de samenhang te 
geven van een bepaald beeld en een bepaald woord; een woord, dat in het denken 
hanteerbaar is. Hun waarde is gelegen in de mogelijkheid voor ons als mens en als geest om in 
onze eigen gedachten te reproduceren wat er ergens in het hogere bestaat. Maar zij zullen 
altijd een begin zijn. Het is niet mogelijk, zelfs met de volledige kennis van de grote Arcana, 
God te kennen of zelfs maar de Adam-Kadmon. Maar het is mogelijk je daarmee zodanig af te 
stemmen op die kracht, dat hetgeen waarin je tekort schiet duidelijk wordt. Je kunt dan het 
lesboek van de schepping lezen. 

Je kunt natuurlijk proberen te leren dansen, te typen of wat anders te doen door een 
schriftelijke les. Maar als je alleen maar leest, kom je niet verder. Daarom zijn deze Arcana 
een begin. Zij leren u hoe bepaalde verhoudingen bestaan. Zij geven u een algemeen begrip 
van de mogelijkheden, die daarin eventueel voor u zijn gelegen en zij geven u daarnaast wel 
een begrip van samenhang. Nu moet u zelf proberen de eenvoudigste der kleinste 
samenhangen bijeen te voegen. Steeds weer proberen, totdat u een begrip krijgt. Zoals u pas 
na pas moet oefenen of aanslag na aanslag, in een langzaam tempo misschien en met vele 
fouten, tot het ogenblik, dat u de dans kunt dansen, dat u de zin zonder fouten kunt typen. 

Het is een middel om zichzelf te verrijken, inderdaad. Maar niet in de zin van rijker maken dan 
anderen, maar van "rijker maken mét anderen." Want het geheel van de werkelijk grote 
geheimen is het geheim van onze eenheid met God. De kleine geheimen zijn de verklaring van 
onze verbondenheid en eenheid met anderen. Het "heb uw naaste lief" is in dit verband 
eenvoudig de erkenning, dat wij niet afzonderlijk bestaan, maar gezamenlijk binnen een 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

109 – DE KLEINE GEHEIMEN DER SCHEPPING 13

begrensd kader leven; en dat wij alleen door gezamenlijk te werken, te streven en te leven dit 
kader eens kunnen beseffen en er misschien aan kunnen ontkomen. 

Als u dit voor uzelf steeds meer gaat begrijpen, dan krijgt u ook uit deze betrekkelijk 
summiere lessen en omschrijvingen voldoende materiaal tot overdenking; en misschien tot het 
aanbrengen van praktische wijzigingen in uw leven, omdat u hierdoor leert de schepping en 
uzelf in waarheid te lezen. En leert u uzelf te lezen, dan leert u misschien het woord spreken 
dat in u rust. 

Wie het woord kan spreken, dat de kern van zijn wezen omschrijft, heeft de harmonische 
gerichtheid op het totaal der mensheid en door het totaal der mensheid God gevonden en 
uitgedrukt. En zo maakt hij het voor zichzelf steeds meer waar. 

Dat vrienden, zijn mogelijkheden. Wat u ermee doet, is uw eigen zaak. Ik hoop echter, dat u 
leert juister, meer waar en waardig te leven in en vanuit uzelf door het geheel. 


	DE KLEINE GEHEIMEN DER SCHEPPING
	Machten
	Krachten
	Beschrijving van eenvoudige regels

	DISCUSSIE
	SLOTWOORD

