
© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

091 – HET MENSELIJK MAGNETISME EN ZIJN MOGELIJKHEDEN 1

HET MENSELIJK MAGNETISME EN ZIJN MOGELIJKHEDEN 

Laten we beginnen met in de eerste plaats te stellen: Er bestaat niet feitelijk iets, dat de naam 
menselijk magnetisme verdient. De gedachte van een uitstraling, die zich als een magnetisch 
veld rond de mens beweegt, is absoluut fout en totaal misverstaan. Een magnetisch veld kan 
wat de krachtlijnverdeling (dus de velddichtheid) betreft verschillen; voor de rest blijft het 
gelijk. De uitstraling van de mens is in de eerste plaats niet constant. Zij varieert zeer sterk 
o.m. aan de hand van zijn gedachten, zijn gevoelens van welbehagen; en zelfs problemen als 
voeding en stofwisseling kunnen daarbij een grote rol spelen.  

In de tweede plaats. Terwijl een magnetisch veld is opgebouwd uit een en dezelfde kracht, is 
de menselijke uitstraling opgebouwd uit 6 á 7 verschillende velden. Elk van die velden wordt 
dan aangeduid als hebbende een apart trillingsgetal, maar dat is niet juist. Wat wij 
trillingsgetal noemen, geeft geen frequentie weer, naar geeft een fijnheid en gelijktijdig een 
doordringingskracht aan. Er is dus geen sprake van een feitelijke vibratie, er is sprake van een 
straling.  

In de derde plaats: Wanneer men hoort spreken over menselijk magnetisme, dan hebben heel 
veel mensen het idee, dat het een soort geestelijke zalf is, die men verpakt in zich heeft en die 
men onder gunstige omstandigheden kan uitstrijken over anderen. Het spijt me wel te moeten 
opmerken, dat dit niet het geval is; dat hetgeen wordt uitgestraald niet door gebaren wordt 
overgebracht en dat dus het contact op zichzelf over het algemeen hoofdzakelijk een 
suggestieve of harmoniserende waarde betreft, die in de eerste plaats de mentaliteit 
beïnvloedt. Van een feitelijke krachtoverdracht is geen sprake. Alleen kan door associatie de 
uitstraling (want het is een straling), worden gericht op dat punt, waar men lichamelijk pleegt 
te behandelen. 

Wat zijn de eigenschappen van dit z.g. menselijke magnetisme? 

Allereerst kan worden gesteld, dat het samenhangt met eigen levenskracht. Elke mens heeft 
een zekere energie, die tot uiting komt op verschillende vlakken. Dat kan dus mentaal zijn, het 
kan zuiver fysiek zijn en het kan zelfs een zekere sfeer zijn, die men rond zich verspreidt. Al 
deze waarden tezamen worden magnetisme genoemd. Vervolgens moeten we opmerken, dat 
elke uitstraling op zichzelf een afzonderlijke werking heeft. Het menselijke magnetisme is dus 
niet beperkt tot alleen genezing. Maar zelfs het feit, dat u een ander aardig vindt, kan zeer 
goed het gevolg zijn van diens eigen emanatie. Een acteur, die - zoals dat heet - goed over het 
voetlicht pleegt te komen, is over het algemeen iemand, die een zeer sterke uitstraling heeft, 
welke grotendeels op emotioneel vlak ligt. 

Dus nogmaals, menselijke magnetisme is niet slechts het overbrengen van kracht. Alles, wat 
in de mens leeft, kan op deze wijze worden overgebracht. En alle verschijnselen van het 
occultisme, die te maken hebben riet een overdracht tussen twee of meer personen, zijn 
gebaseerd op deze menselijke straling, die men het menselijk magnetisme pleegt te noemen. 
Dan wordt het dus moeilijk om nu uit te maken wat dan eigenlijk met dat magnetisme wordt 
gedaan en hoe het in elkaar zit. Wanneer ik dat probeer te doen, moet ik uit de aard der zaak 
een hoop technische gegevens terzijde schuiven. Ze zouden ons teveel ophouden en over het 
algemeen voor u verwarrend werken. Laat ik het zo stellen: 

Neem als werkhypothese, maar dan alleen als werkhypothese, aan het bestaan van een 
wereldether of van subethers; dus verschillende soorten onzichtbare materie, die trillingen 
overbrengen. Zeg verder, dat deze eigenaardige wereld van ether, van het onzichtbare, niets 
anders is dan een leegte, waarin contact mogelijk is. Dan kunnen wij ons voorstellen, dat een 
bewustzijn, dat verder totaal geen vorm heeft maar wel energie bezit, die energie door dit 
ledig a.h.w. kan verplaatsen. Wij brengen de ether dus niet in trilling - een theorie die graag 
wordt verkondigd - maar wij kunnen dank zij het feit, dat deze eigenaardige ruimtelijke 
structuur bestaat (dat is beter dan te zeggen dat het een stof is) alles, wat in ons aanwezig is 
(en dat is dus in zekere zin kracht, maar het kan ook fijnere of grovere materie zijn), 



Orde der Verdraagzamen 

091 – HET MENSELIJK MAGNETISME EN ZIJN MOGELIJKHEDEN 2

projecteren. Het is, alsof u een zoeklicht neemt en daarmee ergens anders licht brengt. 
Theoretisch is dit magnetisme dus niet gebonden aan ruimtelijke verhoudingen. 

Wat moeten we er verder nog van vertellen? Dat het in verschillende soorten en vormen 
voorkomt, heb ik u zo even duidelijk gemaakt. Maar misschien is het goed dat u zich 
realiseert, dat elke uitstraling, behalve de laagst dierlijke emissies, gebonden is aan 
bewustzijn; d.w.z. dat geloof, voorstellingsvermogen (fantasie mijnentwege) en wil 
noodzakelijk zijn om die kracht te activeren. En dan staan we hier wel voor een heel 
eigenaardig probleem. Iemand kan dus een magnetische persoonlijkheid zijn zonder zich van 
dit magnetisme bewust te zijn. Hij moet zich echter altijd bewust zijn van zijn verhouding tot 
de wereld, die daardoor tot stand komt. Iemand behoeft zich niet bewust te zijn van het feit, 
dat hij een andere a.h.w. kracht kan geven en die ander kan genezen, maar hij moet wel de 
wil bezitten om de ander te genezen; en zo kan ik voortgaan. Kort en goed: deze uitstraling 
van het "ik" is soms materieel. Zij bevat dan de kleinste delen van de materie, een bepaalde 
relatie en een bepaalde verhouding en versnelling. In haar hoogste vormen is zij niet meer 
materieel te omschrijven en is de enige definitie, die wij kunnen geven: Een potentiële kracht 
A verschijnt gelijk sterk en gelijktijdig op punt B, zolang punt A punt B realiseert. Dat is een 
mooie knoop; daarover kunt u nog eens verder nadenken. 

Na deze krampachtige poging om althans iets te zeggen over de structuur van dit vermogen 
wordt het tijd ons te gaan afvragen, wat voor rol het speelt in het leven van de mens. Er 
bestaan altijd tussen de mensen aversies en aantrekkingen. Er zijn echter ook mensen, die 
tegenover elkaar volkomen onverschillig zijn. U kunt zich misschien voorstellen, dat er een 
mens is die er zo gewoon uitziet, dat je hem ziet en meteen weer vergeet, dat zo iemand in 
een kamer is en je het idee hebt dat je alleen bent. Dat zou dus iemand zijn, die voor u 
neutraal is. 

Voor uw informatie en als aardige bijkomstigheid: Zonder te weten waarom, zoeken bepaalde 
inlichtingendiensten naar deze personen, omdat ze nooit worden opgemerkt. Ze zijn niet 
werkelijk onzichtbaar, maar ze trekken geen aandacht. Zij binden de aandacht of de emoties 
van hun medemensen niet en ze zijn dus de perfecte mensen om te observeren. Het 
eigenaardige is, dat wanneer mensen die beiden die eigenschappen bezitten elkaar ontmoeten, 
ze zich van elkaars bestaan zo sterk bewust zijn, dat het hun lijkt, of alle anderen aan 
betekenis hebben verloren, of de hele wereld wegvalt. Dat is geen liefde en dat is ook geen 
haat. Het is alleen maar een realisatie van bestaan. Dus om te komen op wat het in de mens 
betekent, begin ik te stellen: De opbouw van uw persoonlijkheid bepaalt de mogelijkheden van 
uit straling, die u bezit. En dat wil zeggen, dat iemand kan proberen zoveel hij wil om met 
gebedsgenezing iets te bereiken, maar hij bereikt niets, omdat hij doodgewoon de verkeerde 
kracht bezit. Iemand kan 100 patiënten genezen en de 101e is niet eens te benaderen of wordt 
zelfs zieker. Waarom? Er is geen sprake van ontvankelijkheid voor elkaar. Daarom spelen deze 
dingen zo'n grote rol. Wat kunnen ze meer betekenen? Uw eigen sociale verhoudingen b.v. Ik 
heb zo-even al dat voorbeeld gegeven van de mens, die voor zijn medemensen bijna 
onzichtbaar is. Maar we moeten het ook nog anders zien. Men kan op een bepaald niveau (dus 
op zuiver fysiek of mentaal vlak, dat kan zijn op het gebied van kracht, er zijn ook andere 
gebieden) meer dan normaal uitstralen. Wanneer op zijn terrein een uitstraling in overwicht 
geschiedt, zal niet de gehele persoonlijkheid worden erkend of beoordeeld, maar alleen dit ene 
facet. De onderlinge verhouding van de mensen wordt dus in wezen niet bepaald door de 
feiten maar door de overwegende facetten, die men in anderen erkent. Wanneer deze facetten 
volkomen gelijk zijn aan de eigene, ontstaat er niet - zoals u misschien zult denken - een 
harmonie maar een afwijzing. We kunnen hier dus, ongeacht het feit dat het geen magnetisme 
is, toch wel een magnetische wet gebruiken en zeggen: Gelijknamige polen stoten elkander af. 
Wanneer dit gebeurt en één van beiden is in staat om, een ander facet van zijn wezen, een 
ander gebied van zijn bestaan, overwegend te activeren, dan valt de tegenzin weg en is het 
contact wel mogelijk. Aanpassingsmoeilijkheden zullen dus heel vaak gelegen zijn in dit 
persoonlijk, dit menselijk magnetisme dat men uitstraalt. Nu heeft u zich waarschijnlijk 
afgevraagd, waarom we niet hebben gesproken, zoals zo dikwijls, over het dierlijk 
magnetisme? 

Wel, ik zal de laatste zijn om de mens dierlijke eigenschappen te ontzeggen. Maar er is toch 
wel een verschil; en dat is gelegen in het bewustzijn. Zolang het alleen maar over de fysieke 
krachten gaat, kunnen we een overdracht van bepaalde levenskrachten b.v. rustig als dierlijk 
magnetisme omschrijven. Maar op het ogenblik, dat het ook gaat om gedachte-impulsen, 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

091 – HET MENSELIJK MAGNETISME EN ZIJN MOGELIJKHEDEN 3

mentaliteiten, ja, zelfs zielswaarden die geen woorduitdrukking meer verdragen, mogen we 
niet moer spreken van "dierlijk". Voor de mens zal het dus altijd moeilijk zijn, als hij alleen aan 
dierlijk magnetisme gelooft om het menselijk magnetisme te begrijpen. Wanneer het 
voorgaande daartoe althans iets heeft bijgedragen, zal hij misschien ook begrijpen waarom het 
gebruik van deze kracht voor de mens zo buitengewoon belangrijk kan zijn. 

I. Bedenk, dat elke aandacht, die u schenkt aan een persoon, een voorwerp, een dier, een 
plant, een bloem, een landschap voor u gelijktijdig betekent: een uitstraling van kracht uit uw 
wezen. Indien u dit weet, kunt u trachten die uitstraling zo te richten dat zij voor datgene, wat 
man beschouwt of waaraan men aandacht geeft, zo aangenaam. mogelijk is. Hoe dit te doen? 
Een moeilijke vraag, die betrekkelijk eenvoudig kan worden opgelost, wanneer u zich realiseert 
dat men elk wezen op verscheidene niveau's kan benaderen.  

Tussen de erotiek en de goddelijke liefde ligt een hele scala van verschillende mogelijkheden, 
verhoudingen en gevoelens. Wanneer u het contact moet vinden voor een geestelijke waarde, 
dan zult u niet bij voorkeur uitgaan van Eros. Maar op het ogenblik, dat de in u aanwezige 
contactmogelijkheden alleen op dit lage niveau een binding tot stand kunnen brengen, kan 
Eros dus een belangrijke rol gaan spelen. Anders gezegd: Ofschoon erotiek een van de laagste 
uitingen is van het menselijk magnetisme, kan er heel vaak door de erotiek een contact 
ontstaan, waarbij hogere waarden kunnen doorwerken, terwijl zonder dit van een wederkerige 
afwijzing, althans een gebrek aan wederkerig contact, sprake kan zijn. Het is dus een heel 
eigenaardig verschijnsel. 

Nu behoeft u dit niet allemaal in de direct stoffelijke praktijk om te zetten. Maar voor uw 
denken kunt u er toch gebruik van maken. 

Wanneer u te maken hebt met een medemens en u kunt met hem geen juist contact 
verkrijgen, tracht dan na te gaan wat de weerzin is, die deze mens bij u opwekt. Blijkt dit er 
zijn te zijn van zuiver fysieke geaardheid, tracht u dan in te stellen op mentaal gebied, tracht 
in te gaan op de gedachten van die mens. Blijkt, dat de mentaliteit van die mens voor u 
onaanvaardbaar of onbegrijpelijk is, tracht in te gaan op zijn gevoelsachtergronden, op zijn 
geloof. Door uw denken te richten op een bepaald facet van die andere persoonlijkheid kan de 
verhouding plotseling veranderen en uit de gespannen strijdigheid, die men onderling ervaart, 
kan een begrip groeien dat in vele gevallen zelfs uitgroeit tot een zekere geestelijke binding. Ik 
geloof, dat dit een belangrijk punt is om te overwegen. 

We moeten ons wel realiseren, dat wij met een medemens alleen contact kunnen krijgen, 
indien die medemens receptief is; en dat we van hem alleen een antwoord kunnen krijgen, als 
hij bereid is om te antwoorden. Daarom zal men middelen moeten gebruiken om deze 
medemens - hoe men dat ook wil bereiken, of dit door een telepathisch contact, een 
lichamelijke genezing of een gezamenlijke geloofsbeleving - in een toestand te brengen, 
waarin dit onderling contact, deze uitwisseling mogelijk is. Het z.g. gebruik van suggestie kan 
hier zeer dienstig zijn. Op het ogenblik, dat ik iemand iets suggereer, stel ik hem waarden voor 
als feitelijk, die niet of nog niet feitelijk zijn. Ik tracht dus zijn denken en zijn wereld aan te 
passen aan een toestand, die hem losmaakt van zijn wereld. Die andere wereld is gelegen in 
de suggestor. En ofschoon men zich dat meestal niet bewust kan indenken, wanneer men 
onder suggestie staat, zal toch wel degelijk worden erkend dat de bron van dit, over het 
algemeen aangename, wereldbeeld ligt in degene die spreekt, die suggereert. Het resultaat is, 
dat men daarvoor openstaat. Wanneer de suggestor ontdekt, dat zijn sujet de suggestie 
aanvaardt (dus openstaat), dan zal hij na beoordeling van de persoon zijn eigen wil moeten 
concentreren op een van de delen van zijn persoonlijkheid, waarmee hij nog bewust kan 
werken. Dat kan met zijn denken zijn, het kan een uitstraling zijn van geestelijke kracht, het 
kan misschien een overdracht zijn van geestelijke contacten die hij bezit en deze nu als 
gedachten a.h.w. overbrengen; dus zich indenken in de persoon met wie dat contact wordt 
gelegd. 

Dan ontstaat deze eigenaardige situatie: De persoon onder suggestie beleeft in zijn gedachten 
en soms zelfs ook in zijn gevoelens een toestand, die niet werkelijk is en misschien ook niet 
werkelijk kan worden. Krachtens dit beleven stelt hij zich open voor waarden, waardoor het 
niet meer noodzakelijk is dat de schijn wordt verwerkelijkt. De suggestie kan - als drager van 
kracht gebruikt - zichzelf overbodig maken en daarmee ook de onwaarheid of verdraaiing van 
de waarheid of de voorspiegeling, die erin gelegen is. Suggestie is uitermate belangrijk. 



Orde der Verdraagzamen 

091 – HET MENSELIJK MAGNETISME EN ZIJN MOGELIJKHEDEN 4

II Dan komen we tot het volgende punt: Wij kunnen het denken van een medemens 
beïnvloeden. Dat kan elke mens en dat kan ook de geest, zoals u misschien weet. Maar het 
beïnvloeden van de gedachten van een medemens is natuurlijk een gevaarlijke kwestie. 
Zolang u begint een ander uw gedachten op te leggen, zult u altijd werken op het gelijke vlak, 
waarop hij u moet antwoorden. Het resultaat is altijd negatief. Gebruik dus eerder uw 
emotionele inhoud en niet het redelijk argument, indien u van de ander het redelijk antwoord 
wilt hebben. Probeer door uw eigen emotie de ander uw emotionele inhoud over te dragen. 
Wanneer hij n.l. uw gevoelswereld beleeft, zal hij zelf uit het door uw aangesneden onderwerp 
vaak datgene zeggen, wat u hen eigenlijk had moeten zeggen. En dit spontaan uit het "ik" 
geborene wordt nu niet ervaren als iets, wat van anderen komt en waartegen je je moet 
verzetten. Neen, het is uit het "ik" voortgekomen, het is aanvaardbaar. Iemand, die ooit te 
maken heeft met lastige meerderen, zal er goed aan doen eens hieraan te denken. 

Er zijn ook wel mensen, die het anders doen. Ik heb gehoord dat sommige secretaressen (van 
de goede natuurlijk geen kwaad gesproken) in plaats van het emotioneel vlak, dat wat hoger 
ligt, een van de laagste vlakken aanboren en dus een suggestie geven van sex-appeal, dat 
klaarblijkelijk even verdovend op de rede werkt als het door mij gesteld. Alleen, het door ons 
gestelde is altijd en onder elke omstandigheid te handhaven, want we hebben de vrijheid om 
elk vlak, waarop we de ander kunnen beroeren, aan te boren. We kunnen dus van daaruit zijn 
redelijke status in de wereld en daarmee zijn drijfveren tot op zekere hoogte zelfs veranderen. 

III Dan komen we aan het punt, waarvoor u waarschijnlijk wel de meeste belangstelling had, 
toen u over dit onderwerp hoorde: genezing. 

Elke suggestie op zichzelf is in staat om in het menselijk lichaam veranderingen tot stand te 
brengen. Het menselijk lichaam zal geneigd zijn de voorstellingen, die er in de hersenen leven 
waar te maken, indien het niet in staat blijkt ze te corrigeren. Dit is ons punt van uitgang. 
Wanneer wij dus het menselijk magnetisme in zijn volle waarde willen gebruiken om een 
medemens te genezen, dan zullen we niet kunnen volstaan met het magnetiseren of met het 
instralen alleen. Wij zullen allereerst moeten trachten om het denken te wijzigen. En zoals ik u 
in het voorafgaande punt duidelijk maakte, het denken kun je niet wijzigen door ertegen in te 
gaan, door er een redelijk beeld tegenover te stellen. Wanneer iemand u vertelt hoe ziek hij is, 
dan kunt u soms door emotioneel te worden en hem dus meer te beklagen dan hij zichzelf 
durft beklagen of beklaagd wil worden hem ertoe brengen tijdelijk zijn mentaliteit te wijzigen. 
Vanaf dat ogenblik kunt u in dat "ik" de neiging krijgen om genezing te aanvaarden. Eerst 
daarna zullen we gebruik kunnen maken van het meer dierlijk "magnetisme", waarbij we 
krachten overdragen; desnoods een deel van onze levenskracht aan de ander overdragen en 
hem de mogelijkheid geven om die toestand van welbehagen ook lichamelijk te ervaren. Zou 
echter het denken terugvallen in het oude spoor, dan wordt de gegeven kracht daardoor 
verteerd. Het is belangrijker het mentale beeld te wijzigen dan het lichaam kracht te geven. 

Dan is bij magnetiseren een contactgenezing vaak mogelijk en goed. Maar dat zal alleen 
gelden, indien het gaat om de beïnvloeding van het zenuwstelsel. U kunt geen spierweefsels 
onmiddellijk beïnvloeden, maar alleen via het zenuwstelsel. U kunt geen kwaal of pijn 
onmiddellijk wegnemen. Wel kunt u de reacties van het zenuwstelsel tijdelijk wijzigen. Anders 
gezegd: Bij contactgenezing is in de eerste plaats altijd sprake van het beïnvloeden van de 
zenuwspanning van de patiënt. 

IV. Daarnaast hebben we ook nog te maken met de z.g. levensstroming. 

De mens bevat dus heel wat meer dan alleen het lichaam, zoals u weet. Al die voertuigen 
hebben een zekere stroming; het is eigenlijk een soort bloedsomloop. Die stroming is in en 
rond het lichaam aanwezig en kan door een sensitief persoon over het algemeen wel worden 
herkend. Zij is niet bij alle mensen precies gelijk. Wel kunnen wij zeggen dat bepaalde 
knooppunten de levensstroming (dus de stroming van de verschillende hogere voertuigen) 
verenigen met de lichamelijke en de mentale werking; en dat zijn dan de z.g. chakra's. 

Het zal duidelijk zijn, dat wij altijd moeten proberen op elk terrein te genezen. Het is niet 
voldoende alleen lichamelijk te genezen. Hierbij moeten wij gebruik maken van ons begrip, 
maar ook van onze hogere beleving of hogere waarde. Wij kunnen echter nooit een patiënt 
benaderen van uit ons geloof, naar alleen van uit zijn geloof. Indien wij een kracht in onszelf 
opwekken of versterken (dat wil dus zeggen: de emissie van uit ons wezen daardoor 
vergroten), zo zullen wij dit nooit op de juiste wijze kunnen doen, als de patiënt alleen maar 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

091 – HET MENSELIJK MAGNETISME EN ZIJN MOGELIJKHEDEN 5

hetzelfde beeld moet aanvaarden. Wanneer wij in Allah geloven en de patiënt geloof in 
Boeddha, dan roepen wij tot Allah, naar wij spreken over Boeddha en wij wérken met de 
levende Kracht, de grote Sereniteit. 

Hierover is natuurlijk veel meer te zeggen, maar ik geloof dat het beter is om verder te gaan. 
Ieder mens kan genezen. Maar men kan alleen genezen, indien men eigen kracht volledig weet 
te richten op het gestelde doel. Concentratie, zelfbewustzijn en zelfvertrouwen zijn de 
belangrijkste factoren. Wanneer de mensen dit allen gelijkelijk zouden bezitten, zo zouden ze 
misschien niet alle kwalen op dezelfde wijze of even goed kunnen genezen, maar elk van hen 
zou tenminste één gebied hebben, waarin hij de gelijke of de meerdere van alle andere 
mensen zou zijn. Er is dus niemand, die niet kan genezen. Maar genezen en geestelijk 
genezen, het gebruik van dierlijk magnetisme en menselijk magnetisme, berust op 
geloofswaarden. Er bestaan geen wetenschappelijke formules, waarmee dit is uit te drukken. 
Het is een onbekend schrift, dat moeilijk kan worden vertaald. Zoals men misschien op het 
ogenblik sommige schriftsoorten, zoals die van de Azteken, de Inca's, eenvoudig nog niet kan 
vertalen, omdat men niet meer weet wat word geschreven. 

De mens, die werkt met die geestelijke waarden, werkt dus altijd van uit het onredelijke. Op 
het ogenblik, dat men tracht dit onredelijke op een redelijk niveau te brengen, maakt men het 
zichzelf onmogelijk om te genezen. Het feit alleen, dat men redelijk wil zijn, belet de vrije en 
ongehinderde uitstraling van de krachten, die men in zich draagt. Er is wel een tweede logica 
mogelijk, die niet aan de menselijke wetten en normen is gebonden, maar deze zal niet 
wetenschappelijk aanvaard baar zijn. Het is dus wel mogelijk te genezen volgens een bepaald 
systemen maar dan zal dit systeem niet aan zuiver menselijke regels en normen gebonden zijn 
en als zodanig niet kunnen passen in een menselijke wetenschap. Dan wil ik nog opmerken, 
dat elke mens naast zijn direct kenbare eigenschappen een aantal z.g. secundaire, verborgen 
of onderdrukte eigenschappen bezit. Die eigenschappen kunnen lichamelijk zijn, zij kunnen 
ook geestelijk aanwezig zijn. Onthoud dit: Wanneer iemand zich van eigen krachten of 
begaafdheden niet bewust is en er wordt daarop een beroep gedaan buiten het stoffelijk 
niveau om a.h.w., dan zal altijd een antwoord daarop volgen. Eerst wanneer de persoon 
zichzelf verstandelijk wantrouwt, valt de mogelijkheid weg. 

Een mens kan als patiënt soms het meest lijden door onbekwaamheden die gemakkelijk 
kunnen worden gecompenseerd, wanneer wij een ander deel van zijn persoonlijkheid wakker 
maken. Wij kunnen niet altijd weten wat de begaafdheden en eigenschappen van de patiënt 
zijn, dat is duidelijk. Maar wij bezitten de totale scala van ons eigen wezen. En als wij uit ons 
voorstellingsvermogen punt na punt a.h.w. trachten af te tasten van af de hoogste - bij wijze 
van spreken - tot de laagste materie waarop onze patiënt aanspreekt, dan zullen we 
ontdekken, dat er van de invloeden één is, waardoor de patiënt een beetje verandert. Hij 
reageert anders dan normaal. Wanneer wij dit versterken, kunnen wij hem een zekerheid 
geven, die meer genezend werkt dan alle krachten, die we hem verder toevoegen. 

U ziet, het menselijk magnetisme en zijn mogelijkheden is toch wel wat meer dan dierlijk 
magnetisme; ook in een tijd, waarin de kosmische krachten groter worden, een periode waarin 
grote omwentelingen kunnen worden verwacht op elk terrein - wetenschappelijk als 
anderszins. Want er worden ook nieuwe soorten mensen geboren. 

Vergeet niet, dat b.v. radioactiviteit over het algemeen, voordat ze genetisch feitelijk 
uitwerking heeft, 5 geslachten vergt. Het is dus mogelijk, dat over 40 á 50 jaar in Hiroshima 
opeens lichamelijk een ander soort mens zou ontstaan. Maar een bijzondere lichamelijke 
kwaliteit zal vaak een aantrekking vertonen voor bijzondere, geestelijke kwaliteiten. 

We zitten dus in een periode van allerhande omwentelingen. Tussen mens en mens (tussen 
mens en geest trouwens ook) schijnen steeds grotere scheidsmuren te ontstaan. Men voelt 
zich steeds meer geïsoleerd en de pogingen om samen te werken met anderen zijn niet 
gebaseerd op het begrip voor die ander, maar op het gevoel van eigen onmacht en eigen 
eenzaamheid. Wanneer wij zo maar, haast willekeurig streven naar versterking van eenheid 
met de mensen en naar harmonie, dan kunnen we niets bereiken. Wanneer u dat zo spontaan 
weg doet, zo één, twee, drie met de geest, dan zal het ook heel moeilijk zijn. We zullen als 
geest of als mens gebruik moeten maken van de ons ingeschapen waarden. Voor mij in de 
geest betekent dat eenvoudig, dat ik moet proberen me af te stemmen op datgene, wat u bent 
of op een gemiddelde; en als dat gemiddelde dan sommigen misschien wat minder goed ligt, 



Orde der Verdraagzamen 

091 – HET MENSELIJK MAGNETISME EN ZIJN MOGELIJKHEDEN 6

dan verwaarloos je dat desnoods. U echter, zult uw contacten altijd eerst moeten opbouwen 
van mens tot mens. Ook wanneer u een organisatie ontmoet, ontmoet u in feite een mens. Om 
de waarde daarvan voor uw wezen te kunnen aftasten, om te kunnen begrijpen wat dit 
betekent, zult u dus dit samengestelde "ik" bewust moeten richten op de verschillende niveaus 
en zo komen tot het ontdekken van de punten van afstoting (van gelijkheid) en ook de punten 
van verschil (van aantrekking). 

Dan moet u verder proberen een zo juist mogelijke sfeer te scheppen; dus een relatie te 
scheppen, waarbij een vrije en ongehinderde uitwisseling niet alleen van woorden maar ook 
van werkelijke levenswaarden en meningen mogelijk wordt. Het lijkt me daarom, dienstig om 
dit onderwerp te besluiten met een punt, waarover sommigen van u ongetwijfeld al stilletjes 
notities hebben zitten maken, namelijk; Wat zijn nu eigenlijk die verschillende mogelijkheden, 
die je als mens kunt gebruiken? Dan wil ik hier in de eerste plaats opmerken, dat Eros - ik heb 
hen al genoemd - bij de mensen een veel grotere rol speelt dan zij zelf beseffen. Dat wil 
zeggen, dat hartstochten of - laat ons zeggen - vleugjes van begeren of verrukking in de 
relatie van mens tot mens een grote rol spelen. Wanneer we ons dat realiseren, is het daarom 
nog niet minderwaardig. Maar het betekent wel, dat we begrijpen wanneer dit voor ons wordt 
gebruikt of wanneer wij het voor anderen gebruiken. We kunnen het dus bewuster hanteren. 
Men mag nooit vergeten, dat - of men het toegeeft of niet - een zekere lichamelijkheid in het 
menselijk contact een rol speelt.  

In de tweede plaats hebben wij te maken met een vorm, die ik bijna straal zou willen noemen. 
Wij hebben te maken met een aantal beelden, die net niet helemaal waar zijn. Noém het uw 
eigen voorstellingswereld, de manier waarop u iets ziet. Die manier, waarop u iets ziet, wordt 
naar de ander uitgestraald op het ogenblik dat u probeert hen uw gedachten mede te delen; 
dus elke poging tot communicatie, vanaf het gebaar tot de meest ingewikkelde discussie, 
activeert ook deze afdeling van het "ik". Wat wij ons voorstellen, kunnen wij echter wijzigen, 
mits we maar intens genoeg een beeld opbouwen. Eigen voorstellingen kunnen belangrijk zijn 
in de contacten met. De medemens; en een wijziging daarvan kan - zonder dat er verder ook 
maar iets verandert - vaak zeer grote betekenis hebben voor het begrip, dat er onderling kan 
ontstaan. Daarboven hebben we dan wat ik wil noemen: vitaliteit, levenskracht, 
levenslichaam. 

Uw leven heeft een ritme. Dat ritme kunt u niet bewust beheersen. Wanneer uw ritme volledig 
gelijk is aan dat van een ander en in dezelfde fase loopt, dan zal er voor u weinig of geen 
contact op dit terrein met die ander mogelijk zijn. Wanneer u dus ontdekt, dat iemand u door 
zijn vitaliteit voortdurend irriteert, is het zaak u af te vragen, of het niet beter zou zijn de 
levendigheid, de uiting, de veerkracht van die ander buiten beschouwing te laten en desnoods 
daarvoor in de plaats een fantasiebeeld te stellen van die persoon. Dan zou u elkaar wel 
kunnen benaderen. 

Is er verschil in fase of verschil in levenskracht, dan blijkt dus een situatie te ontstaan van 
dominatie door de sterkste kracht. Ook wanneer u geestelijk de sterkere bent en een ander 
heeft deze levenskracht in nog grotere mate dan u, zal hij u op dat terrein domineren. 
Menigeen vindt het niet aangenaam om gedomineerd te worden en zal zich daartegen 
verzetten. Dat verzet is meestal mentaal en veroorzaakt weer misverstanden. Wanneer u 
ontdekt, dat u door de vitaliteit van een ander wordt gedomineerd, aanvaard deze dominantie 
en word sterker in de kracht van die ander. Het is een verhouding van tegengerichte polen, 
althans grote verschillen in waarden, die op zichzelf reeds voldoende zijn om een contact tot 
stand te brengen. Een oudere, die - bij wijze van spreken - de vitaliteit van de jeugd niet 
enerverend vindt, maar haar aanvaardt en zich a.h.w. daarin koestert, verkrijgt - zonder dat 
hij weet hoe - een mentaliteit, welke bij die van de jeugd past. Hij heeft er een beter begrip 
voor en kan er meer mee tot stand brengen. Hij kan met de jongeren praten. Hij kan hun ook 
meer leren en hij kan hun meer geven. Dit als voorbeeld. 

Dan hebben we verder te maken met de zuiver mentale wereld. Iedere mens heeft een 
bepaalde manier van denken. Zelfs als u dezelfde filosofische school volgt en dezelfde lessen in 
logica enz. hebt gevolgd, denkt u toch allemaal enigszins verschillend. Zodra een ander precies 
zo denkt als u, kunt u niets bereiken, tenzij u van hetzelfde punt uitgaat. Ontdekt u iemand 
wiens gedachteprocessen precies dezelfde zijn als de uwe, probeer dan nooit stelling te kiezen 
tegenover die ander. Ga van precies hetzelfde punt uit, dan zult u door onderling aanvullen tot 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

091 – HET MENSELIJK MAGNETISME EN ZIJN MOGELIJKHEDEN 7

een beslissing, een voorstelling of een conclusie kunnen komen, die voor u beiden 
aanvaardbaar en bevredigend is en u zult elkander hebben versterkt. 

Wat dit mentale betreft, geldt verder: Elke mentale voorstelling is niet alleen een aantal 
hersenwerkingen, maar het is ook het directe contact a.h.w. van het bewustzijn met de geest. 
Er ligt dus een zekere emotionele achtergrond achter. Door de manier te wijzigen, waarop u de 
wereld beziet, kunt u met behoud van uw normale denkeigenschappen uw benadering van 
anderen aanmerkelijk veranderen en daarmee, ook de resultaten, die mogelijk zijn. 

Probeer daarom in uw denken die aspect en naar voren te brengen, die u voelt, voor de ander 
noodzakelijk te zijn. Maar wees niet krampachtig optimistisch, terwijl u het zelf niet gelooft. 
Kies de goede punten, waarin u wel gelooft. Wees niet absoluut pessimistisch, omdat de ander 
te lichtzinnig lijkt. Zoek alleen die zwaartepunten uit, die volgens uw eigen weten inderdaad 
bestaan. U zult ontdekken, dat u dan haast inspiratief veel verdergaat dan in een normaal 
denken of betoog mogelijk is en a.h.w. indringt in de sfeer en de persoonlijkheid van de ander, 
zonder hem daardoor onrecht te doen en tevens gebruik makende van impulsen, die u zelf niet 
helemaal begrijpt. Dan hebben we nog het vlak van de gevoelswereld. Dit is - als we het 
laag-stoffelijke even buiten beschouwing laten - een terrein, waarop vooral de geest tot uiting 
komt. Een groot gedeelte van de emoties en de onderbewuste gedachten, die meestal 
emotioneel worden uitgedrukt, stammen uit de hogere voertuigen, zoals u weet. Op het 
ogenblik, dat wij een emotie in onszelf kennen, zijn wij in staat die aan een ander over te 
dragen, mits onze emotie, de sterkere is of zozeer tegengericht is aan die van de ander, dat 
daardoor een synthese van twee emoties tot stand kan komen. Het is zeer belangrijk, dat u 
daarover even goed nadenkt. Wanneer u iemand ontmoet die wanhopig is, dan kunt u hem 
zijn wanhoop niet afnemen, maar u kunt wel uw vertrouwen uitstralen. U zult wat van uw 
vertrouwen verliezen, onzekerder worden; de ander wint aan zekerheid. U vindt dan een punt, 
waarop menselijke communicatie mogelijk wordt.  

En dan zijn er nog de vele geestelijke voertuigen, waarvan u zich doorgaans niet of niet 
voldoende bewust bent. Laat ons daarom eenvoudigweg stellen, dat - wanneer u geen ander 
contactpunt vindt - u teruggrijpt naar uw eigen beeld van het grote Ego, uw werkelijk "ik" of 
het beeld van uw God. Wanneer u teruggrijpt naar het eigen ego, grijpt u terug naar een groot 
aantal eigenschappen, die u niet kent en ook naar kennis én belevingen waarvan u zich niet 
bewust bent. Door hiernaar terug te grijpen en niet te trachten eigen uitingen verder redelijk 
te motiveren, kan men heel vaak komen tot een juist contact met de medemens, een juiste en 
gunstige invloed op die medemens. 

Richt u zich op God, dan moet u zich wel realiseren dat het alleen uw beeld van God is, dat 
een rol speelt. Omdat u innerlijk een kosmisch aanvoelen hebt, kunt u - en dat doet u over het 
algemeen grotendeels met uw etherisch lichaam, maar onder omstandigheden kunt u dat ook 
astraal doen en zelfs in een directe gedachteprojectie - uw Godsbegrip omzetten in een 
verandering van milieu of van gevoelens. Het is, of het licht voor die ander verandert, of hij 
sterker óf zwakker wordt. U kunt er een mens mee genezen en doden. 

Hiermee heb ik de voornaamste punten geloof ik wel behandeld. 

Alle waarden en verhoudingen zijn relatief. Er kan geen enkele vaste maatstaf bestaan in uw 
benadering van een medemens. Elke benadering moet van persoon tot persoon geschieden. 
Op het ogenblik, dat u van een algemene regel uitgaat, hebt u reeds het contact verbroken en 
verloren. Neem daarom nimmer een vaste zedeleer, geloofsleer als dwingend aan voor uw 
contact met de ander. Voor uzelf mag u haar bezitten als u wilt. Maar op het ogenblik, dat u 
haar van toepassing verklaart op anderen, maakt u het zeer moeilijk met die anderen contact 
te krijgen. Het gaat er niet om, dat de ander goed is volgens uw begrippen. Het gaat erom dat 
de ander vatbaar is voor datgene, wat u hem geven kunt aan hulp, aan genezing, aan 
mentale, morele of andere correctie. 

Die correctie kan echter alleen van binnenuit geschieden. Op het ogenblik, dat u aan die mens 
voorwaarden stelt, maakt u het uzelf onmogelijk anders dan van buitenaf en zeer oppervlakkig 
contact te krijgen en te werken. 

Daarmee is deze inleiding ten einde. Ik heb geprobeerd om het kort en krachtig te doen. Ik 
geloof in ieder geval, dat ik u aardig wat punten ter overdenking heb gegeven. Ik heb dit op 
zichzelf volledig ware werkstuk naar voren gebracht als een punt ter overweging, niet als iets, 



Orde der Verdraagzamen 

091 – HET MENSELIJK MAGNETISME EN ZIJN MOGELIJKHEDEN 8

waarin u zich blindelings moet storten. Ook niet als iets, waardoor alle andere leringen 
ongeldig zouden worden. Dit is de essentie van het menselijk magnetisme. De 
toepassingsmogelijkheden, die ik heb gegeven zijn enkele van de vele krachten, welke in de 
mens schuilen, die zich bewust is. 

DISCUSSIE 

� Hoe verklaart u het gevoel van warmte (straling), dat men voelt ontstaan onder de handen 
van een magnetiseur, wanneer deze ons "instraalt"? Dit is toch soms duidelijk voelbaar. 

Dat is volledig juist. De verklaring daarvan heb ik in mijn inleiding reeds gegeven, toen ik 
stelde dat de concentratie, waarbij beide personen aannemen dat de kracht werkzaam zal zijn 
daar, waar de handen zijn, dat gevoel van warmte automatisch doet ontstaan. Ik schakel hier 
dus de directe warmteoverdracht uit, die ongetwijfeld ook nog wel een rol kan spelen. Als u 
denkt dat er iets gebeurt, dan kan dat inderdaad gebeuren. Wanneer u iemand kunt 
suggereren, dat een doodgewoon stuk hout een gloeiend ijzer is, zal hij zijn vingers daaraan 
branden. Er is dan geen feitelijke warmte, alleen een suggestie; dus een gedachte. Op deze 
wijze zal ook de gedachte van een genezende invloed, die de magnetiseur op zijn patiënt 
uitstraalt (en wel daar, waar zijn handen zijn, want daar werkt hij toch mee, nietwaar) dus een 
soortgelijke illusie kunnen veroorzaken, die echter - en dat mogen we niet vergeten - wanneer 
de concentratie voldoende is een feitelijk gevoel van kracht - en dat kan ook als warmte of 
koelte worden gevoeld - tot stand brengt; maar niet dien verstande, dat het in de eerste plaats 
de gedachten zijn, die het doen en niet zoals men aanneemt de handen zelf. 

� Maar dan stroomt er toch iets uit de handen uit? 
Dat is niet noodzakelijk. Het kan het geval zijn, omdat de magnetiseur - gelovend dat hij dit 
met zijn handen doet - op dat punt het totaal van zijn uitstraling concentreert. Maar het is niet 
noodzakelijkerwijze de hand, die de kracht overbrengt. Zou die hand niet aanwezig zijn, maar 
alleen in gedachten dezelfde passe worden gemaakt, dan zou bij eenzelfde overtuiging aan 
beide kanten het resultaat gelijk blijven. 

� Bij contactgenezing werken we via het zenuwstelsel. Ressorteert dit onder menselijk of 
onder dierlijk magnetisme? 

Als u mij de keuze laat, zou ik zeggen: dierlijk magnetisme. Omdat de levenskracht (of zo ge 
wilt de bio-electrische reacties in de cellen en celkernen) een dierlijk verschijnsel is en ook de 
invloeden, die daarop direct inwerken dierlijk zijn. Op het ogenblik echter dat gedachten (een 
mentaal beeld b.v.) worden gebruikt om via de stimulans van de hersenen in de zenuwkanalen 
een reactie tot stand te brengen, zou men moeten spreken van menselijk magnetisme. Het is 
dus niet mogelijk om dit zonder meer te definiëren aan de hand van de gevolgen. De 
werkwijze zal hier bepalend zijn. De uitgestraalde kracht bepaalt dus, of er sprake is van z.g. 
dierlijk of van een meer menselijk magnetisme. 

� Iemand is zo ziek, dat menselijkerwijze gesproken hier niets meer aan te doen is. Als men 
dan toch graag zou willen helpen, heeft het dan nog zin om te magnetiseren? Wat kun je 
dan nog bereiken? 

Dat is helemaal afhankelijk van de kwaal en dus van de mogelijkheid om op korte termijn een 
herstel te verkrijgen. Ik wil u hier de theoretische oplossing geven, waarin wordt gesteld, dat - 
mits de toegevoegde kracht of straling plus de eigen werkzaamheid van het lichaam een snel-
lere herstelwerkzaamheid heeft dan de vervalwerkingen van het ziekte proces - genezing altijd 
mogelijk blijft. Op het ogenblik, dat de toegevoegde kracht onvoldoende is, kan zij misschien 
het proces vertragen maar niet tot stilstand brengen. Wanneer de kracht volkomen 
onvoldoende is en het lichaam, deze misschien niet geheel aanvaardt, kan een versnelling van 
het vervalproces het resultaat zijn van de behandeling. Over het algemeen kan worden 
gesteld, dat in deze gevallen bijna altijd eerst een verslechtering van de toestand intreedt, 
omdat het lichaam eerst moet komen tot de aanvaarding van de toegezonden krachten en 
eerst daarna aan herstel begint. Vaak zal dit herstel ook nog inhouden: een versnelde afbraak 
van sommige delen van het lichaam (cellen e.d.) met als nevenverschijnsel dus ook gevoelens 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

091 – HET MENSELIJK MAGNETISME EN ZIJN MOGELIJKHEDEN 9

van onbehagen en pijn, omdat nu eenmaal een herstel alleen mogelijk is, wanneer eerst het 
puin is opgeruimd; als ik me deze uitdrukking mag permitteren. 

� Men zegt, dat passes de levensstromen in het lichaam beïnvloeden. Geldt dit alleen voor 
het dierlijk magnetisme in de mens? 

Uitdrukkelijk: ja. Wanneer passes worden gemaakt en er is dus alleen sprake van een 
overdracht van eigen levenskracht, ongeacht hoe deze in het eigen lichaam verder wordt 
versterkt, aangevuld e.d., dan zal de passe op zichzelf dus het zenuwstelsel beïnvloeden. Maar 
ik herhaal wat ik zo even reeds opmerkte: de gedachten op zich zelf kunnen vaak evenveel of 
meer doen. En de levensstromen in het lichaam kunnen dus door elke daaraan gelijke of 
hogere kracht worden gericht, veranderd of gecorrigeerd, ook wanneer verder daarbij geen 
passe of ook maar enig uiterlijk vertoon, ja, zelfs enig direct, contact of zelfs een uiterlijk 
erkennen bij betrokken is of tot stand komt. 

� Als er dan b.v. uit het voorhoofd wordt uitgestraald, zonder dat de patiënt daarvan verder 
iets merkt, is dit dan het menselijk magnetisme? 

Dan zou ik absoluut willen spreken van een menselijk magnetisme, omdat hier sprake is van 
een bewustzijnsproces, waarbij over het algemeen ook bepaalde geestelijke voertuigen en 
waarden zijn ingeschakeld, zelfs indien de krachtuitstraling van uit een ten dele of geheel 
geopend chakra plaatsvindt. 

� Kunt u iets zeggen over genezing op afstand? 
Genezing op afstand is alweer afhankelijk van de instelling van de mens. Er bestaat geestelijk 
geen enkel begrip van afstand dat reëel of meetbaar is. Ik wil hierbij opmerken, dat het ook 
voor de mens vaak heel moeilijk is om tot afstandsbepalingen te komen. Zo gebruikt men b.v. 
licht, dat in zichzelf een constante is, om afstanden te meten, die er in de kosmos of in de 
ruimte zouden bestaan. Het zal u duidelijk zijn, dat - als deze constante waarde (het licht) een 
verschijnsel is van andere krachten of werelden - dit niet opgaat en als zodanig de zo 
berekende afstanden nooit volledig juist zouden kunnen zijn. Dit terzijde. Wanneer u op 
afstand behandelt en u kunt geestelijk contact krijgen met uw patiënt, dan zult u op elke 
afstand inderdaad kunnen genezen. Daarvoor is het echter noodzakelijk, dat een juiste 
instelling, een juist contact wordt verkregen. Over het algemeen kan dit niet zonder meer ge-
schieden, maar is er een inductor (direct of indirect, het kan dus ook nog via een ander 
persoon uit de omgeving gaan) noodzakelijk. In de meeste gevallen blijkt, dat bij deze 
genezing op afstand de afwezigheid van een direct contact en daarmee het wegvallen van 
bepaalde suggestieve waarden en de mogelijkheid tot het zoeken van een persoonlijk meest 
juiste verbondenheid de doelmatigheid van de genezing beïnvloedt. Een uitzondering is hierbij, 
wanneer geestelijke krachten deze activiteit overnemen; maar dan kennen dezen een 
persoonlijk contact met patiënt en genezer. 

� Dus in deze bestaat er wel afstand? 
Er bestaat in deze afstand van persoon tot persoon. U kunt naast elkaar staan en toch verder 
van elkaar verwijderd zijn dan de zon van de aarde. Er is dus geestelijk gezien een afstand in 
begrip of - als we de oude term, dan toch willen gebruiken - een afstand in trilling; dus in 
vermogen tot het elkander beroeren, elkander bereiken. En dan zeggen we: Er is grote 
afstand. Voor de mens wordt echter de z.g. plaatselijke afstand (de ruimtelijke afstand) 
meestal geassocieerd met weerstand; en deze associatie alleen zal het hem vaak moeilijk 
maken om een kracht met gelijke sterkte over te dragen aan een ander, tenzij daarmee een 
zodanig intens contact kan worden verkregen, dat men deze persoon a.h.w. vlakbij voelt. Dan 
blijkt hier dus de rede te moeten plaatsmaken voor een gevoel van nabijheid en contact en 
daardoor een overdracht mogelijk te worden. 

� Moet de patiënt passief zijn of moet hij juist actief meedoen? 
Dat is afhankelijk van de genezer. Er zijn genezers, die met een passieve patiënt het meest 
bereiken. Anderen kunnen het meest bereiken, als ze een patiënt hebben die meewerkt. Nu is 
dit gezien de instelling van de patiënt en de mentale processen die zijn lichamelijk welzijn 
beïnvloeden, over het algemeen volgens mij te prefereren. Maar ook een patiënt, die actief 
tegenwerkt kan - wanneer die tegenwerking op de juiste wijze wordt gewaardeerd - alleen al 
door zijn tegenstreven een zekere toegang tot zijn wezen verschaffen. Volgens mij is dus de 
actieve patiënt over het algemeen gemakkelijker te bereiken en te genezen dan de passieve; 
met dien verstande, dat de passieve patiënt meer mogelijkheden heeft tot contact (dus 



Orde der Verdraagzamen 

091 – HET MENSELIJK MAGNETISME EN ZIJN MOGELIJKHEDEN 10

genezing), maar dat de actieve patiënt veel sneller resultaten zal hebben, wanneer het contact 
is bereikt. 

� Mag ik nog even iets vragen over uw antwoord? U sprak over een inductor. Zou in het 
geval, dat we op een afstand behandelen, het niet beter zijn dat de patiënt een voorwerp 
heeft van de genezer dan dat de genezer een voorwerp heeft van de patiënt? 

Nu komt u op een terrein dat met ons onderwerp maar heel zijdelings samenhangt, vandaar 
een heel kort antwoord. Het beste zou zijn, indien men wederkerig in het bezit van voorwerpen 
zou zijn, dan wel één van beiden volkomen gelijke of identieke voorwerpen zou bezitten, 
waarvan er één naar de genezer of één naar de patiënt zou gaan. Wanneer u daarover meer 
wilt weten, dan zou ik u willen aanraden om de wet van gelijkheid en overdrachtelijkheid te 
bestuderen binnen het kader van de magie. 

� U zei, dat twee gelijke magnetische uitstralingen elkaar afstoten. Staat dat dan niet in 
verband met gelijke zaken, die elkaar aantrokken. 

Er is geen sprake vanuit menselijk standpunt wel te verstaan dat gelijke zaken elkaar 
aantrekken, tenzij gelijke zaken tot één versmelten. Maar indien er een volkomen gelijke 
instelling op een bepaald terrein bestaat, dan moeten we ons daarbij realiseren dat de 
achtergrond (dus het denken, de emotie of de levenservaring, ja, zelfs de incarnatie) een 
andere is; en dat wil zeggen, dat met gelijk geweld en gelijke kracht twee niet gelijke 
opvattingen of instellingen op elkaar worden geprojecteerd. Het zal u duidelijk zijn, dat in dit 
geval geen aanvaarding mogelijk is en dus geen werkelijk contact. Daarom spreken we over 
afstoting, daar een ieder - de weigering van de ander niet begrijpende - komt tot een afwijzing 
van de ander om zijn onredelijkheid, niet beseffende dat hij diezelfde onredelijkheid toont in 
zijn afwijzing. Dan kunnen we daar nog bij zeggen dat mensen, die volledig gelijk zijn, elkaar 
afwijzen; dat mensen, die gelijke eigenschappen met verschillende gerichtheid bezitten, elkaar 
niet zullen begrijpen. Maar dat de mensen vaak dingen als gelijk beschouwen, omdat er een 
gelijk doel is, niet beseffend dat de reden, waarom het doel wordt nagestreefd, verschillend is. 
Ze vinden elkaar wel in een gelijkheid van doel, maar verwarren dit met een gelijkheid van zijn 
of van streven. 

� U zegt, dat in de ruimtelijke structuur (door u aangeduid als leegte) kracht kan worden 
geprojecteerd, maar ook fijne materie. Als het fijne materie is, is er dan sprake van 
menselijk of van dierlijk magnetisme? 

Ik geloof, dat er in dit geval geen onderscheid bestaat tussen menselijk of dierlijk magnetisme, 
omdat als het gaat om de projectie van fijnste materiedeeltjes dierlijk magnetisme 
onmiddellijk daaraan verwant is en ermee verband houdt. Het dierlijk element (dus het 
lichamelijk zijnsmechanisme zonder meer) beïnvloedt namelijk o.m. de astrale sfeer en bouwt 
daar gelijkwaardige beelden op evenals bepaalde angst- of schrikbeelden en bepaalde beelden 
van genoegen, zoals ook de mens doet. Het eenvoudigste dier bouwt dus ook astrale waarden 
op. De mens doet hetzelfde. Ik geloof dan ook, dat we het feit, dat fijnste materie in de ruimte 
wordt geprojecteerd, niet als bepalend kan worden beschouwd voor menselijk of dierlijk, maar 
dat het verschil gelegen zal zijn in het bewust projecteren, het geven van een beheerste vorm 
of van een onbeheerste vorm daaraan.  Ik zou dus willen zeggen: Op het ogenblik, dat een 
dergelijke projectie van materie bewust, doelbewust en kennend geschiedt en daarbij een 
zuiver "ik"-bewustzijn optreedt, is er sprake van menselijk magnetisme. Zolang het een zuiver 
instinctieve reactie zonder meer is, zou ik willen spreken van de richtende kracht, de 
veroorzakende kracht, als dierlijk. 

� We kunnen genezen volgens een bepaald systeem. Maar dit systeem past niet in de 
menselijke wetenschap, zegt u. Maar een systeem sluit toch een zekere redelijkheid in? Of 
is deze gedachte onjuist? 

Elk systeem sluit een zekere redelijkheid in. Maar om wetenschappelijk aanvaardbaar te zijn 
moet het uitgangspunt van deze redelijkheid bewijsbaar zijn, terwijl de gestolde werkingen en 
haar processen eveneens bewijsbaar moeten zijn. Anders gezegd: Een systeem voor 
gebedsgenezing b.v. zal nimmer redelijk kunnen zijn, omdat wordt uitgegaan van een 
mens/God-verhouding, die niet bewijsbaar is, terwijl bovendien de variant van intensiteit, 
waardoor de verschillen van werking worden verklaard, eveneens niet registreerbaar zal zijn. 
Er bestaat dus geen enkele redelijke maatstaf om de resultaten te meten, te berekenen of de 
werkingen als geheel te formuleren. Toch kan binnen het systeem van deze gebedsgenezing 
(ik denk hier o.m. aan het systeem van Edy Mary Baker) wel degelijk baseren op geloof of 
andere waarden gebaseerd systeem worden opgebouwd, dat in zich redelijk is. Maar zoals ik in 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

091 – HET MENSELIJK MAGNETISME EN ZIJN MOGELIJKHEDEN 11

mijn inleiding reeds opmerkte, dit is dan een redelijkheid, die buiten de menselijke redelijkheid 
ligt. Een logische opbouw op zichzelf houdt n.l. niet in, dat zij logisch aanvaardbaar is. 
Wanneer ik uitga van het feit, dat u allen hier geesten bent, zo kan ik aan de hand daarvan 
extrapoleren en een systeem opzetten, waardoor het u mogelijk zal zijn naar huis te gaan, 
zonder van enig ander vervoermiddel dan uw eigen wil gebruik te maken. De praktijk zal 
uitwijzen, dat het voor velen van u niet mogelijk zal zijn; voor anderen alleen na bijzondere 
training, omdat u zich n.l. niet als geest maar als mens beschouwt en geen rekening houdt 
met geestelijke eigenschappen maar met de menselijke waarden en eigenschappen als zijnde 
primair bepalend voor uw eigen verplaatsing en actie. 

� Zoudt u nog eens willen verduidelijken hoe twee krachten, die elkaar afstoten, tot 
samenwerking kunnen komen? 

Ik wil proberen dat te doen en wil daarvoor een eenvoudig voorbeeld nemen. U neemt 2 stalen 
balken, beide door een machine geperst onder een druk van 5 ton. Zolang deze beide nu 
lijnrecht tegenover elkaar staan, bereiken zij niets. Zij blijven in stilstand en het is, alsof ar 
niets gebeurt. Op het ogenblik, dat ik bij een van beide een lijnverschuiving, een 
richtingsverschuiving maak - al is het maar van 4 tot 5 graden uit de rechte lijn - ontstaat er 
een kracht die de resultante is, waardoor beide langzaam maar zeker gaan stuwen in een 
derde richting en daarin op den duur met hun verenigde kracht stuwen en niet verminderd met 
elkanders kracht. Wanneer u zich dit beeld voor ogen kunt halen, zult u ook begrijpen, dat 
wanneer twee krachten diametraal tegenover elkaar staan en wij door er een ander element 
aan toe te voegen dus de gerichtheid van een van beide - al is het maar tijdelijk - te 
veranderen de beide krachten niet meer tegenover elkaar staan, maar dat ze a.h.w. een 
uitweg zoeken, waarbij hun beider kracht dus in een richting gaat, die over het algemeen 
gelegen zal zijn op dat terrein van 180 graden, dat hun beider diametrale oppositie aan één 
van beide zijden bepaalt. We kunnen dan zelfs zeggen; Degene die weet wat hij doet, kan de 
richting, waarin deze gezamenlijke kracht zal uitwerken, bepalen, indien hij in staat is de 
afwijking uit de rechte lijn bij één der twee opposerende krachten voor zichzelf vast te stellen. 

� Is fluïde hetzelfde als uitstraling? 
Neen. Fluïde is niet hetzelfde als uitstraling. Fluïde kan uitstraling ten gevolge hebben. Fluïde 
kan worden afgescheiden en kan dan op een gegeven ogenblik zelfs in verschijning treden. 
Men beseft over het algemeen niet dat het z.g. Fluïde, ectoplasma en de vormende kracht in 
het protoplasma identiek zijn. Het is dus in feite iets, wat ligt in het gebied der stoffelijke 
levenskracht en als zodanig is verbonden met stoffelijke levensprocessen. Gedachtekracht kan 
daaraan vorm en richting geven, maar op zichzelf is het fluïde a.h.w. een deel van uw lichaam. 
Een fluïde kan wel worden uitgestoten, raar het kan nimmer van het "ik" volledig worden 
afgenomen, zonder daarbij teniet te gaan. U kunt dus uw fluïde gebruiken om krachtimpulsen 
of iets anders naar een ander over te dragen. Maar u kunt niet een deel van uw fluïde, aan een 
ander afstaan, terwijl die ander dit dan normaal kan behouden en gebruiken. Die mogelijkheid 
bestaat niet. 

� Is dat fluïde hetzelfde als od? 
Ja. Od is ook een uidrukking, die men ervoor gebruikt. Alleen omvat het begrip "od" dus iets 
meer dan deze levenskracht alleen. Zij omvat n.l. bepaalde omzettingsprocessen. Eenvoudig 
gezegd: Wanneer u b.v. ademhaalt, dan zal niet alleen maar de chemische omzetting 
plaatsvinden (zuurstof wordt in het bloed opgenomen enz. enz. en wordt dan weer 
afgescheiden), maar er zal dus ook een lading aan ontnomen worden. En deze lading, die, dus 
de totale levenskracht van het eigen milieu omschrijft, is mede deel van het od. Bij het fluïde 
is dat niet het geval. Dat is altijd zuiver persoonlijk. 

� Is fluïde hetzelfde als levenslichaam, of bestaat het levenslichaam uit fluïde, of produceert 
het levenslichaam fluïde? 

Ja, dat is nu een rare vraag. Is uw lichaam warm of produceert het warmte, of bestaat het 
krachtens warmte? Dat is net zo'n vraag. Dat kunt u ook niet oplossen. Omdat - naar gelang 
van het punt waarvan u uitgaat - ieder standpunt kan worden verdedigd en juist is. Maar als u 
mijn persoonlijke definitie daarvan vraagt, zou ik zeggen, fluïde is een bewuste of onbewuste 
gerichtheid, waarbij krachten van het levenslichaam, zowel als van het stoffelijk lichaam 
gezamenlijk en in binding worden geprojecteerd in een bepaalde richting. 



Orde der Verdraagzamen 

091 – HET MENSELIJK MAGNETISME EN ZIJN MOGELIJKHEDEN 12

� Houden de zeven stralingen, die deel van de mens uitmaken, waar over u sprak in het 
begin van uw inleiding, verband met de verschillende vlakken van contact, die mogelijk zijn 
met de medemens? 

Dat gaat nog wel iets verder. Deze zeven vlakken n.l. zijn enerzijds de 7 grote Stralen of de 
Heren der Stralen, maar anderzijds zijn ze ook wel weer een product van het oude geloof aan 
de planeten als zijnde persoonlijkheden. Dan komen we ook aan de 7. Als u een aantal 
mensentypen met hun verschillen zoudt willen berekenen, geloof ik dat u eerder moet uitgaan 
van de verschillende kosmische richtingen (die we dan eenvoudigheidshalve stellen op 12, 
waarbij we dus de Dierenriem a.h.w. imiteren) en dan stellen, dat een subdivisie van elk dier 
krachten in 12 sub-typen plaatsvindt, waarbij deze subtypen over het algemeen dus ook weer 
als een afzonderlijk type handelen en optreden. Het totale aantal typen zou als zodanig zijn 
144, zijnde het getal eens mensen. Dat is dus alles getallensymboliek. Maar deze 
getallensymboliek is mogelijk, indien wij ons een mathematische opbouw of een hiërarchische 
opbouw van het Al willen voorstellen, dat binnen dit kader voldoende juist is om mee te 
werken. U zult begrijpen, dat het niet een volledige juistheid bezit. Ik zou dus 
eenvoudigheidshalve alleen maar willen zeggen: Er zijn typen, die lichamelijk tot een bepaalde 
planeet behoren. En dat betekent voor hen, dat sommige eigenschappen in hun 
persoonlijkheid, in hun karakter bijzonder scherp de nadruk krijgen, zodat ze op sommige 
invloeden bijzonder sterk reageren. Dat kunnen we dus ook doen voor de tekens van de 
Dierenriem. Elke stoffelijke reactie uit een ander evenwicht van de sterren geboren (of beter 
gezegd: daardoor aangeduid) geeft alweer een enigszins ander type. En naar gelang we nu 
willen verdelen, kunnen we dus komen tot een groot aantal differente typen. Of we kunnen dat 
zo eenvoudig mogelijk houden en ten slotte misschien alleen naar spreken van melancholisch 
tot sanguïstisch; en dan hebben we maar een paar typen. Dat ligt dus aan uw punt van 
uitgang. 

Ik wil er wel nog iets bij zeggen en dat heeft met het onderwerp zelf misschien weinig te 
maken, maar het kan verhelderend werken: Op het ogenblik van het ontstaan van de ziel (dat 
is praktisch gelijktijdig) was zij niet alleen zichzelf (dus als ik-heid) maar zij was tevens deel 
van oen grotere gemeenschap of Kracht. Deze grotere gemeenschappen of Krachten, die we 
meestal Heerschappijen noemen, hadden dus in zich weer verschillende reacties op de 
Schepper (dus op de relatie "ik" - niet-"ik"); en dezen zijn dan de z.g. Heren van Krachten en 
Stralen. Wanneer we eenmaal onder zo'n Heer van Kracht behoren of onder één van de 7 
Stralen, dan zullen we over het algemeen in onze keuze van type, van benadering en daarmee 
als mens in onze mentaliteit en als geest in onze voorstellingsmogelijkheden (ons bewustzijn), 
daarmee zo sterk gelieerd zijn, dat zij tot op zekere hoogte ons type bepalen. Zij bepalen dus 
niet onze eigenschappen, maar de grenzen, waarbinnen wij onze eigenschappen kunnen 
beseffen en tot uiting brengen. 

� Mag ik nog iets over genezing vragen? U zei dat de patiënt bewust of onbewust kan zijn en 
de invloed daarop. Wanneer dat nu iemand in slaap is (b.v. een kind) kan dat op afstand 
toch bereikt worden? En heeft dat zin? 

Ja, nu komen we wel erg in de praktijk. Maar het is misschien wel aardig om daarop even in te 
gaan. Wanneer we iemand hebben die lichamelijk in slaap is, dan kunnen we hem met zuiver 
lichamelijke kracht of met dierlijk magnetisme alleen dan bereiken, indien er sprake is van een 
direct contact. Dus dan kunt u het zelf zeggen. U moet dus niet in de aura behandelen, maar u 
zou de persoon direct moeten behandelen. Wanneer het echter op afstand gaat of langs 
geestelijke weg met geestelijke waarden, dan wordt het veel eenvoudiger. Terwijl het lichaam 
slaapt, zijn de verschillende geestelijke voertuigen bewuster en gemakkelijker te benaderen 
dan anders. Wanneer men dus een kind behandelt en men gaat daarbij bij voorkeur uit in de 
richting van de mentale wereld, rekening houdend met het feit dat die wereld van uit menselijk 
standpunt een soort sprookjeswereld, een onredelijke wereld is, dan kan men daarin als het 
ware het droombeeld scheppen dat door het kind volledig wordt aanvaard en ten dele wordt 
overgedragen naar de hersenen. En dan heeft het kind van een mooie fee gedroomd of iets 
dergelijks. Daardoor kunnen we via de geest het lichaam gemakkelijk beïnvloeden en zelfs 
heel veel tot stand brengen. Maar ook hier geldt weer: de benadering moet zijn aangepast aan 
de omstandigheden. En als we niet zeker weten, of iemand wakker is of slaapt, dan zullen we 
dus verstandig doen allereerst te proberen, of wij een gevoel van verbondenheid kunnen 
krijgen op geestelijk, mentaal of emotioneel terrein. Pas als dit niet mogelijk is, zullen we 
trachten ons dit op meer menselijke wijze voor te stellen en ons van uit een neer stoffelijke 
voorstelling te richten en onze krachten af te geven. 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

091 – HET MENSELIJK MAGNETISME EN ZIJN MOGELIJKHEDEN 13

Ja, u merkt wel, dat het niet mogelijk is en hier even in een half uur een leerboekje te geven 
van; Hoe genees ik geestelijk. In de praktijk komt het eigenlijk er op neer - dat wil ik u wel 
even zeggen – dat er geen enkel systeem of boekje is, dat u het genezen werkelijk kan leren. 
Men kan u slechts zover brengen, dat u met een zeker zelfvertrouwen begint te proberen 
anderen te helpen en daarvan lerende vindt u ten slotte uw eigen systeem; wat u dan meestal 
wel rationaliseert aan de hand van het geleerde, maar dat toch wel degelijk een zuiver 
persoonlijke benadering zowel van het probleem zieke patiënt, als van alle daarmee 
samenhangende dingen als sfeer, benadering e.d. inhoudt. 

Als er geen vragen meer zijn, wil ik nog over een paar punten iets zeggen.  

Wanneer wij spreken van een menselijk magnetisme, dan spreken we in wezen over iets, wat 
ook de geest bezit. Wanneer de geest op de mens inwerkt, dan zal dit geschieden via diezelfde 
krachten, waarover we hebben gesproken. En wat ontstaat er nu? Er ontstaat een absorptie op 
meestal twee vlakken. Wanneer ik b.v. met u praat, dan is het heel aardig om te constateren 
wat er hier gebeurt; het is altijd erg interessant om dat na te gaan. Ik kom, dan tot de 
conclusie dat enkelen van u haast onbewust - ze hebben misschien niet eens bewust gehoord 
wat er is gezegd - gegevens in zich hebben opgenomen, die ze ongetwijfeld zullen verwerken 
en gebruiken. Anderen hebben alles begrepen maar zullen er weinig mee doen. Een derde 
groep heeft problemen gekregen, die ze alleen kunnen oplossen door hun eigen instelling te 
veranderen. Als u nu zo gaat kijken, zult u begrijpen dat dit magnetisme, die verbondenheid 
dus ook veel te maken heeft met het probleem van leren, met bewustwording, wet esoterie en 
met al wat er eigenlijk bestaat. Wij hebben dat probleem vanavond aangesneden, omdat het - 
geloof ik - de vernieuwing inhoudt van vele oude waarden. 

U weet het allen. U heeft misschien ook wat aan genezing, gedaan en u heeft er wel eens 
resultaten mee gehad en het was allemaal wel prettig en gezellig. Maar er komt een ogenblik, 
dat je er zelf voor komt te staan; dat het niet meer in de eerste plaats een kwestie is van een 
beroep doen op andere krachten, maar dat het een kwestie is van jezelf uit in die wereld 
werken. Er is een tijd geweest dat men aan de hand van voorschriften, sociale kennis en 
methodiek misschien probeerde om zijn medemensen te helpen. Maar er komt een tijd, dat die 
regels niet helemaal meer gelden, dat er iets anders komt. En in die tijd komt weer dit 
menselijk scheppen van een juist begrip, van een menselijke sfeer naar voren. 

Er is een tijd geweest dat men met onbegrijpelijkheden en vaagheden ontzettend ver kon 
komen. Ik ben bang, dat ook die tijd voorbij gaat en misschien kunt u er al iets van merken in 
onze betogen. Ik heb tenminste getracht om vaagheden zoveel mogelijk te vermijden. 
Wanneer wij onze toevlucht niet meer kunnen nemen in het te vaag omschrijven, in het 
ontvluchten van het probleem, dan komt er een ogenblik dat we dat probleem zelf moeten 
beroeren, maar zó dat een ander het begrijpt. Door de vaagheid kunnen we aan een ieder een 
eigen interpretatie ervan overlaten; menig politicus maakt daarvan uitdrukkelijk gebruik. Maar 
als het gaat om de feiten, om de directe waarheid, dan moeten we ook weten hoe wij 
tegenover de ander staan. We moeten die ander net zolang a.h.w. aftasten, totdat we het 
contact hebben gevonden, zodat we weten: nu begrijpt die ander wat we zeggen. 

In een wereld als deze met zo onnoemelijk veel vereenzaming van mensen komt men op een 
gegeven moment te staan voor het formeel isolement of het van uit het "ik", bewust gezochte, 
veroorzaakte en tot stand gebrachte contact. En die nieuwe tijd, vrienden, die veranderingen 
en ontwikkelingen, welke op het ogenblik allemaal nog in de lucht hangen, maar waarvan ik 
toch aanneem dat we daar over een paar dagen wat meer met zekerheid weten, die zijn van 
een zodanige importantie, aards en stoffelijk, dat al merkt u dat misschien niet onmiddellijk en 
staat het niet in de krant het noodzakelijk is om u daaraan aan te passen. 

De mens moet verdergaan dan het dierlijk magnetisme. Hij moet verdergaan dan alleen maar 
het volgen van een regeltje en het hebben van een beetje vertrouwen en een beetje geloof. 
Dat is goed geweest in het verleden. En als u het nu bezit, is het een machtige basis om op 
voort te gaan, maar u moet meer zijn: u moet uzelf zijn, U moet zich leren beheersen en zich 
leren bespelen als een ingewikkeld instrument. U moet weten, dat u innerlijk verschillende 
waarden kunt in- en uitschakelen, dat u eigenlijk sterk en groot en machtig bent; niet door het 
geheel maar door het feit dat u de verschillende facetten van uw wezen kunt gebruiken als 
precisie-instrumenten, waarmee u meer bereikt dan met brute kracht ooit denkbaar zou zijn. 
De mens moet ontwaken tot zijn nieuwe kracht, zijn wezen, zijn gaven, zijn talenten. Want 



Orde der Verdraagzamen 

091 – HET MENSELIJK MAGNETISME EN ZIJN MOGELIJKHEDEN 14

geloof me, er zijn heel veel mensen hier aanwezig en elders in de wereld, die gaven hebben, 
maar ze hebben ze nooit durven gebruiken, ze hebben ze nog niet kunnen gebruiken, ze 
kunnen het zich niet voorstellen. En toch zullen zo daarmee moeten beginnen. Ze zullen 
wakker moeten worden voor die dingen. Het is niet wat u doet en wat u laat. Die dingen zijn 
eigenlijk onbelangrijk. Wat u nu wel en wat u niet doet, wat u laat en wat u niet laat, ach, dat 
telt niet, dat is over het algemeen een uiterlijke vorm, maar wat u bent, scherp omlijnd, 
gericht, dát is van belang. 

Een mens kent heel veel sentimenten, die eigenlijk niet correct zijn. Laat ik maar een 
eenvoudig voorbeeld geven: Iemand maakt voortdurend dezelfde fout. U gaat met die mens 
medelijden tonen, hem a.h.w. vergoelijken. U gaat hem uw kracht lenen om hem te helpen, 
maar daardoor zal hij alleen maar gemakkelijker dezelfde fout weer kunnen maken. Dat is dan 
medeleven, medelijden, dat is menselijkheid, zoals men zegt. Maar er ontbreekt iets aan: de 
rechtlijnigheid, de scherpte, de gerichtheid, de hardheid. Ja, we helpen, zeker. Maar op het 
ogenblik, dat u merkt dat uw hulp voor hem of haar aanleiding is om die fouten weer te 
maken, dan moet u zeggen; Basta! Dan is het beter, dat ik me er niet mee bemoei. Want als u 
iemand met de beste bedoelingen te gronde richt, dan bent u aansprakelijk en dat weet u dan 
voor uzelf. Wie weet wat menselijk magnetisme is, zal ook weten wat hardheid is. Niet de 
hardheid van iemand, die een ander nu eenvoudig maar laat omkomen, omdat het hem toch 
niet interesseert, helemaal niet. Maar de hardheid van iemand, die voor zichzelf uitmaakt: Wat 
kan ik doen? En die alleen die delen van zijn wezen en zijn persoonlijkheid gebruikt, waarmee 
hij resultaat kan bereiken. En als hij ziet: het gaat niet, zegt: Laat een ander die taak 
overnemen. Ik kan het niet, ik mag het niet. Dat is een wereld, die men zich tegenwoordig nog 
niet kan indenken. Een wereld, waarin alle dromen en idealen misschien juist door hun 
vaagheid, door hun poging alomvattend te zijn het belangrijke verloren hebben. De 
persoonlijke gerichtheid, het gebruikmaken van de persoonlijke kwaliteiten en eigenschappen. 
En of u nu mensen wilt genezen of de wereld beter maken of alleen maar uzelf wilt verbeteren, 
het doet niets ter zake, u zult dit moeten doen met uw wezen, met uw eigen krachten, langs 
uw eigen weg. En wanneer er schade voor anderen bij komt, dan is dat jammer, maar het is 
soms niet te vermijden. Soms is het noodzakelijk, als je een drenkeling wilt redden om hem 
eerst bewusteloos te slaan. Op dezelfde manier kan het geestelijk noodzakelijk zijn iemand te 
breken, voordat je hem kunt helpen om te bouwen; omdat hij anders nooit zou willen bouwen, 
omdat hij altijd het oude zou oplappen. Zo zijn er duizend-en-één redenen te geven, vrienden, 
waarom de persoonlijke ontwikkeling in deze tijd zo uitermate belangrijk is. De dingen, die er 
zijn, blijven waar; maar ze zijn niet waar genoeg meer. Er is meer, er schuilt meer in, er zit 
meer achter. En dat méér, dat is beslissend voor deze tijd, voor de aanpassing van de mens, 
voor de bereiking van de mens, voor de kracht van de mens en voor zijn bewust deel hebben 
aan een groter leven dan alleen naar het zuiver menselijke. 

Ik hoop dan ook dat dit onderwerpje met zijn problemen en bijkomstigheden er iets toe heeft 
bijgedragen. 

Wanneer u zich alleen naar gaat realiseren, dat u van uzelf, van uw eigenschappen en 
mogelijkheden een zeer persoonlijk gebruik moet leren maken, dat u tegenover elke mens 
moet overwegen: Wie en wat kan ik zijn? En wat is voor die ander goed dat ik hem daarvan 
iets toon? Dan zijn we al heel wat verder. Want harmonie is het deel van de nieuwe tijd en van 
de toekomst. Maar hoe kun je harmonie scheppen, wanneer je niet eens in staat bent om 
jezelf, je gaven en je kwaliteiten zo te gebruiken, dat er harmonie uit kan voortkomen? Het 
komt niet van bovenaf. 

Het zaad van bewustwording is gestrooid in de geest. De geest heeft het de mensheid 
gebracht en nu komt het ogenblik, dat de zaak moet groeien van onderaf. En of het nu een 
mosterdzaadje is dat een struik wordt, of een eik die langzaam, rijpt, dat is niet belangrijk. 
Maar van onderaf, van uit de mens moet dit groeien naar een harmonie, waarin het Goddelijke 
past. De harmonie van bovenaf bestaat wel; maar die is voor de mens alleen toegankelijk, 
wanneer hij leert gericht en bewust harmonie en contact te zoeken met de mens en misschien 
ook met de geest.  

En daarmee, vrienden, dank ik u allen voor uw aandacht en hoop ik alleen maar dat ik niet 
teveel van u heb gevergd op deze zomer voorschaduwende en suggererende avond, die 
voorafgaat bovendien aan voorbereidingen voor een zeer belangrijke bijeenkomst.  


	HET MENSELIJK MAGNETISME EN ZIJN MOGELIJKHEDEN
	DISCUSSIE
	SLOTWOORD

