© Orde der Verdraagzamen Brochures

PSYCHOLOGIE EN PRACTISCHE MAGIE.

Wanneer wij spreken over magie, dan wekt dit een gevoel van iets vreemds, verborgens,
geheimzinnigs. En slechts weinig mensen realiseren zich, waar de eigenlijke kern van het
magisch gebeuren is gelegen. Hedenavond zullen wij beginnen vast te stellen wat de kern is
van de magie en pas daarna kunnen we eventueel spreken over haar toepassing.

Wanneer ik nu zeg "magie", dan kom ik tot de conclusie dat ik een woord gebruik, dat buiten
het redelijke valt, dus buiten het normale leven, het normale besef van de mens. Het is
gebaseerd op wat de psycholoog noemt: het onderbewustzijn, en in heel veel gevallen zullen
we in de magie dus ook zuiver psychologische drijfveren aantreffen en wat meer is;
psychologisch eenvoudig verklaarbare reacties.

De grote drijfveren, die wij op de achtergrond van elk psychologisch onderzoek weer vinden,
zijn eenvoudig; angst, begeerte, honger. En wanneer wij ons bezighouden met het
beschouwen van de verschillende magische riten, die overal worden volvoerd en met de
gebruiken die vandaag aan de dag nog bestaan, komen wij tot de ontdekking, dat het
inderdaad ergens klopt. Wat denkt u b.v. van een maaltijd? Een maaltijd, die symbolisch wordt
genuttigd in de Rooms Katholieke kerk, wanneer men b.v. tijdens het misoffer of er na
communiceert; waarbij dus officieel brood en wijn worden gedeeld, ofschoon dit tegenwoordig
niet meer zo wordt gedaan. Wanneer wij te maken krijgen met bepaalde
inwijdingsgenootschappen, vinden wij heel vaak na de bijeenkomst een gemeenschappelijke
maaltijd. Als wij de beschrijvingen lezen van een heksensabbath, dan is een
gemeenschappelijke maaltijd daarvan een belangrijk deel.

U zult dus begrijpen, dat er ergens een associatie moet zijn te vinden; een associatie b.v.
tussen eten en het magisch gebeuren. Maar we vinden deze associatie ook elders op een heel
andere manier. Indien het uw belangstelling heeft, zou ik hier eens willen ingaan op een
element van de paradijsmythe. Deze wil ik dan bezien uit een zuiver psychologisch standpunt.

Adam en Eva worden uit het paradijs verdreven. Daarbij vernemen wij dat Adam van een
appel eet, die Eva hem aanbiedt. We weten dat in vele streken lange tijd het gebruik heeft
bestaan, dat een jongeman, die een meisje had uitgezocht om met haar te dansen of om wat
anders, misschien zelfs om haar te huwen, haar een appel overhandigde. In sommige streken
van Duitsland bestaat dit gebruik nog. Wij mogen dus aannemen, dat hier niet alleen op een
vegetarische maaltijd wordt gezinspeeld maar wel degelijk op een voor de persoonlijkheid
ingrijpend gebeuren.

Nu worden Adam en Eva uit het paradijs verjaagd. Maar wat gebeurt er? Zij bedekken hun
schaamte met bladeren. Is dat logisch? Volgens mij niet. Want per slot van rekening, je
schamen voor naaktheid kun je alleen doen, als je weet dat er kleren bestaan. En volgens
geen enkel deel van de opzet of beschrijving kunnen we ook maar vermoeden dat er in het
paradijs kleding bestond. We mogen dus aannemen, dat er iets anders is. En nu ontdekken wij
dat het sexsueel element zowel in vele godsdiensten als ook bij vele magische riten een grote
rol heeft gespeeld. Wij ontdekken b.v. dat vele magiérs (bij de pygmeeén bestaat hiervan een
sterk voorbeeld) de schaamdelen bedekt houden in het normale leven, maar tijdens een
magische ritus deze onbedekt laten. Waarom?

Gewoonlijk schermt men de magische invloed af, die naar men veronderstelt daarvan uitgaat.
Maar tijdens het ritueel moet deze vrijelijk kunnen uitstralen. Wij treffen hier dus een
verschijnsel aan, dat op het ogenblik bij primitieve volkeren bestaat, dat in het verleden in de
historie van menig volk en menige religie is aan te tonen en dat we zelfs hier er daar
terugvinden in de oude mysterién. Zelfs bij de Eleusinische mysterién vinden wij in het
mysteriespel - dat voor de menigte, dus voor alle aanwezigen en niet alleen voor de
ingewijden wordt opgevoerd - eveneens een dergelijk symbool, nl. een ogenblik, dat er iets
wordt ontbloot om te symboliseren dat er een groots gebeuren plaatsvindt.

072 — PSYCHOLOGIE EN PRAKTISCHE MAGIE 1



Orde der Verdraagzamen

Ja, dan vraag je je toch wel af; Is het misschien zo, dat de mens ook zijn sexuele drift eigenlijk
gebruikt als basis van de magie? Ik meen, dat ik dit bevestigend mag beantwoorden.

Om u hiervan niet teveel te vertellen maar alleen enkele voorbeelden te geven: Wij kunnen
bewijzen dat van de oudheid af tot op heden toe het sexuele, en de copulatie een rol spelen bij
de magische gebruiken en zeden van groepen, die zich sterk met het paranormale en het
occulte bezighouden. Een ommekeer daarvan vinden wij in degenen, die een absolute
onthouding beoefenen maar tegelijk deze kracht weer op een ander niveau gaan gebruiken,
zodat ook hier het sexueel element wel degelijk is vertegenwoordigd.

Dan de kwestie angst. In het begin van het magisch werken van de mens bestaat er een angst
voor alle dingen. De eenvoudige verklaring die men geeft, als er iets is mislukt, is, dat een
boze geest heeft ingegrepen. Als een jager verkeerd richt, waardoor zijn pijl het doel mist, dan
is het een boze geest, die de pijl heeft afgedreven en ligt de schuld niet bij hem, die verkeerd
heeft geschoten. Wanneer er ergens een gevaar dreigt, dan zijn het demonen. Is er een
verscheurend dier in de buurt, dan is het een demon die het drijft, of misschien is het zelf een
demon.

Later ontstaat de sterrenkunde; en gaat men ontdekken, dat er invioeden bestaan, die volgens
zekere regels werken en een zekere regelmaat hebben. En dan komt men tot de gedachte, dat
het Al is verdeeld in groepen van goden (we vinden dit o.m. terug in de leer van Zoroaster en
dat deze groepen invloed hebben o.m. door de planeten, die zelf ook een persoonlijkheid
bezitten en zo de mens mogelijkheden geven. Maar tot zelfs in de Griekse tijd toe wordt
geloofd, dat het lot bepaald is.

De angst voor demonen, de angst voor al dat gebeuren voert tot een bestrijding van de angst.
En deze bestrijding van de angst vinden wij in inwijdingsgebruiken, waarvan ik er
kortheidshalve maar één zal noemen, nl. het gebruik van de z.g. symbolische dood.

Het is heel eenvoudig: Men brengt een neofiet in een kamer, die geheel donker is gehouden en
lichtdicht kan worden afgesloten. Er brandt een rood licht, er staat een doodkist; in het deksel
is ter hoogte van het gelaat een gat gemaakt. De neofiet wordt erin gelegd en na verloop van
tijd wordt het licht zwakker en dooft geheel. In de stilte wordt hij geconfronteerd met zichzelf
en dat beseft hij niet. Het zwart wordt zwarter, er komen schimmen, er komt een soort
vreemd licht; en hij ziet allerhand fantastische gestalten - gewoonlijk ten dele astrale wezens,
andere die werkelijk bestaan - en ziet daarin op den duur zijn eigen dierlijk evenbeeld.
Wanneer hij die proef goed doorstaat, zal hij ook andere elementen zien. Hij zal beseffen, dat
er lichtende wezens zijn en zal ten slotte soms de ideale gestalte, die hijzelf is, mogen
aanschouwen in een roes die gemeenlijk niet meer dan 3 uren duurt. U zult begrijpen, dat de
mens hierdoor zijn angst voor de dood wil overwinnen.

De angst voor de dood speelt ook in het dagelijks leven een rol. We weten dat heel veel
mensen ertoe overgaan iets te geloven of iets te aanvaarden, alleen omdat ze bang zijn voor
die dood. Ook deze motivering zal altijd een rol spelen. En zo is het psychologisch verklaarbaar
dat een mens, die nergens meer hoop en houvast hoeft, grijpt naar het onbekende; grijpt naar
iets, dat op zichzelf absoluut zinloos kan zijn en dit zinloze gaat omzetten in een voor hem
vaste waarde. En nu het typische: doordat hij zich daarop onderbewust baseert, valt de vrees
weg en komen eigenschappen naar voren, die tot dusver door de vrees worden onderdrukt.
Hier heeft u dus zeer in het kort, als inleiding eigenlijk, een kleine geschiedenis van
motiverende factoren in de magie.

Wanneer wij nu als een normaal, redelijk en wetenschappelijk denkend mens willen redeneren,
dan zeggen we dus: Kijk eens, die magie is alleen een poging om te ontvluchten aan een
gevreesde of onontkoombare werkelijkheid, dan wel om aan eigen begeren tegemoet te
komen. In de motieven kan dat vaak waar zijn. Maar zodra u iets verdergaat, dan komen we in
de parapsychologie terecht en ontdekken dat de mens - zelfs als wij aannemen dat hij
helemaal niet door geesten wordt beinvloed of dat er geen demonen bestaan - toch feitelijk in
de toekomst kan zien. We ontdekken dat er feitelijk een mogelijkheid bestaat om iemand te
genezen. We ontdekken dat er inderdaad predicties, voorspellingen, waarnemingen in tijd en
ruimte mogelijk zijn, dat inzicht kan worden verkregen in het leven van een mens of in een
gebeurtenis uit het verleden. En dan weten we welt dat het hier en daar met fouten gepaard
gaat, maar het aantal treffers dat boven de toevalsfactor ligt, is wel zo groot, dat we deze
feiten voor bewezen kunnen aannemen.

2 072 — PSYCHOLOGIE EN PRAKTISCHE MAGIE



© Orde der Verdraagzamen Brochures

Hier zou dus de psycholoog moeten stellen; Op het ogenblik dat er in een mens een zekere
geloofswaarde, een zekere aanvaarding of een zeker zelfvertrouwen leeft, kan hij in een
toestand, waarin het onderbewuste de overhand krijgt, prestaties verrichten, die niet te
verklaren zijn in het zuiver redelijke vlak. Dit brengt met zich mede, dat we de nadruk wel
eens mogen leggen op de magie en wel op de practische magie, zoals deze in het dagelijks
leven voorkomt. Ik wil proberen u in vogelvlucht - want volledig kunnen we helaas niet zijn -
enkele voorbeelden te geven van een magisch gebruik, dat in de tijd, waarin u leeft, bestaat
maar dat niet meer als magisch wordt erkend.

De magie van het geluid.

Heeft u wel eens opgemerkt, hoe bepaalde predikanten en staatslieden op een zeer bijzondere
wijze hun woorden weten te brengen? Welk een klank daarin ligt? Het eigenaardige is nu, dat
juist degenen, die een zekere monotonie weten te bereiken, de grootste invioed hebben op de
mens. Cadans van geluid verdooft de toehoorder een beetje; het brengt het onderbewuste
naar buiten. Hetzelfde zouden wij ook kunnen zien gebeuren, wanneer wij b.v. twee jonge
mensen samen zien. Als zij op een bankje zitten, dan gaat het zo'n tijdje van: "Schat, hou je
nog van me? Schat." Dat gaat heen en weer. Men zou zeggen, dat het absoluut zinloos is. Dat
heeft geen rede, er is niets in te vinden dat zin heeft. O, maar u vergist zich. Hier is de magie
aan het woord. hier gaat men onbewust a.h.w. de partner beinvioeden. Men schept een sfeer,
die afsluit van de omgeving. En men leert elkaar in die schijnbaar onzinnige woorden veel
beter kennen en schept een veel sterkere onderlinge band dan ooit mogelijk is in een redelijk
betoog. Ik heb er tenminste nog nooit van gehoord, dat iemand succes heeft gehad (een man
bij een vrouw of een vrouw bij een man) met een dissertatie over b.v. vrouwenemancipatie of
een nieuwe belastingwetgeving. Neen, het is juist het eigenaardige ritme.

Klank kan worden gebruikt om een invloed te scheppen. In die klank speelt de monotonie een
rol. U kunt dat b.v. vaststellen, wanneer u de Bolero van Ravel hoort, die in heel veel mensen
een enigszins eigenaardige spanning wekt of de behoefte om het ritme te gaan meetikken of
de eentonige melodie te herhalen. U kunt dit ongetwijfeld ook horen bij de moderne
dansmuziek, die in zeer vele gevallen is opgebouwd op practisch alleen ritme en die in het
eentonig bonken de onderbewuste drang van leven doet ontstaan en daardoor de ernst en de
weerzin tegen het dagelijks bestaan wegvaagt.

Wanneer u gaat kijken bij de magiérs of bij de negers (de voodoo), dan zult u precies
hetzelfde opmerken. Daar ratelen de trommen of klinken eentonige woorden en geluiden.
Wanneer u in Zuid-Amerika terecht komt en u krijgt daar te maken met de hoofdmannen van
de voodoo, dan zult u bemerken dat ze heel vaak absoluut zinloze spreuken staan op te
zeggen, dingen waar geen rijm en geen rede in zit; maar het werkt. Het is als een betovering,
die de mens losmaakt uit de sleur. En in die toestand - en dat is gelukkig aangetoond - zijn er
meisjes, die rustig een handvol glooiende kolen op hun hoofd leggen, zonder dat ze
brandwonden krijgen. We weten dat elders bij bepaalde Mohammedaanse feesten sommige
van de dansers zich met messen steken; kortom, ze zouden dodelijk gewond moeten zijn, ze
verliezen veel bloed, maar na enkele uren zijn ze weer als nieuw. Er heeft een
regeneratieproces ingezet, dat niet normaal is. Dit is magie.

Wanneer u met een andere mens spreekt, dan kunt u dus zeer practisch deze magische wet
toepassen. Wat ik wil zeggen, dat moet a.h.w. meeklinken in mijn stem. Ik moet een zeker
ritme brengen en vooral moet ik niet teveel op de redelijkheid alleen afgaan. Ik moet een sfeer
scheppen. Door die sfeer wordt een verstaan mogelijk en wat meer is, ik kan soms zelf
puttend uit een onderbewustzijn of zelfs andere bronnen juistere waarden beseffen en te berde
brengen dan anders mogelijk is.

Een andere vorm van magie vinden wij b.v. in het gebruik van geuren.

De meeste kerken en heel veel andere groeperingen maken gebruik van reukmiddelen als
wierook, myrrhe en samengestelde parfums. De magiér maakt gebruik van zijn z.g. magische
reukmiddelen. Iemand, die een ander wil veroveren, maakt daarvan ook vaak gebruik. U moet
niet denken, dat het voor niets is. De geur, die in uw huis hangt, bepaalt voor een gedeelte de
sfeer; niet alleen voor uzelf maar ook voor anderen. En die sfeer zal daarnaast vaak bepalen,
welke entiteiten u aantrekt. Dat is een punt, waarop we zo dadelijk terug komen. Dus, schep
een voor u juiste en harmonische sfeer door b.v. het juiste geluid te produceren en door te

072 — PSYCHOLOGIE EN PRAKTISCHE MAGIE 3



Orde der Verdraagzamen

zorgen dat er de juiste geur hangt. Kies uw kleuren juist, want ook kleur heeft een magische
betekenis. Kleur is niet alleen - zoals u misschien denkt - een zuiver psychologische
beinvloeding. Het is niet alleen - zoals een psycholoog zou zeggen - een associatie, die de
kleur teweeg brengt. Neen. Er is een andere invloed bij gekomen.

U heeft misschien wel eens gehoord, dat aan bepaalde goden en aan planeten een bepaalde
kleur wordt toegekend. Wanneer u dit weet, dan zult u ook beseffen dat die invloed wel eens
in de weerkaatste trilling van het kleurige vlak zou kunnen liggen. De kleurencombinatie die u
kiest, bepaalt de sfeer, bepaalt datgene wat u ondergaat, maar ook wat een ander ondergaat.
Zo wordt een grote invloed geschapen.

Dan kennen we verder in het dagelijks leven ook nog de eenvoudige methode der beweging.

Bij de magiérs vinden we heel vaak het gebaar; we vinden bij hen ver der ook een soort dans
en in sommige gevallen een roes en razernij van beweging, die in een, toestand van
verrukking pleegt te eindigen. De manier, waarop u zich beweegt, mag niet willekeurig zijn.
Want op het ogenblik dat u beweging schept, schept u ritme. U schept voor uzelf innerlijk een
ritme, dat voor het lichaam o.a. merkbaar wordt in de al dan niet ritmische prikkels, die de
evenwichtsorganen ervaren. Voor anderen schept u een visueel beeld van beweging. Denk ook
niet, dat teveel beweging goed is. Want een visueel beeld moet een zekere rust behouden. Dat
weten de grote etaleurs tegenwoordig ook wel. Wanneer je een artikel met nadruk wilt
etaleren, dan wordt dat uitgespreid in een leegte. Wanneer een advertentie een bijzondere
indruk moet maken, dan staan er enkele grote, duidelijke woorden, omgeven door een vlak
wit, in ieder geval een blanke ruimte. Ook alweer, omdat daardoor het oog wordt getrokken en
geboeid. Een eenvoudig gebaar zegt veel. Een overmaat van gebaren vermoeit en maakt
belachelijk.

Een gebaar, dat ik maak, is dus een ritme. Een ritme, dat anderen door de ogen absorberen,
maar in hun denken meebeleven. Dan kan ik ook met gebaren anderen wel degelijk innerlijk
veranderen en krachten toezenden en ontnemen. Wanneer wij verder denken aan de
eenvoudige gebruiken als handoplegging, instralen door een magnetiseur enz., dan komen we
tot de conclusie dat hier wel degelijk ook een element meespeelt van "het gebaar zegt meer
dan iets anders". Want iemand, die eerlijk is en zich lange tijd met de magie heeft
beziggehouden, zal u vertellen, dat alle magische impedimenta, alle instrumenten eigenlijk
overbodig zijn. Je hebt geen zegels nodig en geen magische dolken en zwaarden, wanneer je
denken scherp genoeg is geconcentreerd, wanneer je innerlijk datgene tot stand kunt brengen,
wat voor het magisch bereiken noodzakelijk is.

En daarmee heb ik geloof ik weer een belangrijk punt aangesneden. Alles, wat wij in het
dagelijks leven dus kunnen beschouwen als magie, is in feite een hulpmiddel. Een hulpmiddel,
waardoor men bewust of onbewust de voor zich gewenste toestand schept.

En nu moet ik iets gaan vertellen, waarmee een psycholoog het maar ten dele eens is.
Wanneer ik hier zo dadelijk ga spreken over astrale en andere fijnstoffelijke werelden, dan zal
de doorsneepsycholoog en psychiater er de voorkeur aan geven te spreken over: de innerlijke
wereld of de innerlijke belevingswereld van de mens. Ik meen terecht te mogen stellen, dat die
wereld niet alleen innerlijk is, maar ook buiten de mens bestaat. Wel ben ik ervan overtuigd,
dat het innerlijk van de mens bepaalt, welke vormen en krachten hij uit zo'n sfeer tot zich
trekt en eventueel verwerkelijkt. De toestand ligt als volgt.

Er is een astrale sfeer. Deze astrale sfeer wordt ook door de mens zelf beroerd. Indien die
mens iets, wat intens gemeen is in zijn gedachte heeft of wanneer hij een sfeer heeft
geschapen (bewust of onbewust), die onaanvaardbaar, en harmonisch is, dan zullen alle
niet-harmonische of onvolmaakte elementen (de oude magiér zou zeggen; de kinderen van
Ahriman) zich rond zo'n mens kunnen groeperen. Hij wordt a.h.w. ten dele bezeten. Die
bezetenheid zal heel vaak tot uiting komen op een eigenaardige manier. We zien dat de mens
geobsedeerd wordt door bepaalde beelden of gedachten, en het vreemde is, dat hij die
beelden en gedachten nimmer werkelijk zal kunnen produceren. Hij durft er soms niet eens
over te spreken of wel hij vermomt ze. Maar hij wordt achtervolgd en daardoor brengt hij rond
zich een sfeer tot stand, waarbij steeds meer mensen kunnen worden betrokken. Zé ontstaat
de mogelijkheid voor een astraal wezen of een demon, die zich astraal heeft geuit om op dat
astraal gebied levenskracht te vergaren. Hij kan zich dus manifesteren; hij kan dus een zekere
bevrediging vinden ten koste van de mens. En dat zijn dus van die dingen, die wij wel moeten

4 072 — PSYCHOLOGIE EN PRAKTISCHE MAGIE



© Orde der Verdraagzamen Brochures

vermijden. We moeten er voor zorgen, dat wij geen disharmonie scheppen met onze
gedachten of daden.

Nu rijst hierbij de vraag; Wat is er dan in dit verband disharmonisch? Disharmonisch is alles,
wat verdeeldheid bevordert. Magie vraagt naar eenheid. En met de woorden van een
psycholoog zou ik kunnen zeggen: De mens droomt terug naar de moedergeborgenheid, naar
het absolute, bewustlevende en toch onbezorgde en haast onbewuste bestaan ergens in een
oceaan; een oceaan van ruimte of tijd of van wat anders, een soort Nirwana. De magie maakt
het mogelijk dat de mens die eenheid tijdelijk kan vinden,

Er zijn overigens bewijzen te over dat men wel heel vreemde associaties heeft gehad in het
verleden. Men heeft b.v. gedacht dat haargroei in direct verband stond met de magische
potentie van de mens. Samson werd geschoren. Toen Apollonius van Tyana werd gearresteerd
en voor de Romeinse Senaat gebracht, schoor men hem de haren af. Ook van heksen werden
de haren afgeschoren. En als we nog iets dichterbij willen zoeken: we weten dat men de duivel
van de vreemde bezetter heeft trachten uit te drijven door vaak de vrouwen maar ook de
mannen, die zich met hem hadden afgegeven, het hoofd kaal te scheren. Hieraan ligt de
gedachte ten grondslag van het uitbannen van het Demonische. In het oude geloof zei men
b.v. ook: Als je in een mesthoop vrouwenhaar begraaft, dan moet je voorzichtig zijn, want er
komen giftige slangen uit. Dat zijn zo van die geloofswaarden. Maar wij weten, dat een
dergelijk volksgeloof weliswaar niet redelijk is, maar dat er toch ergens een reden in kan
zitten. Want het haar wordt blijkbaar in vele gevallen gezien als een sexsymbool; het sexuele
speelt een rol. Verder is het haar als visueel element van belang. Vandaar dat als mensen de
aandacht willen trekken zij vaak bijzondere zorg aan hun kapsel besteden. Heel eigenaardig.

Wij kunnen van ons standpunt uit zeggen: Wanneer ik in bepaalde sferen een magische kracht
wil werpen om door die kracht iets tot stand te brengen, dan moet ik uitgaan van dat, wat ook
de mens beweegt, wanneer hij probeert zich te reinigen van alle primitieve gedachten en
dingen. Men kan dus b.v. zeggen: Ik ga iets verbranden. Zoals men vroeger ketterse boeken
en demonische dingen verbrandde. Dan zeg je; 1k verbrand dit, want ik wil het vernietigen, U
kunt zo goed als ieder ander een beeld nemen of een foto en zeggen; Kijk, dit is iets; dit is een
wezen, dit is een mens, dit is een belangrijk iets. Door de foto kan ik de mens bereiken. Dit
geloof in overdraagbaarheid vinden we o.m. hier en daar terug bij Aeschylus in zijn verhalen.
We vinden het ook bij Plato en zelfs bij Zeno. De gedachte dus dat iets aan een afbeelding
gedaan, wordt weerkaatst in de mens zelf. Maar wanneer ik dan de afbeelding zie als de mens
zelf, dan trof ik die mens astraal. En dat zal een psycholoog niet aanvaarden. Hij zal zeggen;
"Dat is onmogelijk." Maar het is wel degelijk mogelijk, dat men een deel van zijn eigen
persoonlijkheid projecteert; en dat is slechts een voorbeeld. Waarom zou men deze projectie
dan niet elders kunnen waarnemen en ook handelen? Waarom zou men astrale krachten niet
kunnen aantrekken en ze gebruiken om voor een ogenblik jezelf a.h.w. te verplaatsen en zo de
symbolische handeling, die men hier verricht te maken tot een aan het astrale of
levenslichaam van de persoon in kwestie en niet aan de persoon zelfvolbrachte werkzaamheid?
Dit kan leiden tot dood en het kan leiden tot genezing. Dus dames, als u rijkelijk uw foto's
uitdeelt, u weet nu dat als er iemand onder de begiftigden is, die op dit terrein technisch
begaafd is, dan is uw vrijgevigheid gevaarlijk.

U heeft dezelfde gewoonte, of u het weet of niet. U hangt kruisbeelden op of u houdt een
Jezus-voorstelling in uw vertrekken, u zet foto's neer van mensen met wie u een band voelt en
ook van hen, die u vereert. Eigenlijk zijn dit afgodsbeelden. En wanneer ergens in het oosten
op het ogenblik - dit is ook het dagelijks leven - overal monsterlijk grote portretten worden
opgehangen en standbeelden worden neergezet van regerende personen, dan wordt de
verering, die de eenvoudige mens daaraan geeft, een kracht voor de regering. Maar zou het
haat zijn, dan zou de haat ook terugslaan.

Door deze voorbeelden, die dus wijzen op de werking van de gedachtenkracht in de astrale
wereld, kom ik dan aan het - volgens mij - belangrijkste maar ook laatste deel van mijn
inleiding, nl, de eenvoudige praktijk der magie, aangepast aan de psychologische ondergrond
van de moderne mens

Ten eerste:

072 — PSYCHOLOGIE EN PRAKTISCHE MAGIE 5



Orde der Verdraagzamen

Alles, wat een bijzondere kracht, een bijzonder vermogen, een bijzondere macht weet te
ontwikkelen, is niet ontstaan uit het redelijk denken maar uit het onbewuste, datgene wat de
mens gewoonlijk omtrent zichzelf niet weet. Geloof, maar vooral zelfvertrouwen zijn; daartoe
dus wel noodzakelijk.

Ten tweede:

Alle normale zaken of gewoonten als b.v. uw kleding, uw milieu, de kleuren die u kiest, de
gebaren die u maakt, de manier waarop u spreekt, vormen tezamen een beeld, waardoor u
invloed op uw omgeving uitoefent. Niet alleen op de levende mens, maar ook op een deel van
de astrale wereld, soms ook op het deel van de levensenergie, waarin het levenslichaam
bestaat. Zo kunt u dus op anderen invioed uitoefenen. Een gunstige invloed hebben betekent
niet slechts een goed woord spreken, beleefd en netjes zijn. Het betekent een persoonlijke
uitstraling richten, een persoonlijk magnetisme opwekken en daarmee de ander a.h.w.
bereiken. Dit is belangrijker dan bekwaamheid en een positie in het leven.

Dit magnetisme komt voort uit een innerlijk zelfvertrouwen gepaard aan de zekerheid dat men
de invioed kan overdragen. Indien een mens deze overtuiging heeft, zal hij zijn stem, zijn
gebaren, alles wat hij is a.h.w. aanpassen aan die invloed, die hij opbouwt. In het dagelijks
leven geldt dus: de mens beantwoordt in zeer vele gevallen aan het beeld, dat hij van zichzelf
in zijn gedachten draagt, onverschillig of dit redelijk is of niet.

Ten derde;.

Verstand is heel mooi in de menselijke samenleving. Maar wat kan ik met verstand alleen
bereiken? Verstand is beperkt. Maar kennelijke onzin, kennelijke kolder, onredelijkheid, zelfs
tegenstrijdigheden kunnen wél veel tot stand brengen. Want er bestaat geen enkele rede of
redelijkheid, die de kern van het menselijk wezen zozeer beroert als het wekken van of het
beroep doen op de in hem gelegen diepste oerkrachten. Maak daarom gebruik niet alleen van
het verstand maar ook van de rede. Beschouw deze eerder als de teugels, waarmee u de in u
levende oerkrachten stuurt en richt.

Bedenk, dat wil niet gelijk staat aan het inspannen van gedachten. Werkelijk wil komt voort uit
begeerte. Slechts indien men iets werkelijk en volledig begeert, kan men het ook werkelijk en
volledig willen. Wanneer deze wil bestaat, zal het gehele wezen van de mens gericht zijn op
het doel; de uitstraling van de gedachte en de uitstraling van zijn geestelijke voertuigen
evengoed als zijn overige gedragingen. Hoe irrationeel schijnbaar deze reactie ook is voor de
beschouwer, de mens heeft grote kans zijn doel ermede te bereiken, omdat hij krachten en
entiteiten om zich heen verzamelt en schept, die zijn wil verwerkelijken,

Waar zwarte magie wordt gebruikt - dat mag ik er even bij vertellen - is dit natuurlijk
afhankelijk van de wijze, waarop die wil, de kracht (dus alles wat ermee is verbonden werd
uitgezonden) wordt ontvangen. Want waar een afweerwapen bestaat, daar wordt het
teruggekaatst.

Als vierde en laatste punt;

wil ik wijzen op iets, dat eigenlijk ook heel practisch is en een gewoon deel van het dagelijks
leven. U weet, dat menig psycholoog heeft gesteld, dat man zonder vrouw of vrouw zonder
man nimmer harmonische wezens kunnen zijn. Nu bestaan daarvoor in de magie verschillende
verklaringen en we vinden b.v. bij bepaalde vroegchristelijke richtingen (de Gnostici en de
Manicheeén) en bij bepaalde z.g. oude "heidenen" de gedachte, dat de mens niet volledig is.
Een mens, die niet volledig is, kan niet volledig presteren. Hij kan zich niet volledig uitleven.
Hij zal dus ook niet werkelijk en volledig gebruik kunnen maken van de magische kracht, die in
hem is. Hij zal niet tot een maximale prestatie komen. Hij zal niet tot innerlijke vrede komen
en hij zal in heel veel gevallen het slachtoffer worden van - laat ons zeggen - een zekere
onevenwichtigheid. Begrijp nu goed, dat het hier niet alleen maar gaat om een stoffelijk
contact man/vrouw, ofschoon dit in de riten der oudheid en in bepaalde magische procedures
ongetwijfeld nog een rol speelt. Het gaat hier voor een groot gedeelte om de band van
levenskracht (dus om het levenslichaam) en een zekere astrale binding. Man en vrouw vullen
elkaar aan. En wanneer iedere vrouw volledig vrouw en iedere man volledig man zou zijn, dan
zou dus elke willekeurige geestelijke band voldoende zijn om voor beiden een innerlijke
volmaaktheid en daarbij ook een zo groot mogelijke beheersing van de materie (door
geestelijke middelen) tot stand te brengen.

6 072 — PSYCHOLOGIE EN PRAKTISCHE MAGIE



© Orde der Verdraagzamen Brochures

Het blijkt echter dat in elke vrouw iets van de man en in elke man iets van de vrouw schuilt.
Het is soms niet veel. Een zeer mannelijk mens b.v. hééft maar één ding: hij staat
voortdurend voor de spiegel zijn snor te krullen (de ze draagt men tegenwoordig niet meer,
maar het komt wel weer in de mode). Dan is dat een soort vrouwelijk element in hem. Of b.v.
een man, die krachtpatser is en grote energie heeft, zal altijd iemand zoeken, die hem
beheerst en leiding geeft, een vrouwelijk element. Omgekeerd zijn er vrouwen, die de
behoefte hebben om alles naar hun hand te zetten; ze zouden willen regeren, ze zouden willen
heersen en niet met zachte middelen. Neen. kracht, macht, een mannelijk element. Er zijn
vrouwen, die - ofschoon ze dus normaal en psychologisch gezien - volledig beantwoorden aan
het beeld "vrouw" en er niets abnormaals bij zit, een zekere drang hebben tot b.v.
lichaamscultuur, tot het ontwikkelen van lichamelijke kracht, het vertoon daarvan en zelfs tot
een zeker exhibitionisme. Dergelijke vrouwen hebben een mannelijk-element in zich. Het spijt
me voor de aanwezige heren, maar de man is in wezen van beiden de grootste exhibitionist.
En wanneer de vrouw exhibitioniste wordt (zoals in de mode), dan is dat voor een groot
gedeelte te danken aan zijn invloed. Hij heeft dit dus overgedragen op grond van morele
waarden enz..

Maar waar de zeden en de tijden wat ruwer zijn, daar is de man wel degelijk zeer
exhibitionistisch. Als u kijkt naar schilderstukken uit de Napoleontische oorlog of als u ze kunt
zien, de soldaten, helden, krijgslieden, staatslieden uit de jaren 1640 - 1650, dan ziet u dit ook
wel, indien u goed oplet. Daar zit een zeker element van tentoonstellen in.

Wanneer hier dus een eenheid moet worden geschapen, moet het element en het element
"vrouw" harmonisch zijn; d.w.z. dat in beiden ook de elementen, die de man/vrouw
verhouding aanvullen, goed moeten zijn. Is die eenheid gevonden, dan hebben we een
maximum aan geluk, aan vrede, aan magisch vermogen, aan geestelijke bewustwording. Ook
wanneer deze band dus niet stoffelijk wordt verwerkelijkt en alleen bestaat op het niveau van
denken en soms in de astrale wereld. Maar dit treft men zelden aan.

Onthoud daarom het volgende in het dagelijks leven: Uw eigen kracht, uw eigen energie wordt
voor een groot gedeelte bepaald door de mensen, waarmee u omgaat. Daar, waar een voor u
aanvullend element optreedt, kunt u voor een ogenblik a.h.w. volledig mens zijn, uw
gedachtenbeeld rondt zich af en daardoor bent u in staat veel te bereiken, u denkt beter, uw
verlangen, uw begeren is zuiverder gericht; dus uw wilskracht wordt groter en uw beheersing
van uw omgeving eveneens.

Laat u nooit verleiden tot experimenten van we zullen wel eens zien. En laat u ook nooit
verleiden om eenzaambheid en afzondering als juist te zien. In het dagelijks leven kunt u alleen
door te letten op de mensen merken, of zij bij u passen, nl. wanneer u bij hen een reactie
ontdekt al is die zuiver geestelijk. Al is het iets, dat zelfs reeds uit een kennismaking volgt of
door een ogenblik uw gedachten op die mensen te richten. Vang het op en u zult bemerken
dat u verrijkt bent, want die gedachte keert tot u terug.

Dit is misschien een teleurstelling voor degenen, die hebben gedacht dat ik hier de kunstjes
van de practische magie ook nog even zou gaan doceren. Om hen niet helemaal teleur te
stellen wil ik u nog wel het volgende zeggen:

U bent in staat voor uzelf een toekomstige ontwikkeling vooruit te kennen. Dat is een
eigenschap van elke mens. Het is echter geen redelijk proces. Wanneer u een z.g. directe en
willekeurige keuze maakt, al is het naar door het steken van een speld bij wijze van spreken
tussen 100 woorden, dan kiest u bewust of onbewust een woord, dat associeert. Maak van
deze voorkennis in u gebruik, wanneer het om voor u belangrijke dingen gaat. Zelfs wanneer u
maar 70 % van de tijd gelijk hebt, zult u een veel gemakkelijker en juistere aanpassing
bereiken

En dan het tweede kunstje en eigenlijk het eenvoudigste:

Eis nimmer iets van een ander mens, wanneer het ook elders te vinden is. Vraag niet, dat
iemand iets voor u zal doen, wanneer u het zelf kunt doen. Aanvaard elke hulp, die u wordt
gegeven met de bedoeling om deze ten goede te keren en daarvoor te belonen. Tracht nooit
alleen te verwerven. De gedachte van geven, die bij elk ontvangen bestaat, de gedachte van
ontvangen, die met elk geven gepaard gaat, schept nl. voor u een harmonische lotsverhouding
(en dan moeten we het woord "karma" even gebruiken), waardoor uw karma juister wordt

072 — PSYCHOLOGIE EN PRAKTISCHE MAGIE 7



Orde der Verdraagzamen

uitgedrukt en u in uw leven al staat dat helemaal niet meer met dat geven en ontvangen in
verband van alle kanten de juiste invloeden, de juiste krachten tot u trekt.

Ik ben bang, dat ik met deze inleiding ergens tekort schiet. Ik heb de punten, die mij door de
spreker zelf zijn opgegeven verwerkt. En ik heb het zo goed mogelijk gedaan. Mag ik besluiten
met deze korte samenvatting?

Alle punten zijn op de innerlijke mens gebaseerd zowel in leven, in redelijk denken als in
magisch streven, in occult en esoterisch bereiken. Deze innerlijke mens is niet de mens die u
bewust kent. Houdt rekening met de in u levende instincten, want deze zijn vaak dienstiger om
uw doel te bereiken dan alle mooie redeneringen.

Wanneer u zich wilt bezighouden met de magie, laat u dan niet teveel verleiden vast te lopen
in de filosofie, die een redelijk bouwsel is. Beschouw magie als een direct practisch bereiken.
En bedenk dat degeen, die magisch werkt, zelf elk initiatief dient te nemen. Het moet van G
uitgaan.

Ten laatste nog deze eenvoudige tip, die tevens een samenvatting geeft van het laatste deel:

Besef, dat alles wat in het leven bestaat (het is immers uit God geschapen) goed kan zijn en
voor u goed kan zijn, mits uw eigen instelling dit toelaat. Dat alle dingen, die voor u goed zijn
a.h.w., tot u worden getrokken; en niet zoals u denkt alleen het negatieve. U kunt alles tot u
trekken, wat voor u goed, belangrijk en juist is wanneer u zelf uitgaat van een zuiver
harmonisch streven en een zoeken naar een zo goed mogelijke aanvulling van uw
persoonlijkheid, opdat deze als afgerond geheel het Groot Cosmische begrip in zich kan
verwerven.

Nu hoop ik maar dat mijn tekortkomingen, zo dadelijk (Ik heb gehoord dat de inleider zelf ter
plaatse zal zijn voor de beantwoording) bij de beantwoording van uw vragen zullen worden
goedgemaakt en dat ik in dit onderwerp toch zo duidelijk ben geweest, dat velen uwer daaruit
een zekere lering hebben kunnen trekken.

DISCUSSIE

% Een monotoon geluid kan tot slaap opwekken. Een kunstenaar, die monotoon spreekt, kan
toch niet boeien. Is juist in het klankvolle niet meer ritme dan in het monotone?
U verontschuldigt mij, wanneer ik dit niet geheel met u eens ben. Het zijn nl. twee totaal
verschillende werkingen, Wanneer ik een zekere monotoniteit gebruik, veroorzaak ik bij mijn
hoorders een zekere roes; geen slaap, maar een sterke vergroting van suggestibiliteit.
Wanneer u denkt aan bepaalde grote redenaars en mensen, die met het woord zeer veel
hebben gedaan, dan zult u ontdekken, dat zij gebruik maken van de volgende techniek; zij
spreken enige tijd betrekkelijk monotoon, de inhoud van het gesprokene doet dan niet zoveel
ter zake. Zij spreken daarop - en wel met geweld - bepaalde woorden uit, vaak gescheiden
door betrekkelijk grote pauzen. Deze zo nadrukkelijk gesproken woorden, worden dan als een
directe suggestie opgenomen. Wanneer u b.v. rekening houdt met de redevoeringen van de
heer Hitler, van de heer Churchill en de hier te lande nog actieve prof. Oud, dan zult u hierin
wel degelijk dit element kunnen onderkennen. Hun bedoeling is dan ook niet te boeien door de
inhoud van het gesprokene, maar eenvoudig indruk te maken, waarmede zij hun eigen wil of
inzichten aan de toehoorders opleggen. Toch blijkt in vele gevallen een gevarieerde en
klankrijke voordracht niet hetzelfde succes te hebben als een droge en met eentonigheid
gebrachte voordracht, die de mens klaarblijkelijk veel sneller bereikt. Tenzij ik mij vergis, zou
ik hier een vergelijking kunnen maken tussen de voordrachtswijze van Albert Vogel hier te
lande en de heer Godfried Bomans. Wanneer u de tegenstelling in spreekstijl en voordracht
van beiden bestudeert, zult u ontdekken dat de eerste door de klankrijkdom een soort muziek
maakt en daardoor ongetwijfeld de inhoud een zekere nadruk verschaft. De ander gebruikt een
zekere droogheid, maar geeft daardoor =zijn pointes scherp gedefinieerd en a.h.w.
onderscheiden van het overige weer, waardoor de lach veel gemakkelijker losbarst. Hier is dus
wel degelijk sprake van een verschil. De kunstenaar, die wil trachten te boeien met een
voordracht en niet met zijn eigen persoonlijkheid en wil, zal natuurlijk gebruik moeten maken
van klankrijkdom; maar dan is de inhoud van hetgeen hij zegt eveneens belangrijk. Hij kan
ook gebruik maken - door onderstreping met mimiek en gebaar - van een suggestie op visueel

8 072 — PSYCHOLOGIE EN PRAKTISCHE MAGIE



© Orde der Verdraagzamen Brochures

vlak, dan geeft hij op deze wijze aan zijn woorden een magische achtergrond. En men kan de
eenvoudige monotoniteit - zonder verder iets te doen of te gebaren - gebruiken om een zekere
roeswerking te scheppen, waarbij vooral een climax in het ritme dezelfde beinvlioeding geeft
door de stem, en wel in vele gevallen een zeer suggestieve invloed op een typische eenheid
van onnadenkendheid.

< Wat bedoelt u met eenheid van onnadenkendheid?

Heel eenvoudig: ze denken allen even weinig na. Hetzelfde kunt u zien b.v. bij een kunstwerk,
en film of een dans, b.v. ballet. Daarin kunt u dus een bewegingsritme krijgen, dat op zichzelf
zeer eentonig is, maar uitermate suggestief. Dan dénkt men niet, men ondergaat. En in dit
ondergaan vallen de verschillen van b.v. intellect, van voorkeur e.d. weg. Er ontstaat dus wel
tijdelijk een eenheid in onnadenkendheid en ook van onnadenkendheid, want daarin zijn allen
elkander gelijk.

s De directe relatie tussen magie en psychologie is mij niet geheel duidelijk geworden. Het
lijkt mij zo te zijn dat al datgene, wat binnen het bereik van de psychologie ligt, langs
magische weg kan worden opgelost, doch dat daarentegen dat, wat langs magische weg
kan worden bereikt niet altijd langs psychologische weg verklaarbaar is, dan wel te
bereiken valt. Is het dus zo, dat veel wat in werkelijkheid tot het terrein van de magie
behoort middels de psychologie wordt omschreven, doch daardoor niet tot oplossing kan
worden gebracht?

U verbluft mij met uw overigens niet onjuiste inzichten. Maar indien in mijn inleiding - zoals ik

aanneem - is gesproken op grond van de punten, die ik daarvoor heb opgesteld, dan zal u

duidelijk zijn geworden, dat in de psychologie de motivering van denken en handelen de

hoofdrol speelt en elke psychologische verklaring, elk psychologisch inzicht dus terugleidt tot
het motief. Nu blijken de motieven, waarop de psychologie haar gedragsverklaringen enz.
baseert, volkomen gelijk te zijn aan de krachten, de motiveringen enz., die in de magie tot
uiting komen. Ik kan dus psychologisch het resultaat van een bepaald magisch ingrijpen
verklaren. Maar ik kan wel degelijk duidelijk maken, waarom deze magische ingreep
geschiedde en wat meer is: aan de hand van de betrokken figuur (het karakter met zijn eigen
denkvormen, persoonlijkheidsvorming en afwijkingen) tevens verklaart, waarom juist deze
speciale vorm van magisch werken werd gekozen. Zo zou men kunnen zeggen, dat de
psychologie - hoewel zij niet in staat is de resultaten van het magisch werk te verklaren - ons
een inzicht geeft in de redenen, waarom de magiér op een bepaalde wijze werkt en ons tevens
duidelijk maakt, welke krachten hij in de eerste plaats uit zichzelf wekt. Ik mag hier dan nog
even aanvullen of herhalen, ik ben er niet zeker van. Ik stel dus, dat alle motiveringen
voortkomen uit lust- en onlustgevoelens. Ook de magiér zal zich hierop baseren. En dat al, wat
hij magisch tot stand brengt, allereerst uitgaat van zijn eigen en persoonlijk wezen. De manier
waarop hij werkt, de wijze waarop hij b.v. al dan niet met diagrammen werkt en/of bepaalde
magische woorden en incantaties gebruikt, zijn sterk afhankelijk van zijn persoonlijke inslag.
Een psycholoog kan dus zeggen, dat hier kwestie is van een eenvoudig gedragspatroon van de
mens, waarbij echter de redelijke gedragsregels werden verlaten voor normen, die
klaarblijkelijk in de eerste plaats in het onder bewustzijn thuishoren of zelfs in het totaal
onbewuste deel van het menselijk wezen; en dat daaruit op onverklaarbare wijze de resultaten
worden gewekt, die - niet in alle maar wel in vele gevallen - buiten de psychologie en soms
zelfs buiten de parapsychologie zijn gelegen. De samenhang is dus in de eerste plaats: de
magie is het practisch gebruik van dezelfde waarden en factoren, die de psychologie tracht
wetenschappelijk te omschrijven en vast te stellen, in de tweede plaats: een groot gedeelte
van de werkingen, die de inhoud en waarde van het magisch bereiken uitmaken, worden in
beperkte mate in de psychiatrische praktijk gebruikt, waarbij ik 0.m. denk aan suggestie en
hypnose. In de derde plaats: de psychologie geeft ons inzicht in het hoe en waarom van de
mens, wat de magie niet doet. Zo kan de psychologie in vele gevallen de magie aanvullen door
ons te doen inzien, dat de magiér werkt met voor alle mensen ongeveer gelijk geldende
toestanden en daarbij bewust of onbewust van ingeboren angsten en begeerten van het
menselijk leven gebruik maakt. Er wordt dus wel degelijk een overeenkomst en een zekere
samenhang geconstateerd. Dat deze in de wetenschappelijke psychologie op het ogenblik nog
niet is geaccepteerd, is mij bekend. Maar als wij ons op het ogenblik bezig houden met de
onderzoekingen van dieptepsychologen en zien, hoe zij proberen het ongrijpbare, het
onbekende in de mens althans als terra incognita te omschrijven, en als zodanig te begrenzen,
dan komen wij tot de conclusie, dat de dieptepsycholoog op het ogenblik heel dicht, staat bij

072 — PSYCHOLOGIE EN PRAKTISCHE MAGIE 9



Orde der Verdraagzamen

de omgrenzing van dat terrein, waar binnen de magische mogelijkheden van de mens zijn
gelegen.

Ik hoop dus dat u nu zult inzien, dat - ofschoon psychologie en magie beide gescheiden en
afzonderlijk worden beoefend - in beide vormen van wetenschap (en als zodanig beschouwd
ook de magie) zeker een gelijkenis is te vinden of een overeenkomst, omdat beide op gelijke
basis zijn opgebouwd en beide elkander kunnen aanvullen, zodat door de magie in de
psychologie en de psychiatrie meer kan worden bereikt, terwijl omgekeerd het beheersen van
het magisch gebeuren en het juist richten daarvan door enige kennis van de psychologie
ongetwijfeld vereenvoudigd wordt.

% Bestaat "de magie van de goede daad"? Wanneer iemand bewust goed doet, verricht hij
dan in zekere zin niet een magische handeling?

Een vraag, die ik misschien met mijn denken en opvoeding moeilijk kan beantwoorden, want
wat is "een goede daad"? Menigeen zal trachten volgens een subjectief standpunt een goede
daad te stellen en in feite onheil aanrichten. Er zijn mensen, die een ander gelukkig willen
maken en hen onbewust doden. Wanneer wij dus de goede daad moeten omschrijven als een
daad met goede uitwerking, dan mag ik zeggen dat zij geen magie is. Bedoelt u de intentie,
waarmee men tracht een goede daad te stellen, dan ligt de zaak anders. Wanneer ik nl. een
goede daad stel, breng ik daarmee bewust of onbewust een gevoel van harmonie, van eenheid
met mijn wereld tot uiting. Deze uiting van harmonie betekent een oeroud ervaren van
gebondenheid. Deze gebondenheid gaat gepaard met een vergroting van de eigen krachten.
Ook wanneer het goede, dat ik dacht te doen, in feite verkeerd of kwaad bleekvoor een ander
zal het ogenblik van goedwillendheid en goeddoen voor mij een additionele bron van kracht en
zelfs van inzicht kunnen betekenen. In deze zin is dan de goede daad magisch, omdat zij kan
dienen als bron voor bepaalde magische procedures en krachtuitzendingen, gedachten
uitstralingen, en geloofsbelevingen. Maar ik geloof toch dat wij voorzichtig moeten zijn de
goede daad zonder meer "magisch" te, noemen. Indien u tijd heeft, zou ik gaarne hieraan iets
toevoegen. Het zal u bekend zijn, dat volgens bepaalde stellingen van het oosten de mens
geen daden naar buiten toe zendt. Hij handelt; maar de handeling is niet in overeenstemming
met de werkelijke betekenis, die hij in het Al heeft. Wat hij doet, keert tot hemzelf terug, het
wordt voor hem een beleving, een ervaring en het bepaalt voor een groot gedeelte wat hij in
zijn eigen leven kan bereiken en zal ondergaan. Wanneer ik in deze zin een goede daad stel,
beinvioed ik dus - zelfs wanneer ik dit niet weet - indirect mijzelf ten goede; ik schep voor
mijzelf een positieve kracht. Wanneer u dit magie noemt, is de goede daad zonder meer
magie. Stelt u, dat ik een goede daad stel met een bepaald doelt dan wordt het anders. Gij
kent - naar ik meen - ook in het westen de z.g. votief beloften; d.w.z. dat wanneer een
bepaalde invloed tot stand zal komen, voor mij zal ingrijpen of iets voor mij zal bereiken, ik
een bepaalde gave zal doen. Nu kan dit in twee vormen geschieden. Ik kan nl. stellen, dat ik
zal betalen voor een verkregen gunst (het dankoffer); maar ik kan ook stellen (het offer), dat
ik iets geef of breng in de hoop dat dit het door mij verlangde tot stand zal brengen. Wanneer
ik nu de goede daad gebruik om de juiste situatie te scheppen, waarin mijn persoonlijke
behoeften en verlangens worden vervuld of mijn magisch werken zal slagen, dan neemt de
goede daad op zichzelf de plaats in van het magisch ritueel, dat immers met hetzelfde doel
wordt volbracht. Zo kan men dus een goede daad en menige stoffelijke handeling in de plaats
stellen van een groot deel der incantaties, bezweringen met alle bijbehoren, die door de
doorsneemagiér plegen te worden gebruikt, ofschoon hij dan meestal niet de meest bewuste
magiér is.

<% Zo kan een goede daad dus egoisme zijn.
Een goede daad is altijd een zeker egoisme.

% Als men met een vooropgezet idee een egoistische.

Zelfs dan niet. Want vergeet u niet, dat elke goede daad wordt gesteld, omdat men daartoe
innerlijk een behoefte of drang heeft. Met andere woorden: men beantwoordt aan innerlijke
waarden of noodzaken, die meestal op een niet bewust vlak van de persoonlijkheid liggen. Dit
neemt misschien in uw ogen veel van het schone van een goede daad weg, maar dat is niet
waar. Want als mijn innerlijke persoonlijkheid behoefte heeft aan grotere harmonie, grotere
saamhorigheid, een juister contact - hetzij met hogere sferen, hetzij met de eigen wereld - dan
zal ik aanvoelen, dat één van de wijzen om dit te bereiken de goede daad is. En zo stel ik mijn
goede daad niet in de eerste plaats om er zelf beter van te worden, maar omdat zij voor mij
iets uitdrukt, dat in mij leeft en dit ten dele verwerkelijkt. Een onderbewust besef. U moet mij

10 072 — PSYCHOLOGIE EN PRAKTISCHE MAGIE



© Orde der Verdraagzamen Brochures

niet kwalijk nemen, dat ik de psycholoog speel, maar dit maakt ook deel van het onderwerp
uit. Stelt u dus nimmer, dat iets absoluut altruistisch kan zijn, evenmin dat iets absoluut
egoistisch kan zijn. Beide - altruisme en egoisme - zijn in feite een uitdrukking van de eigen
persoonlijkheid en de behoefte daarvan. En nu mag daarbij alleen worden gesteld, dat de
altruistische houding, die in de goede daad meestal tot uiting komt, een grotere innerlijke
vrede of een grotere harmonie met het Al tot stand kan brengen. Een loon, dat men niet in de
eerste plaats zoekt, maar dat automatisch daaruit voortkomt. Wanneer ik nu deze zo
verborgen kracht of dit geluk of deze welwillendheid omzet in iets, dat voor anderen in de
eerste plaats bestemd is, ben ik zo dicht gekomen bij altruisme als maar denkbaar is. Want ik
heb dan mijn persoonlijkheid eigenlijk uitgebreid tot een grotere gemeenschap, tot een groter
deel der mensheid. Ik hoop, dat u mij deze uiteenzetting niet kwalijk heemt.

% Als ik iemand iets wil leren: een geestelijk onderwerp of iets dergelijks, wat is dan de beste
toon, die ik daarvoor moet gebruiken. Geeft u de voorkeur aan het monotone en is het
belangrijk om bij bepaalde punten de stem even uit te zetten, of zou u overgaan tot een
bepaald ritme?

Wanneer u een zuiver magische bedoeling hebt met de lering, zal inderdaad deze monotonie u
ten goede komen. Maar vergeet niet, dat u dan geen feitelijke lering geeft; u schept slechts
een beinvloeding, Wanneer u lering wilt geven, zult u moeten trachten om - terwijl u uw ge-
hoor enigszins boeit - toch zoveel afwisseling te scheppen, dat geen directe roes, geen directe
onderworpenheid aan uw onderwerp bestaat. Daarom zou ik willen voorstellen voor het geven
van lering te spreken als een goed spreker betaamt: met enige melodie - maar toch ook met
een zeker ritme - dat u vooral door de pauzen, die u inlegt kenbaar kunt maken. In dit geval
bereikt u een geboeid zijn van uw gehoor, terwijl hetgeen u naar voren brengt door hen kan
worden opgenomen. Gebruikt u alleen monotonie, dan zal dat niet mogelijk zijn.

% Kan men in het gewone dagelijkse leven magie toepassen zonder je er van bewust te zijn
dat het magie is?

Magie is alleen het weten omtrent wetten en krachten, die nu eenmaal een deel uitmaken van
het menselijk zijn. Practisch elke mens gebruikt bewust of onbewust bepaalde magische
procedures in zijn leven. En in heel veel gevallen realiseert hij of zij zich niet waarom; wat
gevaarlijk kan zijn. Want gebruik ik een magische procedure zonder mij ervan bewust te zijn,
dan zal ik niet kunnen begrijpen, dat ik door deze handelingen of procedures rond mij
bepaalde krachten doe samen komen, dat ik een contact, een beinvloeding van uit de sferen
kan scheppen. En die beinvloeding, waarvan ik mij niet bewust ben, kan mij dan doen afwijken
van mijn oorspronkelijke inzichten, terwijl ik dit zelf niet als juist ervaar. Op het ogenblik dat
dit gebeurt, moet ik voorzichtig zijn. Maar als u wilt weten, of de doorsnee-mens magie
onbewust gebruikt.

< Waarom heeft menigeen de gewoonte om te bidden voor de maaltijd?

Het is een gewoonte, die bij heel veel mensen alweer is verloren gegaan. Toch doen zij verder
niet veel aan godsdienst, maar zij houden zich daarmee bezig. Onbewust een inschakelen van
de goddelijke kracht in hun leven. Waarom zullen andere mensen voor het slapen gaan een
ogenblik mediteren, of bidden? Omdat zij juist nu het duister regeert (de tijd van bezinning
maar ook de tijd van het onbewuste leven, van het instinctieve leven) behoefte hebben aan
een binding met hogere krachten. Waarom legt men een eed af voor een God, waarin men zelf
misschien niet helemaal gelooft? Omdat men in dit magisch ritueel de goddelijke kracht
aansprakelijk gaat stellen voor zijn eigen uitspraken, voor zijn eigen verklaringen. Waarom zal
menigeen voorwerpen bij zich dragen? Omdat zij geluk brengen. Hebben wij hier niet indirect
te maken met een zeker fetisjisme, een zekere talismanmagie? Waarom hebben veel mensen
de gewoonte het gebaar te maken van voeten vegen, als zij een huis binnengaan, zonder dat
het noodzakelijk is? Eenvoudig omdat zij een scherpe scheiding tot stand willen brengen
tussen de wereld, die zij achter zich laten en de wereld, die zij binnengaan. Waarom wassen
mensen met een belast geweten zo vaak hun handen? Omdat zij op die manier
schuldbewustzijn van zich af willen wentelen. Reiniging is een magische procedure, onbewust
toegepast door mensen, die zich niet op hun gemak voelen. Ik meen, dat met deze kleine
voorbeelden duidelijk is gemaakt, dat menigeen de magie onbewust in zijn leven gebruikt; en
dan wordt de wijze dus psychologisch verklaarbaar en kan zij van uit de psychologie worden
benaderd. Maar als men zelf gelooft in de reiniging, in het handen wassen in de invioed van
"het stof van buiten van je afschudden", dan schept men een innerlijke toestand, waardoor het

072 — PSYCHOLOGIE EN PRAKTISCHE MAGIE 11



Orde der Verdraagzamen

schuldbewustzijn wegvalt, waardoor de buitenwereld inderdaad terugtreedt achter de gesloten
deur.

% Dan heeft dat toch een doel.
Het heeft een doel. Het schijnbaar onredelijke heeft doel.

% Dat is zeker ook de bedoeling van het gebruik van wijwater in de Katholieke kerk?

Als ik de mening van een buitenstaander mag geven, hebben wij hier te maken met een heel
ander gebruik. Water en zout worden beschouwd als krachten, die demonen verdrijven. En het
zich kruisen of besprenkelen met gewijd water is dus niets anders dan een poging om het
heiligdom zuiver te houden door de kwade krachten, die zich eventueel aan de mens gehecht
zouden hebben, terug te wijzen. Vandaar ook dat het niet alleen een Katholiek gebruik is,
maar ook in de grote Tempel der Cosmos in Babylon (u bekend als de Toren van Babel) en ook
in de grote Egyptische tempels deed men hetzelfde. In de tempels van Rome stonden
automaten, waaruit men wijwater kon krijgen, de automatisering was toen al sterk gevorderd.
Men gooide een munt door een gleuf, het vat liep iets over en uit de lekgoot verkreeg men
water om de demonen te verdrijven.

% Dit geloof is bijna zo oud als de beschaving van de mensheid en is niet een typisch
Katholiek gebruik.

Neen, want met water wordt men gedoopt. En deze doop heeft weer de bedoeling van

reiniging. Ook bij de doop vinden wij water en zout, die beide gebruikt kunnen worden om

demonen te verwijderen volgens een oud geloof. Waarmee u ziet, dat in het kerkelijk geloot de

magie zeker nog niet is uitgestorven, alleen heeft men de betekenis ervan vergeten

< Is de oorspronkelijke betekenis van dit dopen het uitdrijven van demonen? Is het niet een
symbool van de verbinding met de eeuwigheid?

Neen. De oorspronkelijke betekenis van de doop is een hernieuwing, waarbij men al het oude,
dat dan als niet begeerlijk, gevaarlijk of demonisch werd beschouwd, achter zich laat en de
nieuwe gemeenschap aanvaardt, waar in men door de doop zou binnentreden. Dus ook
stamgebruiken. Daarbij kennen wij twee soorten van doop. We kennen de waterdoop (die wat
later is gekomen) en we kennen. de bloeddoop, die de eerste was. Deze bloeddoop bestaat
dan weer voort als b.v. bloedbroederschap en het opnemen in bepaalde stamgemeenschappen
door het bloedoffer. In de magie leeft het voort door het met bloed tekenen van bepaalde
documenten. Dat heeft alles zin. Water nl. werd beschouwd als de ondergrond, waarin de
aarde dreef. De aarde dreef in een oceaan van onbekende diepte en grootte, in de eeuwige
wateren. Dit water was dus een deel van de eeuwigheid. Het eeuwigheidsprincipe werd op die
manier toegepast als reiniging, de eeuwige kracht van eenheid. Bij de bloeddoop is het anders.
Het bloed is noodzakelijk om de manifestatie mogelijk te maken van een geest. Een oud geloof
en overigens in de magie een erkend principe. Zegt zelfs niet uw grote Goethe. "Das Blut ist
ein besondere Saft"? Het heeft een bijzondere invioed. Daardoor kan de geest zich
manifesteren. Wanneer ik nu mijn bloed bind met dat van een ander (van een gemeenschap),
dan zal de geest - maar ook elke geest, waarmee hij verbonden is - in mij werkzaam worden.
In mijn bloed manifesteert zich hetzelfde. Voortaan zal uit mijn bloed dezelfde manifestatie
mogelijk worden. U ziet, er is zeer veel te zeggen over de verschillende magische gebruiken.

< Dus dan is eigenlijk bloedtransfusie heel gevaarlijk.

Wanneer men het leven liefheeft, is het nalaten daarvan soms gevaarlijker. U moet goed
begrijpen, dat een bloedtransfusie betekent het inbrengen van bloed op volkomen zakelijke
wijze en zonder magische associatie. Dan zal dit bloed op het lichaam zeker invloed hebben.
Maar deze invloed zal door het in zich krachtiger wordende lichaam - dat immers geestelijk de
zo geschapen band niet beseft - eenvoudig worden vervangen en uitgeworpen. De feitelijke
band bestaat slechts, zolang het bloed in het lichaam circuleert. Naarmate verschillende
donors bij het bloed betrokken zijn geweest, is de invioed meer gedeeld en daarom t.o.v. de
eigen persoonlijkheid minder belangrijk. Wij mogen niet vergeten, dat juist het magische voor
een groot gedeelte op de gedachte berust. Het weten, de gedachte, de suggestiviteit die in het
eigen denken leeft is eigenlijk de invloed, waaruit in het lichaam de bevestiging wordt
geschapen. Wanneer ik bloed stort en ik denk niet aan een demon, dan schep ik voor de
demon geen band. En dan kan ik bloedoffers brengen om een geest op te roepen, maar als ik
niet besef dat het het bloed is dat hem zal doen komen, schep ik niet de astraal-mentale band,
waaruit die manifestatie mogelijk wordt, en zekere krachten en zouten, die in het bloed

12 072 — PSYCHOLOGIE EN PRAKTISCHE MAGIE



© Orde der Verdraagzamen Brochures

voorkomen, kunnen worden verwerkt om daaruit het magnetisch veld op te bouwen, waarin de
materialisatie van een geest mogelijk is.

<% Maar zo pas heeft u gezegd, dat de magische gebruiken, die je automatisch toepast, soms
gevaarlijk kunnen zijn, omdat je je daarvan niet bewust bent.

Inderdaad. En wel om de doodeenvoudige reden, dat wij toen spraken over de handelingen,

die in het onderbewustzijn van de mens zijn verankerd.

% Maar als ze dan toch niet door de gedachte worden bezield, zijn ze dus ook waardeloos.

Mag ik een ogenblik verdergaan? Wanneer wij dus aannemen, dat de magische handeling of
procedure voort komt uit een onderbewustzijn, dan mogen wij ook zeggen, dat - zij het niet
redelijk - een bewustzijn van die betekenis aanwezig kan zijn of meestal is. Wanneer iemand
uit gewoonte voeten veegt, zonder daarbij te denken, omdat het hem als kind geleerd is dan
zal dat, meestal niet veel betekenen. Maar op het ogenblik, dat het wordt geleerd als het
"binnentreden in een huis", dan houdt dit ook in - al gaat het instinctief - het uitsluiten van de
buitenwereld. U moogt niet vergeten dat de magie, voor een groot gedeelte berust op het
onredelijke en op het onderbewuste, zover het de eigen persoonlijkheid betreft. Nu moet u
eens goed luisteren: Omdat het de eigen persoonlijkheid betreft, is daarom die magische
werking in het "ik" verankerd en zeker. Betreedt het echter wezens of krachten buiten mijn
persoonlijkheid, waarbij dus mijn persoonlijke werking en instelling niet verder ter sprake
komen en moet ik bewust een uitzonderingstoestandscheppen, dan moet de gedachte, de
bewuste gedachte en intentie aanwezig zijn. Wanneer u normaal leeft, dan schept u door deze
magische handelingen een zekere sfeer. En deze sfeer betekent het aantrekken van krachten.
Deze krachten gaan met u. Deze krachten zullen op u inwerken. Dit is een normaal gebeuren.
Anders zou in een slachthuis voortdurend een geest zich moeten materialiseren. Dat gebeurt
niet. Maar wanneer dezelfde bloedige offers worden gebracht met de inténtie om een geest te
doén materialiseren, dan komt er een geest te voorschijn. Waarom? Omdat hier de gerichte
gedachte of de bewuste gedachtekracht als directe en gerichte uitstraling noodzakelijk is om
de band te scheppen tussen de geest en een bepaald materieel iets, waarin die geest kan
werken of waaruit die geest kan werken buiten haar eigen mogelijkheden om. Dit is een
verschil. Het is geen tegenspraak, maar het is een verschil van waarde. En daaruit volgt dan
weer dat mensen, die onbewust magische praktijken verrichten, dit meestal alleen doen met
betrekking tot hun eigen instelling en daarmee - maar alleen diffuus - ook t.o.v. eigen
uitstraling. Degeen, die zich halfbewust met magie bezighoudt, schept een gerichte
gedachtenuitstraling, maar is niet in staat de mogelijke gevolgen te overzien. Hij kan zich dus
niet beschermen tegen de verschijnselen, die voor hen onverwacht komen. Vandaar dat
menigeen, die zich heeft beziggehouden met het oproepen van demonen, daaraan is ten
ondergegaan. Hij wist wel, hoe hij moest oproepen, maar niet wat de consequenties konden
zijn; hij kende niet de grote afweer; hij wist zich niet af te sluiten. Degeen, die bewust
oproept, kan de demonen uit de diepste hel roepen en hem kan niets gebeuren, omdat hij
beschikt over de machtwoorden. Daarvoor kan gebruiken: Christus, Iadalbaoth, God de Vader.
Elk woord dat Logos betekent of functie van de Logos, is scherp, omdat de gedachte daarmee
wordt gericht op de Logos en zo een band tot stand wordt gebracht. In het onbewustzijn, waar
alles diffuus is, schep ik een invloed. Maar deze is betrekkelijk, zoals water dat verdampt door
een aarden kruik. Schep ik bewust iets, dan is het een propje, dat ik uit de spanning van mijn
eigen energie haal en het richt op een bepaald doel; in beide gevallen wordt iets van mijn
wezen en kracht overgenomen door de omgeving. Maar als dit gericht geschiedt, ontstaat een
plas water; elders wordt ten hoogste wat waterdamp gevormd en verkoelt het water in de
kruik.

% Mag ik nog even terugkomen op dat wijwater? U hebt eerst gezegd, dat wanneer men zich
bewust reinigt om te zorgen dat men een bepaalde geestelijke handeling behoorlijk kan
verrichten, althans in een goede sfeer, daardoor alles is weggenomen wat minder gunstig
zou kunnen werken. Dan is dit in wezen precies hetzelfde als bij besprenkeling met
wijwater, omdat men daar de boze geesten van zich zou afwerpen, die ook de
communicatie in de kerk onmogelijk zouden kunnen maken.

Inderdaad. Met andere woorden bevestigt u ook de stelling, die wij naar voren hebben

gebracht in mijn inleiding (ik neem tenminste aan dat dit niet verzuimd zal zijn), nl. dat de

innerlijke gedachtenkracht, de persoonlijke instelling en afstemmming van eigen wezen, in de
plaats kan treden van al het uiterlijke. En dit geldt natuurlijk ook bij het gebruik van reinigen

072 — PSYCHOLOGIE EN PRAKTISCHE MAGIE 13



Orde der Verdraagzamen

de middelen of van wijwater. Maar met het wijwater geschiedt nog iets vreemds. Omdat echter
de meesten zich niet bewust zijn van het feit, dat dit gewijd water is, heeft het bijna geen
uitwerking; m.a.w. door het onbewustzijn der gelovigen wonen in vele kerken meer demonen
dan engelen.

% In het westen is het algemeen de gewoonte om bij verschillende gelegenheden elkaar de
rechterhand toe te steken en te drukken. Een Chinees heb ik vaak zijn eigen hand zien
drukken. Zit er in het drukken van elkanders rechterhand ook een magische betekenis?

Ik moet u hier waarschijnlijk teleurstellen, maar wij schudden de hand om de geslotenheid van

de keten aan te geven. Dat doen niet alleen Chinezen maar vele oosterse volken. Of wij tonen

(bij andere volken) de handen gevouwen; een groet van eerbied en sluiting van de keten. Mijn

wezen is gesloten en mijn begrip sluit u in. Maar de westerling (sta mij toe een niet

denigrerend bedoelde uitdrukking te gebruiken als barbaar) vond het noodzakelijk te laten zien

dat zijn wapenvoerende hand leeg was; door die aan de ander te geven, gaf hij hem z.g.

zekerheid. Totdat hij leerde om de z.g. genadedolk te hanteren. En daarmee was hij, geloof ik,

gevaarlijker. Want, waar wij de keten sluiten, daar sluiten wij tevens elke mogelijkheid tot
misbruik uit. Maar de westerling schudt de rechterhand en draagt het wapen achter zich.

<% Maar de westerling kent ook weer datzelfde manuaal, dat de oosterling en de Chinees
gebruiken, nl. een keten te vormen met beide gekruiste handen, waardoor verschillende
personen worden verbonden.
Nu komen wij van een dagelijks gebruik tot een meer magisch gebruik. Wanneer wij een keten
sluiten, dan geven wij hiermee symbolisch de eenheid van alle aanwezigen weer. Zo zal een
ieder zichzelf offeren in die keten, zich daaraan overgeven en de kracht van het geheel der
keten in zichzelf beseffen. Daardoor ontstaat een grotere eenheid, die dus qua afstemming
meer algemeen en daardoor vaak meer kosmisch is dan elk afzonderlijk. De gesloten keten
schept grotere magnetische krachten dan de eenling kan opbrengen; geeft betere mystieke
verhoudingen dan in één persoon kan bestaan en - mits op de juiste wijze en met juiste
intentie gesloten - geeft zij verder een zodanige algehele instelling, dat er veel hogere
trillingen en krachten door u kunnen worden ontvangen dan mogelijk zou zijn door de eenling
of door allen afzonderlijk. Maar kunnen de geesten elkander beroeren, kunnen de gedachten
een absolute eenheid bereiken, dan is de keten evenzeer gesloten als wanneer men elkander
de handen reikt. Want dit is in de eerste plaats een astraal gebeuren, dat meestal wordt
voortgezet tot hoog in de mentale wereld.

< In het gebed sluiten wij wel de handen. Heeft dat dezelfde betekenis als het oosterse
gebaar van het sluiten van de keten?

Het is een gebaar van overgave. En dat is volgens de oosterse denk wijze niet juist. Want om
€én te zijn met God, moet het leven van God in mij zijn. Daarom zal de wetende zelden bidden
met gevouwen handen. De wetende bidt altijd met open handen, opdat de kracht in hem moge
zijn. En wanneer hij verdergaat, dan wacht hij totdat de handpalmen leven, alsof er een
gewicht van kracht op rust; eerst dan gaat hij verder. Zo is hier verschil van opvatting. En dit
stamt misschien af van de wijze, waarop het westers geloof zich heeft ontwikkeld. Het westers
geloof is er een van gezagsverhouding t.o.v. een stoffelijke macht, die een goddelijke macht
weergeeft een directe of indirecte theocratie. En daarbij is men onderdaan en slaaf. Maar de
oosterse richtingen die iets vrijer worden, beseffen dat zij slechts de handen vouwen, wanneer
zij zich afsluiten van de wereld; vandaar dat u ook heel vaak de houdingen van afgeslotenheid
ziet: ik ben in mijzelf besloten. (Yoga, niet alleen Boeddha.) Maar wanneer wordt gebeden in
cosmische zin, schep ik een band tussen mij en mijn God. Ik mag mij niet afsluiten, ik moet
mij openstellen. En dat doe ik het eenvoudigst door de levende kracht in mij te laten
doordringen. Hier is sprake van een kosmisch huwelijk a.h.w. met het Goddelijke. In het gebed
geef ik mij aan het Goddelijke, maar het Goddelijke geeft Zich ook aan mij en daarin ontstaat
een verrijking, want ik leef meer in God. En de krachten en het wezen van het Goddelijke
leven meer in mij. Vandaar dus het andere gebaar.

% Vouwden de vroege Christenen dan niet de handen?

De vroege Christenen vouwden de handen niet. Maar het was b.v. gebruikelijk dm aan hun
z.g. liefdemaal of avondmaal (dat later dus het Sacrament is geworden van sommigen of de
plechtigheid van het Avondmaal) te zitten met de handen op de tafel naast de kelk en het
bord, die men gebruikte en tijdens het gebed de handpalmen naar boven te keren. Eerst later
kwam het gebruik om de handen te vouwen.

14 072 — PSYCHOLOGIE EN PRAKTISCHE MAGIE



© Orde der Verdraagzamen Brochures

% Wat betekent het symbool van het overdragen van de brandende fakkel?

Het is een symbool, dat door de mens wordt gebruikt, maar dat waarschijnlijk voor een deel is
te danken aan oude inwijdingsplechtigheden. Herinner U dat bij sommige
inwijdingsplechtigheden een mens in een labyrinth werd gebracht, waarin hij door het duister
dwaalde en zich aan vele gevaren en gesuggereerde gevaren zag bloot gesteld. Dan werd hem
het licht gegeven wanneer hij bij de ruimte kwam, waarin de broederschap der ingewijden
bijeen was, doordat hij een fakkel zag, een licht, waarmee hij werd binnengeleid. Zo werd de
fakkel het symbool van weten, bewustzijn of inwijding. Het gebaar van het overdragen van de
fakkel is in vele gevallen geworden tot het symbool van het overdragen van een kracht of van
een bewust zijn. Het is een typisch voorbeeld van een magie, waarmee men tracht zich te
verbinden met het verleden en daardoor in feite met heroén en goden, die niet meer op aarde
leven. U vindt dat bij de Olympische Spelen. Daar wordt een fakkel met Grieks vuur gebracht
en daaraan wordt het vuur van het feest ontstoken. Hier wordt het oude Griekenland met de
fakkel, het licht van de oude Olympiade, gebracht naar de nieuwe Olympiade om zo een
symbolische gelijkheid tot stand te brengen. Ook weer een vorm dus van onbewuste en vaak
verkeerd gerichte magie.

<% Ik heb nog niet begrepen, hoe dat precies zit met dat mannelijk en vrouwelijk. Er werd nl.
gezegd, dat om, de magie goed te kunnen bedrijven het noodzakelijk is, dat er een eenheid
bestaat tussen het mannelijk en het vrouwelijk element, een evenwicht. En dat de mens
moet proberen om een zeker tekort in zichzelf aan te vullen. Er werd toen ook gezegd, dat
het vrouwelijke wezen voor het grootste gedeelte ook vrouwelijk is en het mannelijke
wezen in sterke mate mannelijk. Ik heb altijd gemeend, dat het fifty-fifty was, omdat de
man oorspronkelijk van een man én een vrouw afstamt en dit altijd doorgaat. Maar nu hoor
ik dat de geestelijke balans heel anders kan liggen. Zou u daarover iets willen zeggen?
Ik wil trachten dit te doen. Mannelijk en vrouwelijk, gebruikt in deze en in magische zin, geeft
aan het eigen levensritme, de eigen invloeden van het mannelijke en het vrouwelijke. Wij zien
b.v., dat het levensritme van een man 23-daags is en van een vrouw ongeveer 28-daags. Dat
zijn kennelijke verschillen, die dus door de chromosomen a.h.w. al bepaald zijn. En dat wil dus
zeggen, dat de uitstralingen, die kunnen worden opgewekt, de innerlijke sfeer die kan worden
geschapen, of zo ge wilt het instrument dat de geest hanteert, andere eigenschappen heeft. En
deze eigenschappen zullen zich uitstrekken over alle voertuigen, die nog zeer fijn-stoffelijk
zijn, zodat de geest zelf niet mannelijk en niet vrouwelijk is. Zij is onzijdig of moeten wij
zeggen: androgyne. Dat is misschien nog beter. In de lagere sferen is men b.v. man met een
zeker percentage vrouwelijke eigenschappen. Ook dit is dus erfelijk vastgelegd, dit past in het
eigen levensritme. En het komt tot uiting in een eigen karakter, in eigen
gedachtenuitstralingen. Zo kan een vrouw dus evenzeer bepaalde mannelijke kwaliteiten
hebben; die liggen lichamelijk vast en werken dus in alles doen. Dat ligt in de
hormoonsecreties. Dat ligt in de wijze van denken, van reageren, het erkennen van
sympathieén en antipathieén zelfs. Dit alles staat daarmee in verband. Zo zal dus dat
geestelijk bestaan - al is het op zichzelf dus niet mannelijk of vrouwelijk volgens menselijke
opvattingen - gebonden zijn in uiting en prestatie aan een instrument, dat wel die
eigenschappen heeft. En daardoor wordt dus het zoeken naar aanvulling soms noodzakelijk.

Nu zijn er vele Oude tempels en genootschappen geweest, waar men dus de eenvoudigste
stoffelijke wijze gebruikte om die aanvulling tot stand te brengen. Er zijn b.v. heel veel
mysteriespelen geweest, waarbij dus laat ons zeggen de huwelijksdaad werd gesteld in het
openbaar om die eenwording uit te drukken. Dat was een magisch gebeuren, daar zag
niemand iets aanstotelijks in; het was de uitdrukking van de eenwording van een tweevoudige
verschijning van het "ene". Men gebruikte dit oorspronkelijk zelfs in tempels om daarmede
bepaalde gaven te bereiken. Dit is de oorsprong geweest van de latere tempelprostitutie.

Nu heeft men langzamerhand ontdekt, dat die stoffelijke weg wel eenvoudig maar niet altijd de
meest juiste is. Omdat - wanneer men dit stoffelijk contact zoekt - een ruw begeerte-element
zulk een grote rol kan spelen, dat het instinct het bewust richten en het bewust absorberen
van krachten overvleugelt. Waar dit het geval is, heeft de daad dus geen magisch nut meer;
zij is niet beheersbaar. En daarom is men overgegaan tot bepaalde rituele systemen, waarbij
dus in sommige secten ook nog wel de geslachtsdaad een rol speelde; en later tot bepaalde
systemen van gedachtencontacten. Op den duur maakte men zelfs gebruik van een instelling,
waarbij b.v. door gezamenlijke zang of, gezamenlijke gebaren of dans of een afwisseling daar

072 — PSYCHOLOGIE EN PRAKTISCHE MAGIE 15



Orde der Verdraagzamen

van (mannenkoor zingt en vrouwenkoor zingt) diezelfde eenheid op een ander vlak werd
gesymboliseerd. Daarbij worden de hartstochten niet zo fel in het geding gebracht en was de
uitwerking weliswaar wat minder, maar zij was beheersbaar en dat andere was niet
beheersbaar. En zo is dus een groot aantal verschillende methoden ontstaan om die aanvulling
te vinden.

Typisch is, dat wij deze zelfde methode b.v. vinden bij een kloosterlinge. Zij bidt. Zij leeft om
de mensheid te helpen. (Een Boeddhistische non doet dat ook.) Maar wat zegt nu de westerse
kloosterzuster? "Ik ben de bruid van Christus." Onbewust drukt zij een sexuele verhouding uit
tussen zichzelf en de hemel en beleeft die weliswaar - althans veelal - op een ander dan zuiver
stoffelijk niveau, maar de emotie, die daarmede samengaat, bestaat in haar. Zij wordt een
krachtbron. Wanneer zij dit volledig genoeg doet, kan die kloosterlinge dus een zekere
magische kracht verwerven. Maar zij staat buiten de gemeenschap en weet vaak niet, hoe die
kracht te richten. De kracht wordt gewekt en gaat teloor in het nutteloze, omdat de realiteit
niet wordt beseft. Hier heeft u dus een typisch voorbeeld van hoe dat kan.

7

% U heeft het in de inleiding ook over dansen gehad als magisch gebruik dat bij primitieve
volkeren nog veel in zwang is. Nu heb ik daarvan ook afbeeldingen gezien (op de televisie)
van Zuid-Amerikaans indianendansen. Wat opvalt is altijd het stampen met de voeten op
de aarde. Is dat om de gemeenschap, het verband tussen de mensen en de aarde aan te
duiden?

Ook hier moet ik u waarschijnlijk teleurstellen Een dergelijke, stampen is niet een contact
vaststellen met de aarde, maar het is schokken teweeg brengen in het eigen "ik"; ritmische
schokken, die het hele lichaam beheersen, zodat een trilling a.h.w. (het ritme) doordringt in
elke spier in elke vezel en zo het geheel kan overvleugelen. Hetzelfde kunt u krijgen als u b.v.
in een motorvoertuig zit dat een regelmatige én betrekkelijk trage trilling heeft. Er ontstaat
dan niet alleen een vermoeidheid maar een versuffing die in sommige gevallen tot een roes
kan leiden; alleen maar die beweging. En als u dit nu weet dan kunt u begrijpen dat deze
primitieven zelfs in hun overgave niet alleen in de dans een wil om te beleven uitbeelden,
maar dat zij die helemaal in zich willen laten doordringen. Vandaar ook dat dus zoveel van
deze dansen voeren tot een voortzetting, die men dan met de term "orgieén" pleegt aan te
duiden. Maar dat is geheel verloren gegaan in een wereld, die voor de stof niet reéel is. Men
geeft daaraan uiting op zijn eigen wijze. Dit is een vorm van - laat ons zeggen - soms zwarte
maar vaak ook groene magie. Wanneer wij de mooambo-varianten(?) krijgen, dan vinden wij
daarin wel degelijk witte magie, maar wij noemen haar groen, omdat zij is gebaseerd op
natuurlijke werkingen en waarden in de mens zelf het gebruik van natuurlijke krachten en
bestanddelen.

Vrienden, wanneer ik nog een ogenblik uw aandacht mag vragen om te sluiten, zou ik nog
graag het volgende onder uw aandacht willen brengen. Natuurlijk is dit voor u niet meer
noodzakelijk, maar ik zou mijzelf schuldig achten, als ik onvolledig zou zijn.

Wanneer wij spreken over magie, dan denkt menigeen daaraan als iets, dat ver van hem af
ligt. Maar de werkelijke magie is vlak bij. Het is niet het buitengewone, het sensationele dat
menigeen daarin denkt te vinden. Het is een normaal aspect van uw eigen leven, opdat uw
geestelijke voertuigen en dat deel van uw bewustzijn dat niet geheel doordringt, gezamenlijk
kunnen inwerken op u en door u op andere krachten in de materie en in bepaalde sferen.

Wanneer u bang bent voor een bepaald iets, u vreest dit in de magie in het leven, dan zult u
ofwel die vrees moeten overwinnen door het in de ogen te zien, dan wel u er van af moeten
wenden.

Wanneer men bezig is met magie, is er altijd tegenwoordigheid van geest nodig. Men moet op
elke onverwachte gebeurtenis of verandering a.h.w. ingesteld zijn. Maar indien u gelooft in een
cosmische kracht, in een lichtkracht, dan is deze en de innerlijke verbondenheid, die u
daarmee voelt, altijd de bescherming. Ook wanneer u uit uw lichaam zult treden en een ogen-
lik leven in een andere wereld of sfeer, zo is nog het kennen alleen van een dergelijke begrip
voldoende.

Nu kunt u deze dingen denken: Wanneer u dus denkt "in de naam van de Almachtige God",
dan bent u vrij van demonen. Zij kunnen daar niet tegenop. Maar wanneer u in de materie
bezig bent met die magische formule of bezwering, dan krijgt u heel vaak termen, die absoluut
zinloos schijnen of zelfs zijn. Hier spreekt dan niet meer de rede maar ergens het verleden van

16 072 — PSYCHOLOGIE EN PRAKTISCHE MAGIE



© Orde der Verdraagzamen Brochures

de mens. Misschien gebruikt u woorden uit dode talen en Godsbegrippen, die reeds lang niet
meer op aarde bestaan. En in de schijnbare zinloosheid of onzinnigheid zelfs van hetgeen u
zegt en doet, herwint u ergens een natuurlijk ritme. Al de krachten zijn belangrijk voor u,
zolang u ze kunt gebruiken. Het experiment om het experiment is vaak nutteloos en
gevaarlijk. Slechts als oefening is het toegelaten. En om goed te kunnen experimenteren moet
men althans iets weten omtrent zijn eigen karakter en inzichten en enig psychologisch inzicht
bezitten.

Wanneer mijn vriend u heeft verteld, hoe alle dingen in de magie ten slotte weer zijn terug te
voeren tot twee waarden, dan heeft hij daarbij gefaald en u niet alles genoemd. Hij heeft u
b.v. niet getoond de Ouraburos, de slang die zichzelf verslindt. De uitdrukking van het in
zichzelf kerende en daardoor zichzelf vruchtbaar makende of scheppend makende in de mens,
waarbij de gedachte het wezen bevrucht en uit deze bevruchting de wereld (het spiegelbeeld
van God) wordt geboren. Hij zal u niet hebben gesproken over magische spreuken en rituelen.
Maar geloof mij, er zijn woorden, die - hoe zinloos zij ook heten - toch grote uitwerking
hebben. Men behoeft de klank niet te begrijpen, wanneer men haar slechts gevoelt. Wanneer
ik .b.v. de gewone klank AEIOUI herhaal en ik voeg daaraan bepaalde namen toe, dan heb ik
ook een voor het westen aanvaardbaar klank geheel geschapen, dat teruggrijpt naar de
innerlijke mens.

Vraag u daarom nooit af, of de magie zin heeft volgens de rede, maar vraag u af, of ze zin
heeft voor uw gevoel. Leer beseffen, dat in het dagelijks leven en in de praktijk van het
dagelijks leven meer magie voorkomt dan men oorspronkelijk zou denken. En dat wat ik hier
nu noem in een klank, die toch wel heilig kan zijn, heel vaak wordt weerkaatst in de schijnbaar
zinloze herhaling van enkele woorden in een lied, dat dan dezelfde magische werking kan
hebben. Dat rituele gebaren en de rituele dans soms in een eenvoudig gewoontegebaar
weerkaatst kunnen worden én daar een ongeveer gelijke werking kunnen hebben.

Vraag u af: Wat doet mijn gevoelens werkelijk overvloeien? Wat geeft mij een gevoel van
verbondenheid met het Al, ook in het dagelijks leven? En zonder dan daarmee onmiddellijk
wonderdadig en wonderbaarlijk te willen werken, schep rond u harmonie, waaruit u kracht en
begrip put en geef dit aan de wereld; want door te geven ontvangt gij.

En zo wordt de magische keten gesloten, waarin de mens deel is van het verbond der grote
Heirscharen, der grote Krachten van het Al, de krachten der mensheid van het verleden en van
de toekomst,

Gij zijt deel van een keten, die eens waarlijk wordt gevormd aan het einde der tijden, wanneer
allen hun plaats hebben gevonden, maar die gij reeds nu voor uzelf werkelijk kunt maken,
indien gij anderen kunt aanvaarden en accepteren; en de eenvoudige dingen, die uit uw gevoel
opwellen aan gebaar, aan reactie, zoveel mogelijk tracht om te zetten in een vorm, waarin de
betekenis, die zij voor u hebben, overvloeit naar een ander. En ten laatste, mijne vrienden, sta
mij toe u erop te wijzen dat een ieder, die resultaten vraagt van magie, ook van practische
magie zelf werke. Er is niemand, die voor u de magie produceert. U kunt haar slechts zelf
realiseren; en wel door te werken met de waarden van uw gevoel, aangepast aan de wereld en
de mogelijkheden, waarin u leeft.

Leer elke dag, waarin duizend mogelijkheden zijn om krachten op te nemen of krachten te
verliezen, de gevoelswaarde zo te doen spreken, dat zij harmonie zeggen, eenheid met uw
omgeving, met de mensheid. En u zult ontdekken, dat er krachten tot u komen. Zonder u -
met of zonder doel - af van uw werk, van de mensheid, van het Al door verzet, door ergernis
of door terugwijzing en ge zult ontdekken dat dit u meer krachten kost dan ge daar door ooit
kunt herwinnen.

Leven betekent: het zoeken naar de eenheid, hetwelk is het principe der magie. Het vinden
van eenheid is de oplossing van menig psychologisch probleem. En dat is de kern van elke
godsdienst, de kern van alle leven voor het westen zowel als voor het oosten. Tracht daarom,
mijne vrienden, voor uzelf het "Omnes in omnia" en Omnia in omnes" te begrijpen. “Allen in
alles” en “alles in allen”. Want hier in ligt de overwinning. De band, die alles bindt, die de
krachten uit alle sferen kenbaar doet worden op uw wereld, leert u het Goddelijk Principe en
de Goddelijke Wet kennen en manifesteert en verrijkt u, zonder dat ge daarvoor plechtstatig

072 — PSYCHOLOGIE EN PRAKTISCHE MAGIE 17



Orde der Verdraagzamen

wordt of een grote magische bezwering uitspreekt, want uit uw gedachten vloeit het resultaat
voort.

En nu zult gij mij misschien toestaan afscheid van u te nemen. Want, vrienden, ik ben u zeer
dankbaar, dat u mij zo vriendelijk hebt te woord gestaan en ik hoop, dat mijn antwoorden uw
verwachtingen niet te zeer hebben beschaamd. Het was mij een vreugde, dit onderwerp voor u
te mogen voorbereiden.

18 072 — PSYCHOLOGIE EN PRAKTISCHE MAGIE



	PSYCHOLOGIE EN PRACTISCHE MAGIE.
	De magie van het geluid.


