
© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

072 – PSYCHOLOGIE EN PRAKTISCHE MAGIE 1

PSYCHOLOGIE EN PRACTISCHE MAGIE. 

Wanneer wij spreken over magie, dan wekt dit een gevoel van iets vreemds, verborgens, 
geheimzinnigs. En slechts weinig mensen realiseren zich, waar de eigenlijke kern van het 
magisch gebeuren is gelegen. Hedenavond zullen wij beginnen vast te stellen wat de kern is 
van de magie en pas daarna kunnen we eventueel spreken over haar toepassing. 

Wanneer ik nu zeg "magie", dan kom ik tot de conclusie dat ik een woord gebruik, dat buiten 
het redelijke valt, dus buiten het normale leven, het normale besef van de mens. Het is 
gebaseerd op wat de psycholoog noemt: het onderbewustzijn, en in heel veel gevallen zullen 
we in de magie dus ook zuiver psychologische drijfveren aantreffen en wat meer is; 
psychologisch eenvoudig verklaarbare reacties. 

De grote drijfveren, die wij op de achtergrond van elk psychologisch onderzoek weer vinden, 
zijn eenvoudig; angst, begeerte, honger. En wanneer wij ons bezighouden met het 
beschouwen van de verschillende magische riten, die overal worden volvoerd en met de 
gebruiken die vandaag aan de dag nog bestaan, komen wij tot de ontdekking, dat het 
inderdaad ergens klopt. Wat denkt u b.v. van een maaltijd? Een maaltijd, die symbolisch wordt 
genuttigd in de Rooms Katholieke kerk, wanneer men b.v. tijdens het misoffer of er na 
communiceert; waarbij dus officieel brood en wijn worden gedeeld, ofschoon dit tegenwoordig 
niet meer zo wordt gedaan. Wanneer wij te maken krijgen met bepaalde 
inwijdingsgenootschappen, vinden wij heel vaak na de bijeenkomst een gemeenschappelijke 
maaltijd. Als wij de beschrijvingen lezen van een heksensabbath, dan is een 
gemeenschappelijke maaltijd daarvan een belangrijk deel. 

U zult dus begrijpen, dat er ergens een associatie moet zijn te vinden; een associatie b.v. 
tussen eten en het magisch gebeuren. Maar we vinden deze associatie ook elders op een heel 
andere manier. Indien het uw belangstelling heeft, zou ik hier eens willen ingaan op een 
element van de paradijsmythe. Deze wil ik dan bezien uit een zuiver psychologisch standpunt. 

Adam en Eva worden uit het paradijs verdreven. Daarbij vernemen wij dat Adam van een 
appel eet, die Eva hem aanbiedt. We weten dat in vele streken lange tijd het gebruik heeft 
bestaan, dat een jongeman, die een meisje had uitgezocht om met haar te dansen of om wat 
anders, misschien zelfs om haar te huwen, haar een appel overhandigde. In sommige streken 
van Duitsland bestaat dit gebruik nog. Wij mogen dus aannemen, dat hier niet alleen op een 
vegetarische maaltijd wordt gezinspeeld maar wel degelijk op een voor de persoonlijkheid 
ingrijpend gebeuren. 

Nu worden Adam en Eva uit het paradijs verjaagd. Maar wat gebeurt er? Zij bedekken hun 
schaamte met bladeren. Is dat logisch? Volgens mij niet. Want per slot van rekening, je 
schamen voor naaktheid kun je alleen doen, als je weet dat er kleren bestaan. En volgens 
geen enkel deel van de opzet of beschrijving kunnen we ook maar vermoeden dat er in het 
paradijs kleding bestond. We mogen dus aannemen, dat er iets anders is. En nu ontdekken wij 
dat het sexsueel element zowel in vele godsdiensten als ook bij vele magische riten een grote 
rol heeft gespeeld. Wij ontdekken b.v. dat vele magiërs (bij de pygmeeën bestaat hiervan een 
sterk voorbeeld) de schaamdelen bedekt houden in het normale leven, maar tijdens een 
magische ritus deze onbedekt laten. Waarom? 

Gewoonlijk schermt men de magische invloed af, die naar men veronderstelt daarvan uitgaat. 
Maar tijdens het ritueel moet deze vrijelijk kunnen uitstralen. Wij treffen hier dus een 
verschijnsel aan, dat op het ogenblik bij primitieve volkeren bestaat, dat in het verleden in de 
historie van menig volk en menige religie is aan te tonen en dat we zelfs hier er daar 
terugvinden in de oude mysteriën. Zelfs bij de Eleusinische mysteriën vinden wij in het 
mysteriespel - dat voor de menigte, dus voor alle aanwezigen en niet alleen voor de 
ingewijden wordt opgevoerd - eveneens een dergelijk symbool, nl. een ogenblik, dat er iets 
wordt ontbloot om te symboliseren dat er een groots gebeuren plaatsvindt. 



Orde der Verdraagzamen 

072 – PSYCHOLOGIE EN PRAKTISCHE MAGIE 2

Ja, dan vraag je je toch wel af; Is het misschien zo, dat de mens ook zijn sexuele drift eigenlijk 
gebruikt als basis van de magie? Ik meen, dat ik dit bevestigend mag beantwoorden. 

Om u hiervan niet teveel te vertellen maar alleen enkele voorbeelden te geven: Wij kunnen 
bewijzen dat van de oudheid af tot op heden toe het sexuele, en de copulatie een rol spelen bij 
de magische gebruiken en zeden van groepen, die zich sterk met het paranormale en het 
occulte bezighouden. Een ommekeer daarvan vinden wij in degenen, die een absolute 
onthouding beoefenen maar tegelijk deze kracht weer op een ander niveau gaan gebruiken, 
zodat ook hier het sexueel element wel degelijk is vertegenwoordigd. 

Dan de kwestie angst. In het begin van het magisch werken van de mens bestaat er een angst 
voor alle dingen. De eenvoudige verklaring die men geeft, als er iets is mislukt, is, dat een 
boze geest heeft ingegrepen. Als een jager verkeerd richt, waardoor zijn pijl het doel mist, dan 
is het een boze geest, die de pijl heeft afgedreven en ligt de schuld niet bij hem, die verkeerd 
heeft geschoten. Wanneer er ergens een gevaar dreigt, dan zijn het demonen. Is er een 
verscheurend dier in de buurt, dan is het een demon die het drijft, of misschien is het zelf een 
demon. 

Later ontstaat de sterrenkunde; en gaat men ontdekken, dat er invloeden bestaan, die volgens 
zekere regels werken en een zekere regelmaat hebben. En dan komt men tot de gedachte, dat 
het Al is verdeeld in groepen van goden (we vinden dit o.m. terug in de leer van Zoroaster en 
dat deze groepen invloed hebben o.m. door de planeten, die zelf ook een persoonlijkheid 
bezitten en zo de mens mogelijkheden geven. Maar tot zelfs in de Griekse tijd toe wordt 
geloofd, dat het lot bepaald is. 

De angst voor demonen, de angst voor al dat gebeuren voert tot een bestrijding van de angst. 
En deze bestrijding van de angst vinden wij in inwijdingsgebruiken, waarvan ik er 
kortheidshalve maar één zal noemen, nl. het gebruik van de z.g. symbolische dood. 

Het is heel eenvoudig: Men brengt een neofiet in een kamer, die geheel donker is gehouden en 
lichtdicht kan worden afgesloten. Er brandt een rood licht, er staat een doodkist; in het deksel 
is ter hoogte van het gelaat een gat gemaakt. De neofiet wordt erin gelegd en na verloop van 
tijd wordt het licht zwakker en dooft geheel. In de stilte wordt hij geconfronteerd met zichzelf 
en dat beseft hij niet. Het zwart wordt zwarter, er komen schimmen, er komt een soort 
vreemd licht; en hij ziet allerhand fantastische gestalten - gewoonlijk ten dele astrale wezens, 
andere die werkelijk bestaan - en ziet daarin op den duur zijn eigen dierlijk evenbeeld. 
Wanneer hij die proef goed doorstaat, zal hij ook andere elementen zien. Hij zal beseffen, dat 
er lichtende wezens zijn en zal ten slotte soms de ideale gestalte, die hijzelf is, mogen 
aanschouwen in een roes die gemeenlijk niet meer dan 3 uren duurt. U zult begrijpen, dat de 
mens hierdoor zijn angst voor de dood wil overwinnen. 

De angst voor de dood speelt ook in het dagelijks leven een rol. We weten dat heel veel 
mensen ertoe overgaan iets te geloven of iets te aanvaarden, alleen omdat ze bang zijn voor 
die dood. Ook deze motivering zal altijd een rol spelen. En zo is het psychologisch verklaarbaar 
dat een mens, die nergens meer hoop en houvast hoeft, grijpt naar het onbekende; grijpt naar 
iets, dat op zichzelf absoluut zinloos kan zijn en dit zinloze gaat omzetten in een voor hem 
vaste waarde. En nu het typische: doordat hij zich daarop onderbewust baseert, valt de vrees 
weg en komen eigenschappen naar voren, die tot dusver door de vrees worden onderdrukt. 
Hier heeft u dus zeer in het kort, als inleiding eigenlijk, een kleine geschiedenis van 
motiverende factoren in de magie. 

Wanneer wij nu als een normaal, redelijk en wetenschappelijk denkend mens willen redeneren, 
dan zeggen we dus: Kijk eens, die magie is alleen een poging om te ontvluchten aan een 
gevreesde of onontkoombare werkelijkheid, dan wel om aan eigen begeren tegemoet te 
komen. In de motieven kan dat vaak waar zijn. Maar zodra u iets verdergaat, dan komen we in 
de parapsychologie terecht en ontdekken dat de mens - zelfs als wij aannemen dat hij 
helemaal niet door geesten wordt beïnvloed of dat er geen demonen bestaan - toch feitelijk in 
de toekomst kan zien. We ontdekken dat er feitelijk een mogelijkheid bestaat om iemand te 
genezen. We ontdekken dat er inderdaad predicties, voorspellingen, waarnemingen in tijd en 
ruimte mogelijk zijn, dat inzicht kan worden verkregen in het leven van een mens of in een 
gebeurtenis uit het verleden. En dan weten we welt dat het hier en daar met fouten gepaard 
gaat, maar het aantal treffers dat boven de toevalsfactor ligt, is wel zo groot, dat we deze 
feiten voor bewezen kunnen aannemen. 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

072 – PSYCHOLOGIE EN PRAKTISCHE MAGIE 3

Hier zou dus de psycholoog moeten stellen; Op het ogenblik dat er in een mens een zekere 
geloofswaarde, een zekere aanvaarding of een zeker zelfvertrouwen leeft, kan hij in een 
toestand, waarin het onderbewuste de overhand krijgt, prestaties verrichten, die niet te 
verklaren zijn in het zuiver redelijke vlak. Dit brengt met zich mede, dat we de nadruk wel 
eens mogen leggen op de magie en wel op de practische magie, zoals deze in het dagelijks 
leven voorkomt. Ik wil proberen u in vogelvlucht - want volledig kunnen we helaas niet zijn - 
enkele voorbeelden te geven van een magisch gebruik, dat in de tijd, waarin u leeft, bestaat 
maar dat niet meer als magisch wordt erkend. 

De magie van het geluid. 

Heeft u wel eens opgemerkt, hoe bepaalde predikanten en staatslieden op een zeer bijzondere 
wijze hun woorden weten te brengen? Welk een klank daarin ligt? Het eigenaardige is nu, dat 
juist degenen, die een zekere monotonie weten te bereiken, de grootste invloed hebben op de 
mens. Cadans van geluid verdooft de toehoorder een beetje; het brengt het onderbewuste 
naar buiten. Hetzelfde zouden wij ook kunnen zien gebeuren, wanneer wij b.v. twee jonge 
mensen samen zien. Als zij op een bankje zitten, dan gaat het zo'n tijdje van: "Schat, hou je 
nog van me? Schat." Dat gaat heen en weer. Men zou zeggen, dat het absoluut zinloos is. Dat 
heeft geen rede, er is niets in te vinden dat zin heeft. O, maar u vergist zich. Hier is de magie 
aan het woord. hier gaat men onbewust a.h.w. de partner beïnvloeden. Men schept een sfeer, 
die afsluit van de omgeving. En men leert elkaar in die schijnbaar onzinnige woorden veel 
beter kennen en schept een veel sterkere onderlinge band dan ooit mogelijk is in een redelijk 
betoog. Ik heb er tenminste nog nooit van gehoord, dat iemand succes heeft gehad (een man 
bij een vrouw of een vrouw bij een man) met een dissertatie over b.v. vrouwenemancipatie of 
een nieuwe belastingwetgeving. Neen, het is juist het eigenaardige ritme. 

Klank kan worden gebruikt om een invloed te scheppen. In die klank speelt de monotonie een 
rol. U kunt dat b.v. vaststellen, wanneer u de Bolero van Ravel hoort, die in heel veel mensen 
een enigszins eigenaardige spanning wekt of de behoefte om het ritme te gaan meetikken of 
de eentonige melodie te herhalen. U kunt dit ongetwijfeld ook horen bij de moderne 
dansmuziek, die in zeer vele gevallen is opgebouwd op practisch alleen ritme en die in het 
eentonig bonken de onderbewuste drang van leven doet ontstaan en daardoor de ernst en de 
weerzin tegen het dagelijks bestaan wegvaagt. 

Wanneer u gaat kijken bij de magiërs of bij de negers (de voodoo), dan zult u precies 
hetzelfde opmerken. Daar ratelen de trommen of klinken eentonige woorden en geluiden. 
Wanneer u in Zuid-Amerika terecht komt en u krijgt daar te maken met de hoofdmannen van 
de voodoo, dan zult u bemerken dat ze heel vaak absoluut zinloze spreuken staan op te 
zeggen, dingen waar geen rijm en geen rede in zit; maar het werkt. Het is als een betovering, 
die de mens losmaakt uit de sleur. En in die toestand - en dat is gelukkig aangetoond - zijn er 
meisjes, die rustig een handvol glooiende kolen op hun hoofd leggen, zonder dat ze 
brandwonden krijgen. We weten dat elders bij bepaalde Mohammedaanse feesten sommige 
van de dansers zich met messen steken; kortom, ze zouden dodelijk gewond moeten zijn, ze 
verliezen veel bloed, maar na enkele uren zijn ze weer als nieuw. Er heeft een 
regeneratieproces ingezet, dat niet normaal is. Dit is magie. 

Wanneer u met een andere mens spreekt, dan kunt u dus zeer practisch deze magische wet 
toepassen. Wat ik wil zeggen, dat moet a.h.w. meeklinken in mijn stem. Ik moet een zeker 
ritme brengen en vooral moet ik niet teveel op de redelijkheid alleen afgaan. Ik moet een sfeer 
scheppen. Door die sfeer wordt een verstaan mogelijk en wat meer is, ik kan soms zelf 
puttend uit een onderbewustzijn of zelfs andere bronnen juistere waarden beseffen en te berde 
brengen dan anders mogelijk is. 

Een andere vorm van magie vinden wij b.v. in het gebruik van geuren. 

De meeste kerken en heel veel andere groeperingen maken gebruik van reukmiddelen als 
wierook, myrrhe en samengestelde parfums. De magiër maakt gebruik van zijn z.g. magische 
reukmiddelen. Iemand, die een ander wil veroveren, maakt daarvan ook vaak gebruik. U moet 
niet denken, dat het voor niets is. De geur, die in uw huis hangt, bepaalt voor een gedeelte de 
sfeer; niet alleen voor uzelf maar ook voor anderen. En die sfeer zal daarnaast vaak bepalen, 
welke entiteiten u aantrekt. Dat is een punt, waarop we zo dadelijk terug komen. Dus, schep 
een voor u juiste en harmonische sfeer door b.v. het juiste geluid te produceren en door te 



Orde der Verdraagzamen 

072 – PSYCHOLOGIE EN PRAKTISCHE MAGIE 4

zorgen dat er de juiste geur hangt. Kies uw kleuren juist, want ook kleur heeft een magische 
betekenis. Kleur is niet alleen - zoals u misschien denkt - een zuiver psychologische 
beïnvloeding. Het is niet alleen - zoals een psycholoog zou zeggen - een associatie, die de 
kleur teweeg brengt. Neen. Er is een andere invloed bij gekomen. 

U heeft misschien wel eens gehoord, dat aan bepaalde goden en aan planeten een bepaalde 
kleur wordt toegekend. Wanneer u dit weet, dan zult u ook beseffen dat die invloed wel eens 
in de weerkaatste trilling van het kleurige vlak zou kunnen liggen. De kleurencombinatie die u 
kiest, bepaalt de sfeer, bepaalt datgene wat u ondergaat, maar ook wat een ander ondergaat. 
Zo wordt een grote invloed geschapen. 

Dan kennen we verder in het dagelijks leven ook nog de eenvoudige methode der beweging. 

Bij de magiërs vinden we heel vaak het gebaar; we vinden bij hen ver der ook een soort dans 
en in sommige gevallen een roes en razernij van beweging, die in een, toestand van 
verrukking pleegt te eindigen. De manier, waarop u zich beweegt, mag niet willekeurig zijn. 
Want op het ogenblik dat u beweging schept, schept u ritme. U schept voor uzelf innerlijk een 
ritme, dat voor het lichaam o.a. merkbaar wordt in de al dan niet ritmische prikkels, die de 
evenwichtsorganen ervaren. Voor anderen schept u een visueel beeld van beweging. Denk ook 
niet, dat teveel beweging goed is. Want een visueel beeld moet een zekere rust behouden. Dat 
weten de grote etaleurs tegenwoordig ook wel. Wanneer je een artikel met nadruk wilt 
etaleren, dan wordt dat uitgespreid in een leegte. Wanneer een advertentie een bijzondere 
indruk moet maken, dan staan er enkele grote, duidelijke woorden, omgeven door een vlak 
wit, in ieder geval een blanke ruimte. Ook alweer, omdat daardoor het oog wordt getrokken en 
geboeid. Een eenvoudig gebaar zegt veel. Een overmaat van gebaren vermoeit en maakt 
belachelijk. 

Een gebaar, dat ik maak, is dus een ritme. Een ritme, dat anderen door de ogen absorberen, 
maar in hun denken meebeleven. Dan kan ik ook met gebaren anderen wel degelijk innerlijk 
veranderen en krachten toezenden en ontnemen. Wanneer wij verder denken aan de 
eenvoudige gebruiken als handoplegging, instralen door een magnetiseur enz., dan komen we 
tot de conclusie dat hier wel degelijk ook een element meespeelt van "het gebaar zegt meer 
dan iets anders". Want iemand, die eerlijk is en zich lange tijd met de magie heeft 
beziggehouden, zal u vertellen, dat alle magische impedimenta, alle instrumenten eigenlijk 
overbodig zijn. Je hebt geen zegels nodig en geen magische dolken en zwaarden, wanneer je 
denken scherp genoeg is geconcentreerd, wanneer je innerlijk datgene tot stand kunt brengen, 
wat voor het magisch bereiken noodzakelijk is. 

En daarmee heb ik geloof ik weer een belangrijk punt aangesneden. Alles, wat wij in het 
dagelijks leven dus kunnen beschouwen als magie, is in feite een hulpmiddel. Een hulpmiddel, 
waardoor men bewust of onbewust de voor zich gewenste toestand schept. 

En nu moet ik iets gaan vertellen, waarmee een psycholoog het maar ten dele eens is. 
Wanneer ik hier zo dadelijk ga spreken over astrale en andere fijnstoffelijke werelden, dan zal 
de doorsneepsycholoog en psychiater er de voorkeur aan geven te spreken over: de innerlijke 
wereld of de innerlijke belevingswereld van de mens. Ik meen terecht te mogen stellen, dat die 
wereld niet alleen innerlijk is, maar ook buiten de mens bestaat. Wel ben ik ervan overtuigd, 
dat het innerlijk van de mens bepaalt, welke vormen en krachten hij uit zo'n sfeer tot zich 
trekt en eventueel verwerkelijkt. De toestand ligt als volgt. 

Er is een astrale sfeer. Deze astrale sfeer wordt ook door de mens zelf beroerd. Indien die 
mens iets, wat intens gemeen is in zijn gedachte heeft of wanneer hij een sfeer heeft 
geschapen (bewust of onbewust), die onaanvaardbaar, en harmonisch is, dan zullen alle 
niet-harmonische of onvolmaakte elementen (de oude magiër zou zeggen; de kinderen van 
Ahriman) zich rond zo'n mens kunnen groeperen. Hij wordt a.h.w. ten dele bezeten. Die 
bezetenheid zal heel vaak tot uiting komen op een eigenaardige manier. We zien dat de mens 
geobsedeerd wordt door bepaalde beelden of gedachten, en het vreemde is, dat hij die 
beelden en gedachten nimmer werkelijk zal kunnen produceren. Hij durft er soms niet eens 
over te spreken of wel hij vermomt ze. Maar hij wordt achtervolgd en daardoor brengt hij rond 
zich een sfeer tot stand, waarbij steeds meer mensen kunnen worden betrokken. Zó ontstaat 
de mogelijkheid voor een astraal wezen of een demon, die zich astraal heeft geuit om op dat 
astraal gebied levenskracht te vergaren. Hij kan zich dus manifesteren; hij kan dus een zekere 
bevrediging vinden ten koste van de mens. En dat zijn dus van die dingen, die wij wel moeten 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

072 – PSYCHOLOGIE EN PRAKTISCHE MAGIE 5

vermijden. We moeten er voor zorgen, dat wij geen disharmonie scheppen met onze 
gedachten of daden. 

Nu rijst hierbij de vraag; Wat is er dan in dit verband disharmonisch? Disharmonisch is alles, 
wat verdeeldheid bevordert. Magie vraagt naar eenheid. En met de woorden van een 
psycholoog zou ik kunnen zeggen: De mens droomt terug naar de moedergeborgenheid, naar 
het absolute, bewustlevende en toch onbezorgde en haast onbewuste bestaan ergens in een 
oceaan; een oceaan van ruimte of tijd of van wat anders, een soort Nirwana. De magie maakt 
het mogelijk dat de mens die eenheid tijdelijk kan vinden, 

Er zijn overigens bewijzen te over dat men wel heel vreemde associaties heeft gehad in het 
verleden. Men heeft b.v. gedacht dat haargroei in direct verband stond met de magische 
potentie van de mens. Samson werd geschoren. Toen Apollonius van Tyana werd gearresteerd 
en voor de Romeinse Senaat gebracht, schoor men hem de haren af. Ook van heksen werden 
de haren afgeschoren. En als we nog iets dichterbij willen zoeken: we weten dat men de duivel 
van de vreemde bezetter heeft trachten uit te drijven door vaak de vrouwen maar ook de 
mannen, die zich met hem hadden afgegeven, het hoofd kaal te scheren. Hieraan ligt de 
gedachte ten grondslag van het uitbannen van het Demonische. In het oude geloof zei men 
b.v. ook: Als je in een mesthoop vrouwenhaar begraaft, dan moet je voorzichtig zijn, want er 
komen giftige slangen uit. Dat zijn zo van die geloofswaarden. Maar wij weten, dat een 
dergelijk volksgeloof weliswaar niet redelijk is, maar dat er toch ergens een reden in kan 
zitten. Want het haar wordt blijkbaar in vele gevallen gezien als een sexsymbool; het sexuele 
speelt een rol. Verder is het haar als visueel element van belang. Vandaar dat als mensen de 
aandacht willen trekken zij vaak bijzondere zorg aan hun kapsel besteden. Heel eigenaardig. 

Wij kunnen van ons standpunt uit zeggen: Wanneer ik in bepaalde sferen een magische kracht 
wil werpen om door die kracht iets tot stand te brengen, dan moet ik uitgaan van dat, wat ook 
de mens beweegt, wanneer hij probeert zich te reinigen van alle primitieve gedachten en 
dingen. Men kan dus b.v. zeggen: Ik ga iets verbranden. Zoals men vroeger ketterse boeken 
en demonische dingen verbrandde. Dan zeg je; Ik verbrand dit, want ik wil het vernietigen, U 
kunt zo goed als ieder ander een beeld nemen of een foto en zeggen; Kijk, dit is iets; dit is een 
wezen, dit is een mens, dit is een belangrijk iets. Door de foto kan ik de mens bereiken. Dit 
geloof in overdraagbaarheid vinden we o.m. hier en daar terug bij Aeschylus in zijn verhalen. 
We vinden het ook bij Plato en zelfs bij Zeno. De gedachte dus dat iets aan een afbeelding 
gedaan, wordt weerkaatst in de mens zelf. Maar wanneer ik dan de afbeelding zie als de mens 
zelf, dan trof ik die mens astraal. En dat zal een psycholoog niet aanvaarden. Hij zal zeggen; 
"Dat is onmogelijk." Maar het is wel degelijk mogelijk, dat men een deel van zijn eigen 
persoonlijkheid projecteert; en dat is slechts een voorbeeld. Waarom zou men deze projectie 
dan niet elders kunnen waarnemen en ook handelen? Waarom zou men astrale krachten niet 
kunnen aantrekken en ze gebruiken om voor een ogenblik jezelf a.h.w. te verplaatsen en zo de 
symbolische handeling, die men hier verricht te maken tot een aan het astrale of 
levenslichaam van de persoon in kwestie en niet aan de persoon zelfvolbrachte werkzaamheid? 
Dit kan leiden tot dood en het kan leiden tot genezing. Dus dames, als u rijkelijk uw foto's 
uitdeelt, u weet nu dat als er iemand onder de begiftigden is, die op dit terrein technisch 
begaafd is, dan is uw vrijgevigheid gevaarlijk. 

U heeft dezelfde gewoonte, of u het weet of niet. U hangt kruisbeelden op of u houdt een 
Jezus-voorstelling in uw vertrekken, u zet foto's neer van mensen met wie u een band voelt en 
ook van hen, die u vereert. Eigenlijk zijn dit afgodsbeelden. En wanneer ergens in het oosten 
op het ogenblik - dit is ook het dagelijks leven - overal monsterlijk grote portretten worden 
opgehangen en standbeelden worden neergezet van regerende personen, dan wordt de 
verering, die de eenvoudige mens daaraan geeft, een kracht voor de regering. Maar zou het 
haat zijn, dan zou de haat ook terugslaan. 

Door deze voorbeelden, die dus wijzen op de werking van de gedachtenkracht in de astrale 
wereld, kom ik dan aan het - volgens mij - belangrijkste maar ook laatste deel van mijn 
inleiding, nl, de eenvoudige praktijk der magie, aangepast aan de psychologische ondergrond 
van de moderne mens 

Ten eerste: 



Orde der Verdraagzamen 

072 – PSYCHOLOGIE EN PRAKTISCHE MAGIE 6

Alles, wat een bijzondere kracht, een bijzonder vermogen, een bijzondere macht weet te 
ontwikkelen, is niet ontstaan uit het redelijk denken maar uit het onbewuste, datgene wat de 
mens gewoonlijk omtrent zichzelf niet weet. Geloof, maar vooral zelfvertrouwen zijn; daartoe 
dus wel noodzakelijk. 

Ten tweede: 

Alle normale zaken of gewoonten als b.v. uw kleding, uw milieu, de kleuren die u kiest, de 
gebaren die u maakt, de manier waarop u spreekt, vormen tezamen een beeld, waardoor u 
invloed op uw omgeving uitoefent. Niet alleen op de levende mens, maar ook op een deel van 
de astrale wereld, soms ook op het deel van de levensenergie, waarin het levenslichaam 
bestaat. Zo kunt u dus op anderen invloed uitoefenen. Een gunstige invloed hebben betekent 
niet slechts een goed woord spreken, beleefd en netjes zijn. Het betekent een persoonlijke 
uitstraling richten, een persoonlijk magnetisme opwekken en daarmee de ander a.h.w. 
bereiken. Dit is belangrijker dan bekwaamheid en een positie in het leven. 

Dit magnetisme komt voort uit een innerlijk zelfvertrouwen gepaard aan de zekerheid dat men 
de invloed kan overdragen. Indien een mens deze overtuiging heeft, zal hij zijn stem, zijn 
gebaren, alles wat hij is a.h.w. aanpassen aan die invloed, die hij opbouwt. In het dagelijks 
leven geldt dus: de mens beantwoordt in zeer vele gevallen aan het beeld, dat hij van zichzelf 
in zijn gedachten draagt, onverschillig of dit redelijk is of niet. 

Ten derde;. 

Verstand is heel mooi in de menselijke samenleving. Maar wat kan ik met verstand alleen 
bereiken? Verstand is beperkt. Maar kennelijke onzin, kennelijke kolder, onredelijkheid, zelfs 
tegenstrijdigheden kunnen wél veel tot stand brengen. Want er bestaat geen enkele rede of 
redelijkheid, die de kern van het menselijk wezen zozeer beroert als het wekken van of het 
beroep doen op de in hem gelegen diepste oerkrachten. Maak daarom gebruik niet alleen van 
het verstand maar ook van de rede. Beschouw deze eerder als de teugels, waarmee u de in u 
levende oerkrachten stuurt en richt. 

Bedenk, dat wil niet gelijk staat aan het inspannen van gedachten. Werkelijk wil komt voort uit 
begeerte. Slechts indien men iets werkelijk en volledig begeert, kan men het ook werkelijk en 
volledig willen. Wanneer deze wil bestaat, zal het gehele wezen van de mens gericht zijn op 
het doel; de uitstraling van de gedachte en de uitstraling van zijn geestelijke voertuigen 
evengoed als zijn overige gedragingen. Hoe irrationeel schijnbaar deze reactie ook is voor de 
beschouwer, de mens heeft grote kans zijn doel ermede te bereiken, omdat hij krachten en 
entiteiten om zich heen verzamelt en schept, die zijn wil verwerkelijken, 

Waar zwarte magie wordt gebruikt - dat mag ik er even bij vertellen - is dit natuurlijk 
afhankelijk van de wijze, waarop die wil, de kracht (dus alles wat ermee is verbonden werd 
uitgezonden) wordt ontvangen. Want waar een afweerwapen bestaat, daar wordt het 
teruggekaatst. 

Als vierde en laatste punt; 

wil ik wijzen op iets, dat eigenlijk ook heel practisch is en een gewoon deel van het dagelijks 
leven. U weet, dat menig psycholoog heeft gesteld, dat man zonder vrouw of vrouw zonder 
man nimmer harmonische wezens kunnen zijn. Nu bestaan daarvoor in de magie verschillende 
verklaringen en we vinden b.v. bij bepaalde vroegchristelijke richtingen (de Gnostici en de 
Manicheeën) en bij bepaalde z.g. oude "heidenen" de gedachte, dat de mens niet volledig is. 
Een mens, die niet volledig is, kan niet volledig presteren. Hij kan zich niet volledig uitleven. 
Hij zal dus ook niet werkelijk en volledig gebruik kunnen maken van de magische kracht, die ín 
hem is. Hij zal niet tot een maximale prestatie komen. Hij zal niet tot innerlijke vrede komen 
en hij zal in heel veel gevallen het slachtoffer worden van - laat ons zeggen - een zekere 
onevenwichtigheid. Begrijp nu goed, dat het hier niet alleen maar gaat om een stoffelijk 
contact man/vrouw, ofschoon dit in de riten der oudheid en in bepaalde magische procedures 
ongetwijfeld nog een rol speelt. Het gaat hier voor een groot gedeelte om de band van 
levenskracht (dus om het levenslichaam) en een zekere astrale binding. Man en vrouw vullen 
elkaar aan. En wanneer iedere vrouw volledig vrouw en iedere man volledig man zou zijn, dan 
zou dus elke willekeurige geestelijke band voldoende zijn om voor beiden een innerlijke 
volmaaktheid en daarbij ook een zo groot mogelijke beheersing van de materie (door 
geestelijke middelen) tot stand te brengen. 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

072 – PSYCHOLOGIE EN PRAKTISCHE MAGIE 7

Het blijkt echter dat in elke vrouw iets van de man en in elke man iets van de vrouw schuilt. 
Het is soms niet veel. Een zeer mannelijk mens b.v. hééft maar één ding: hij staat 
voortdurend voor de spiegel zijn snor te krullen (de ze draagt men tegenwoordig niet meer, 
maar het komt wel weer in de mode). Dan is dat een soort vrouwelijk element in hem. Of b.v. 
een man, die krachtpatser is en grote energie heeft, zal altijd iemand zoeken, die hem 
beheerst en leiding geeft, een vrouwelijk element. Omgekeerd zijn er vrouwen, die de 
behoefte hebben om alles naar hun hand te zetten; ze zouden willen regeren, ze zouden willen 
heersen en niet met zachte middelen. Neen. kracht, macht, een mannelijk element. Er zijn 
vrouwen, die - ofschoon ze dus normaal en psychologisch gezien - volledig beantwoorden aan 
het beeld "vrouw" en er niets abnormaals bij zit, een zekere drang hebben tot b.v. 
lichaamscultuur, tot het ontwikkelen van lichamelijke kracht, het vertoon daarvan en zelfs tot 
een zeker exhibitionisme. Dergelijke vrouwen hebben een mannelijk-element in zich. Het spijt 
me voor de aanwezige heren, maar de man is in wezen van beiden de grootste exhibitionist. 
En wanneer de vrouw exhibitioniste wordt (zoals in de mode), dan is dat voor een groot 
gedeelte te danken aan zijn invloed. Hij heeft dit dus overgedragen op grond van morele 
waarden enz.. 

Maar waar de zeden en de tijden wat ruwer zijn, daar is de man wel degelijk zeer 
exhibitionistisch. Als u kijkt naar schilderstukken uit de Napoleontische oorlog of als u ze kunt 
zien, de soldaten, helden, krijgslieden, staatslieden uit de jaren 1640 - 1650, dan ziet u dit ook 
wel, indien u goed oplet. Daar zit een zeker element van tentoonstellen in. 

Wanneer hier dus een eenheid moet worden geschapen, moet het element en het element 
"vrouw" harmonisch zijn; d.w.z. dat in beiden ook de elementen, die de man/vrouw 
verhouding aanvullen, goed moeten zijn. Is die eenheid gevonden, dan hebben we een 
maximum aan geluk, aan vrede, aan magisch vermogen, aan geestelijke bewustwording. Ook 
wanneer deze band dus niet stoffelijk wordt verwerkelijkt en alleen bestaat op het niveau van 
denken en soms in de astrale wereld. Maar dit treft men zelden aan. 

Onthoud daarom het volgende in het dagelijks leven: Uw eigen kracht, uw eigen energie wordt 
voor een groot gedeelte bepaald door de mensen, waarmee u omgaat. Daar, waar een voor u 
aanvullend element optreedt, kunt u voor een ogenblik a.h.w. volledig mens zijn, uw 
gedachtenbeeld rondt zich af en daardoor bent u in staat veel te bereiken, u denkt beter, uw 
verlangen, uw begeren is zuiverder gericht; dus uw wilskracht wordt groter en uw beheersing 
van uw omgeving eveneens. 

Laat u nooit verleiden tot experimenten van we zullen wel eens zien. En laat u ook nooit 
verleiden om eenzaamheid en afzondering als juist te zien. In het dagelijks leven kunt u alleen 
door te letten op de mensen merken, of zij bij u passen, nl. wanneer u bij hen een reactie 
ontdekt al is die zuiver geestelijk. Al is het iets, dat zelfs reeds uit een kennismaking volgt of 
door een ogenblik uw gedachten op die mensen te richten. Vang het op en u zult bemerken 
dat u verrijkt bent, want die gedachte keert tot u terug. 

Dit is misschien een teleurstelling voor degenen, die hebben gedacht dat ik hier de kunstjes 
van de practische magie ook nog even zou gaan doceren. Om hen niet helemaal teleur te 
stellen wil ik u nog wel het volgende zeggen: 

U bent in staat voor uzelf een toekomstige ontwikkeling vooruit te kennen. Dat is een 
eigenschap van elke mens. Het is echter geen redelijk proces. Wanneer u een z.g. directe en 
willekeurige keuze maakt, al is het naar door het steken van een speld bij wijze van spreken 
tussen 100 woorden, dan kiest u bewust of onbewust een woord, dat associeert. Maak van 
deze voorkennis in u gebruik, wanneer het om voor u belangrijke dingen gaat. Zelfs wanneer u 
maar 70 % van de tijd gelijk hebt, zult u een veel gemakkelijker en juistere aanpassing 
bereiken 

En dan het tweede kunstje en eigenlijk het eenvoudigste: 

Eis nimmer iets van een ander mens, wanneer het ook elders te vinden is. Vraag niet, dat 
iemand iets voor u zal doen, wanneer u het zelf kunt doen. Aanvaard elke hulp, die u wordt 
gegeven met de bedoeling om deze ten goede te keren en daarvoor te belonen. Tracht nooit 
alleen te verwerven. De gedachte van geven, die bij elk ontvangen bestaat, de gedachte van 
ontvangen, die met elk geven gepaard gaat, schept nl. voor u een harmonische lotsverhouding 
(en dan moeten we het woord "karma" even gebruiken), waardoor uw karma juister wordt 



Orde der Verdraagzamen 

072 – PSYCHOLOGIE EN PRAKTISCHE MAGIE 8

uitgedrukt en u in uw leven al staat dat helemaal niet meer met dat geven en ontvangen in 
verband van alle kanten de juiste invloeden, de juiste krachten tot u trekt. 

Ik ben bang, dat ik met deze inleiding ergens tekort schiet. Ik heb de punten, die mij door de 
spreker zelf zijn opgegeven verwerkt. En ik heb het zo goed mogelijk gedaan. Mag ik besluiten 
met deze korte samenvatting? 

Alle punten zijn op de innerlijke mens gebaseerd zowel in leven, in redelijk denken als in 
magisch streven, in occult en esoterisch bereiken. Deze innerlijke mens is niet de mens die u 
bewust kent. Houdt rekening met de in u levende instincten, want deze zijn vaak dienstiger om 
uw doel te bereiken dan alle mooie redeneringen. 

Wanneer u zich wilt bezighouden met de magie, laat u dan niet teveel verleiden vast te lopen 
in de filosofie, die een redelijk bouwsel is. Beschouw magie als een direct practisch bereiken. 
En bedenk dat degeen, die magisch werkt, zelf elk initiatief dient te nemen. Het moet van ú 
uitgaan. 

Ten laatste nog deze eenvoudige tip, die tevens een samenvatting geeft van het laatste deel: 

Besef, dat alles wat in het leven bestaat (het is immers uit God geschapen) goed kan zijn en 
voor u goed kan zijn, mits uw eigen instelling dit toelaat. Dat alle dingen, die voor u goed zijn 
a.h.w., tot u worden getrokken; en niet zoals u denkt alleen het negatieve. U kunt alles tot u 
trekken, wat voor u goed, belangrijk en juist is wanneer u zelf uitgaat van een zuiver 
harmonisch streven en een zoeken naar een zo goed mogelijke aanvulling van uw 
persoonlijkheid, opdat deze als afgerond geheel het Groot Cosmische begrip in zich kan 
verwerven. 

Nu hoop ik maar dat mijn tekortkomingen, zo dadelijk (Ik heb gehoord dat de inleider zelf ter 
plaatse zal zijn voor de beantwoording) bij de beantwoording van uw vragen zullen worden 
goedgemaakt en dat ik in dit onderwerp toch zo duidelijk ben geweest, dat velen uwer daaruit 
een zekere lering hebben kunnen trekken. 

DISCUSSIE 

� Een monotoon geluid kan tot slaap opwekken. Een kunstenaar, die monotoon spreekt, kan 
toch niet boeien. Is juist in het klankvolle niet meer ritme dan in het monotone? 

U verontschuldigt mij, wanneer ik dit niet geheel met u eens ben. Het zijn nl. twee totaal 
verschillende werkingen, Wanneer ik een zekere monotoniteit gebruik, veroorzaak ik bij mijn 
hoorders een zekere roes; geen slaap, maar een sterke vergroting van suggestibiliteit. 
Wanneer u denkt aan bepaalde grote redenaars en mensen, die met het woord zeer veel 
hebben gedaan, dan zult u ontdekken, dat zij gebruik maken van de volgende techniek; zij 
spreken enige tijd betrekkelijk monotoon, de inhoud van het gesprokene doet dan niet zoveel 
ter zake. Zij spreken daarop - en wel met geweld - bepaalde woorden uit, vaak gescheiden 
door betrekkelijk grote pauzen. Deze zo nadrukkelijk gesproken woorden, worden dan als een 
directe suggestie opgenomen. Wanneer u b.v. rekening houdt met de redevoeringen van de 
heer Hitler, van de heer Churchill en de hier te lande nog actieve prof. Oud, dan zult u hierin 
wel degelijk dit element kunnen onderkennen. Hun bedoeling is dan ook niet te boeien door de 
inhoud van het gesprokene, maar eenvoudig indruk te maken, waarmede zij hun eigen wil of 
inzichten aan de toehoorders opleggen. Toch blijkt in vele gevallen een gevarieerde en 
klankrijke voordracht niet hetzelfde succes te hebben als een droge en met eentonigheid 
gebrachte voordracht, die de mens klaarblijkelijk veel sneller bereikt. Tenzij ik mij vergis, zou 
ik hier een vergelijking kunnen maken tussen de voordrachtswijze van Albert Vogel hier te 
lande en de heer Godfried Bomans. Wanneer u de tegenstelling in spreekstijl en voordracht 
van beiden bestudeert, zult u ontdekken dat de eerste door de klankrijkdom een soort muziek 
maakt en daardoor ongetwijfeld de inhoud een zekere nadruk verschaft. De ander gebruikt een 
zekere droogheid, maar geeft daardoor zijn pointes scherp gedefinieerd en a.h.w. 
onderscheiden van het overige weer, waardoor de lach veel gemakkelijker losbarst. Hier is dus 
wel degelijk sprake van een verschil. De kunstenaar, die wil trachten te boeien met een 
voordracht en niet met zijn eigen persoonlijkheid en wil, zal natuurlijk gebruik moeten maken 
van klankrijkdom; maar dan is de inhoud van hetgeen hij zegt eveneens belangrijk. Hij kan 
ook gebruik maken - door onderstreping met mimiek en gebaar - van een suggestie op visueel 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

072 – PSYCHOLOGIE EN PRAKTISCHE MAGIE 9

vlak, dan geeft hij op deze wijze aan zijn woorden een magische achtergrond. En men kan de 
eenvoudige monotoniteit - zonder verder iets te doen of te gebaren - gebruiken om een zekere 
roeswerking te scheppen, waarbij vooral een climax in het ritme dezelfde beïnvloeding geeft 
door de stem, en wel in vele gevallen een zeer suggestieve invloed op een typische eenheid 
van onnadenkendheid. 

� Wat bedoelt u met eenheid van onnadenkendheid? 
Heel eenvoudig: ze denken allen even weinig na. Hetzelfde kunt u zien b.v. bij een kunstwerk, 
en film of een dans, b.v. ballet. Daarin kunt u dus een bewegingsritme krijgen, dat op zichzelf 
zeer eentonig is, maar uitermate suggestief. Dan dénkt men niet, men ondergaat. En in dit 
ondergaan vallen de verschillen van b.v. intellect, van voorkeur e.d. weg. Er ontstaat dus wel 
tijdelijk een eenheid in onnadenkendheid en ook van onnadenkendheid, want daarin zijn allen 
elkander gelijk. 

� De directe relatie tussen magie en psychologie is mij niet geheel duidelijk geworden. Het 
lijkt mij zo te zijn dat al datgene, wat binnen het bereik van de psychologie ligt, langs 
magische weg kan worden opgelost, doch dat daarentegen dat, wat langs magische weg 
kan worden bereikt niet altijd langs psychologische weg verklaarbaar is, dan wel te 
bereiken valt. Is het dus zo, dat veel wat in werkelijkheid tot het terrein van de magie 
behoort middels de psychologie wordt omschreven, doch daardoor niet tot oplossing kan 
worden gebracht? 

U verbluft mij met uw overigens niet onjuiste inzichten. Maar indien in mijn inleiding - zoals ik 
aanneem - is gesproken op grond van de punten, die ik daarvoor heb opgesteld, dan zal u 
duidelijk zijn geworden, dat in de psychologie de motivering van denken en handelen de 
hoofdrol speelt en elke psychologische verklaring, elk psychologisch inzicht dus terugleidt tot 
het motief. Nu blijken de motieven, waarop de psychologie haar gedragsverklaringen enz. 
baseert, volkomen gelijk te zijn aan de krachten, de motiveringen enz., die in de magie tot 
uiting komen. Ik kan dus psychologisch het resultaat van een bepaald magisch ingrijpen 
verklaren. Maar ik kan wel degelijk duidelijk maken, waarom deze magische ingreep 
geschiedde en wat meer is: aan de hand van de betrokken figuur (het karakter met zijn eigen 
denkvormen, persoonlijkheidsvorming en afwijkingen) tevens verklaart, waarom juist deze 
speciale vorm van magisch werken werd gekozen. Zo zou men kunnen zeggen, dat de 
psychologie - hoewel zij niet in staat is de resultaten van het magisch werk te verklaren - ons 
een inzicht geeft in de redenen, waarom de magiër op een bepaalde wijze werkt en ons tevens 
duidelijk maakt, welke krachten hij in de eerste plaats uit zichzelf wekt. Ik mag hier dan nog 
even aanvullen of herhalen, ik ben er niet zeker van. Ik stel dus, dat alle motiveringen 
voortkomen uit lust- en onlustgevoelens. Ook de magiër zal zich hierop baseren. En dat al, wat 
hij magisch tot stand brengt, allereerst uitgaat van zijn eigen en persoonlijk wezen. De manier 
waarop hij werkt, de wijze waarop hij b.v. al dan niet met diagrammen werkt en/of bepaalde 
magische woorden en incantaties gebruikt, zijn sterk afhankelijk van zijn persoonlijke inslag. 
Een psycholoog kan dus zeggen, dat hier kwestie is van een eenvoudig gedragspatroon van de 
mens, waarbij echter de redelijke gedragsregels werden verlaten voor normen, die 
klaarblijkelijk in de eerste plaats in het onder bewustzijn thuishoren of zelfs in het totaal 
onbewuste deel van het menselijk wezen; en dat daaruit op onverklaarbare wijze de resultaten 
worden gewekt, die - niet in alle maar wel in vele gevallen - buiten de psychologie en soms 
zelfs buiten de parapsychologie zijn gelegen. De samenhang is dus in de eerste plaats: de 
magie is het practisch gebruik van dezelfde waarden en factoren, die de psychologie tracht 
wetenschappelijk te omschrijven en vast te stellen, in de tweede plaats: een groot gedeelte 
van de werkingen, die de inhoud en waarde van het magisch bereiken uitmaken, worden in 
beperkte mate in de psychiatrische praktijk gebruikt, waarbij ik o.m. denk aan suggestie en 
hypnose. In de derde plaats: de psychologie geeft ons inzicht in het hoe en waarom van de 
mens, wat de magie niet doet. Zo kan de psychologie in vele gevallen de magie aanvullen door 
ons te doen inzien, dat de magiër werkt met voor alle mensen ongeveer gelijk geldende 
toestanden en daarbij bewust of onbewust van ingeboren angsten en begeerten van het 
menselijk leven gebruik maakt. Er wordt dus wel degelijk een overeenkomst en een zekere 
samenhang geconstateerd. Dat deze in de wetenschappelijke psychologie op het ogenblik nog 
niet is geaccepteerd, is mij bekend. Maar als wij ons op het ogenblik bezig houden met de 
onderzoekingen van dieptepsychologen en zien, hoe zij proberen het ongrijpbare, het 
onbekende in de mens althans als terra incognita te omschrijven, en als zodanig te begrenzen, 
dan komen wij tot de conclusie, dat de dieptepsycholoog op het ogenblik heel dicht, staat bij 



Orde der Verdraagzamen 

072 – PSYCHOLOGIE EN PRAKTISCHE MAGIE 10

de omgrenzing van dat terrein, waar binnen de magische mogelijkheden van de mens zijn 
gelegen. 

Ik hoop dus dat u nu zult inzien, dat - ofschoon psychologie en magie beide gescheiden en 
afzonderlijk worden beoefend - in beide vormen van wetenschap (en als zodanig beschouwd 
ook de magie) zeker een gelijkenis is te vinden of een overeenkomst, omdat beide op gelijke 
basis zijn opgebouwd en beide elkander kunnen aanvullen, zodat door de magie in de 
psychologie en de psychiatrie meer kan worden bereikt, terwijl omgekeerd het beheersen van 
het magisch gebeuren en het juist richten daarvan door enige kennis van de psychologie 
ongetwijfeld vereenvoudigd wordt.  

� Bestaat "de magie van de goede daad"? Wanneer iemand bewust goed doet, verricht hij 
dan in zekere zin niet een magische handeling? 

Een vraag, die ik misschien met mijn denken en opvoeding moeilijk kan beantwoorden, want 
wat is "een goede daad"? Menigeen zal trachten volgens een subjectief standpunt een goede 
daad te stellen en in feite onheil aanrichten. Er zijn mensen, die een ander gelukkig willen 
maken en hen onbewust doden. Wanneer wij dus de goede daad moeten omschrijven als een 
daad met goede uitwerking, dan mag ik zeggen dat zij geen magie is. Bedoelt u de intentie, 
waarmee men tracht een goede daad te stellen, dan ligt de zaak anders. Wanneer ik nl. een 
goede daad stel, breng ik daarmee bewust of onbewust een gevoel van harmonie, van eenheid 
met mijn wereld tot uiting. Deze uiting van harmonie betekent een oeroud ervaren van 
gebondenheid. Deze gebondenheid gaat gepaard met een vergroting van de eigen krachten. 
Ook wanneer het goede, dat ik dacht te doen, in feite verkeerd of kwaad bleekvoor een ander 
zal het ogenblik van goedwillendheid en goeddoen voor mij een additionele bron van kracht en 
zelfs van inzicht kunnen betekenen. In deze zin is dan de goede daad magisch, omdat zij kan 
dienen als bron voor bepaalde magische procedures en krachtuitzendingen, gedachten 
uitstralingen, en geloofsbelevingen. Maar ik geloof toch dat wij voorzichtig moeten zijn de 
goede daad zonder meer "magisch" te, noemen. Indien u tijd heeft, zou ik gaarne hieraan iets 
toevoegen. Het zal u bekend zijn, dat volgens bepaalde stellingen van het oosten de mens 
geen daden naar buiten toe zendt. Hij handelt; maar de handeling is niet in overeenstemming 
met de werkelijke betekenis, die hij in het Al heeft. Wat hij doet, keert tot hemzelf terug, het 
wordt voor hem een beleving, een ervaring en het bepaalt voor een groot gedeelte wat hij in 
zijn eigen leven kan bereiken en zal ondergaan. Wanneer ik in deze zin een goede daad stel, 
beïnvloed ik dus - zelfs wanneer ik dit niet weet - indirect mijzelf ten goede; ik schep voor 
mijzelf een positieve kracht. Wanneer u dit magie noemt, is de goede daad zonder meer 
magie. Stelt u, dat ik een goede daad stel met een bepaald doelt dan wordt het anders. Gij 
kent - naar ik meen - ook in het westen de z.g. votief beloften; d.w.z. dat wanneer een 
bepaalde invloed tot stand zal komen, voor mij zal ingrijpen of iets voor mij zal bereiken, ik 
een bepaalde gave zal doen. Nu kan dit in twee vormen geschieden. Ik kan nl. stellen, dat ik 
zal betalen voor een verkregen gunst (het dankoffer); maar ik kan ook stellen (het offer), dat 
ik iets geef of breng in de hoop dat dit het door mij verlangde tot stand zal brengen. Wanneer 
ik nu de goede daad gebruik om de juiste situatie te scheppen, waarin mijn persoonlijke 
behoeften en verlangens worden vervuld of mijn magisch werken zal slagen, dan neemt de 
goede daad op zichzelf de plaats in van het magisch ritueel, dat immers met hetzelfde doel 
wordt volbracht. Zo kan men dus een goede daad en menige stoffelijke handeling in de plaats 
stellen van een groot deel der incantaties, bezweringen met alle bijbehoren, die door de 
doorsneemagiër plegen te worden gebruikt, ofschoon hij dan meestal niet de meest bewuste 
magiër is. 

� Zo kan een goede daad dus egoïsme zijn. 
Een goede daad is altijd een zeker egoïsme. 

� Als men met een vooropgezet idee een egoïstische.  
Zelfs dan niet. Want vergeet u niet, dat elke goede daad wordt gesteld, omdat men daartoe 
innerlijk een behoefte of drang heeft. Met andere woorden: men beantwoordt aan innerlijke 
waarden of noodzaken, die meestal op een niet bewust vlak van de persoonlijkheid liggen. Dit 
neemt misschien in uw ogen veel van het schone van een goede daad weg, maar dat is niet 
waar. Want als mijn innerlijke persoonlijkheid behoefte heeft aan grotere harmonie, grotere 
saamhorigheid, een juister contact - hetzij met hogere sferen, hetzij met de eigen wereld - dan 
zal ik aanvoelen, dat één van de wijzen om dit te bereiken de goede daad is. En zo stel ik mijn 
goede daad niet in de eerste plaats om er zelf beter van te worden, maar omdat zij voor mij 
iets uitdrukt, dat in mij leeft en dit ten dele verwerkelijkt. Een onderbewust besef. U moet mij 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

072 – PSYCHOLOGIE EN PRAKTISCHE MAGIE 11

niet kwalijk nemen, dat ik de psycholoog speel, maar dit maakt ook deel van het onderwerp 
uit. Stelt u dus nimmer, dat iets absoluut altruïstisch kan zijn, evenmin dat iets absoluut 
egoïstisch kan zijn. Beide - altruïsme en egoïsme - zijn in feite een uitdrukking van de eigen 
persoonlijkheid en de behoefte daarvan. En nu mag daarbij alleen worden gesteld, dat de 
altruïstische houding, die in de goede daad meestal tot uiting komt, een grotere innerlijke 
vrede of een grotere harmonie met het Al tot stand kan brengen. Een loon, dat men niet in de 
eerste plaats zoekt, maar dat automatisch daaruit voortkomt. Wanneer ik nu deze zo 
verborgen kracht of dit geluk of deze welwillendheid omzet in iets, dat voor anderen in de 
eerste plaats bestemd is, ben ik zo dicht gekomen bij altruïsme als maar denkbaar is. Want ik 
heb dan mijn persoonlijkheid eigenlijk uitgebreid tot een grotere gemeenschap, tot een groter 
deel der mensheid. Ik hoop, dat u mij deze uiteenzetting niet kwalijk neemt. 

� Als ik iemand iets wil leren: een geestelijk onderwerp of iets dergelijks, wat is dan de beste 
toon, die ik daarvoor moet gebruiken. Geeft u de voorkeur aan het monotone en is het 
belangrijk om bij bepaalde punten de stem even uit te zetten, of zou u overgaan tot een 
bepaald ritme? 

Wanneer u een zuiver magische bedoeling hebt met de lering, zal inderdaad deze monotonie u 
ten goede komen. Maar vergeet niet, dat u dan geen feitelijke lering geeft; u schept slechts 
een beïnvloeding, Wanneer u lering wilt geven, zult u moeten trachten om - terwijl u uw ge-
hoor enigszins boeit - toch zoveel afwisseling te scheppen, dat geen directe roes, geen directe 
onderworpenheid aan uw onderwerp bestaat. Daarom zou ik willen voorstellen voor het geven 
van lering te spreken als een goed spreker betaamt: met enige melodie - maar toch ook met 
een zeker ritme - dat u vooral door de pauzen, die u inlegt kenbaar kunt maken. In dit geval 
bereikt u een geboeid zijn van uw gehoor, terwijl hetgeen u naar voren brengt door hen kan 
worden opgenomen. Gebruikt u alleen monotonie, dan zal dat niet mogelijk zijn. 

� Kan men in het gewone dagelijkse leven magie toepassen zonder je er van bewust te zijn 
dat het magie is? 

Magie is alleen het weten omtrent wetten en krachten, die nu eenmaal een deel uitmaken van 
het menselijk zijn. Practisch elke mens gebruikt bewust of onbewust bepaalde magische 
procedures in zijn leven. En in heel veel gevallen realiseert hij of zij zich niet waarom; wat 
gevaarlijk kan zijn. Want gebruik ik een magische procedure zonder mij ervan bewust te zijn, 
dan zal ik niet kunnen begrijpen, dat ik door deze handelingen of procedures rond mij 
bepaalde krachten doe samen komen, dat ik een contact, een beïnvloeding van uit de sferen 
kan scheppen. En die beïnvloeding, waarvan ik mij niet bewust ben, kan mij dan doen afwijken 
van mijn oorspronkelijke inzichten, terwijl ik dit zelf niet als juist ervaar. Op het ogenblik dat 
dit gebeurt, moet ik voorzichtig zijn. Maar als u wilt weten, of de doorsnee-mens magie 
onbewust gebruikt. 

� Waarom heeft menigeen de gewoonte om te bidden voor de maaltijd?  
Het is een gewoonte, die bij heel veel mensen alweer is verloren gegaan. Toch doen zij verder 
niet veel aan godsdienst, maar zij houden zich daarmee bezig. Onbewust een inschakelen van 
de goddelijke kracht in hun leven. Waarom zullen andere mensen voor het slapen gaan een 
ogenblik mediteren, of bidden? Omdat zij juist nu het duister regeert (de tijd van bezinning 
maar ook de tijd van het onbewuste leven, van het instinctieve leven) behoefte hebben aan 
een binding met hogere krachten. Waarom legt men een eed af voor een God, waarin men zelf 
misschien niet helemaal gelooft? Omdat men in dit magisch ritueel de goddelijke kracht 
aansprakelijk gaat stellen voor zijn eigen uitspraken, voor zijn eigen verklaringen. Waarom zal 
menigeen voorwerpen bij zich dragen? Omdat zij geluk brengen. Hebben wij hier niet indirect 
te maken met een zeker fetisjisme, een zekere talismanmagie? Waarom hebben veel mensen 
de gewoonte het gebaar te maken van voeten vegen, als zij een huis binnengaan, zonder dat 
het noodzakelijk is? Eenvoudig omdat zij een scherpe scheiding tot stand willen brengen 
tussen de wereld, die zij achter zich laten en de wereld, die zij binnengaan. Waarom wassen 
mensen met een belast geweten zo vaak hun handen? Omdat zij op die manier 
schuldbewustzijn van zich af willen wentelen. Reiniging is een magische procedure, onbewust 
toegepast door mensen, die zich niet op hun gemak voelen. Ik meen, dat met deze kleine 
voorbeelden duidelijk is gemaakt, dat menigeen de magie onbewust in zijn leven gebruikt; en 
dan wordt de wijze dus psychologisch verklaarbaar en kan zij van uit de psychologie worden 
benaderd. Maar als men zelf gelooft in de reiniging, in het handen wassen in de invloed van 
"het stof van buiten van je afschudden", dan schept men een innerlijke toestand, waardoor het 



Orde der Verdraagzamen 

072 – PSYCHOLOGIE EN PRAKTISCHE MAGIE 12

schuldbewustzijn wegvalt, waardoor de buitenwereld inderdaad terugtreedt achter de gesloten 
deur. 

� Dan heeft dat toch een doel. 
Het heeft een doel. Het schijnbaar onredelijke heeft doel. 

� Dat is zeker ook de bedoeling van het gebruik van wijwater in de Katholieke kerk? 
Als ik de mening van een buitenstaander mag geven, hebben wij hier te maken met een heel 
ander gebruik. Water en zout worden beschouwd als krachten, die demonen verdrijven. En het 
zich kruisen of besprenkelen met gewijd water is dus niets anders dan een poging om het 
heiligdom zuiver te houden door de kwade krachten, die zich eventueel aan de mens gehecht 
zouden hebben, terug te wijzen. Vandaar ook dat het niet alleen een Katholiek gebruik is, 
maar ook in de grote Tempel der Cosmos in Babylon (u bekend als de Toren van Babel) en ook 
in de grote Egyptische tempels deed men hetzelfde. In de tempels van Rome stonden 
automaten, waaruit men wijwater kon krijgen, de automatisering was toen al sterk gevorderd. 
Men gooide een munt door een gleuf, het vat liep iets over en uit de lekgoot verkreeg men 
water om de demonen te verdrijven.  

� Dit geloof is bijna zo oud als de beschaving van de mensheid en is niet een typisch 
Katholiek gebruik. 

Neen, want met water wordt men gedoopt. En deze doop heeft weer de bedoeling van 
reiniging. Ook bij de doop vinden wij water en zout, die beide gebruikt kunnen worden om 
demonen te verwijderen volgens een oud geloof. Waarmee u ziet, dat in het kerkelijk geloot de 
magie zeker nog niet is uitgestorven, alleen heeft men de betekenis ervan vergeten 

� Is de oorspronkelijke betekenis van dit dopen het uitdrijven van demonen? Is het niet een 
symbool van de verbinding met de eeuwigheid? 

Neen. De oorspronkelijke betekenis van de doop is een hernieuwing, waarbij men al het oude, 
dat dan als niet begeerlijk, gevaarlijk of demonisch werd beschouwd, achter zich laat en de 
nieuwe gemeenschap aanvaardt, waar in men door de doop zou binnentreden. Dus ook 
stamgebruiken. Daarbij kennen wij twee soorten van doop. We kennen de waterdoop (die wat 
later is gekomen) en we kennen. de bloeddoop, die de eerste was. Deze bloeddoop bestaat 
dan weer voort als b.v. bloedbroederschap en het opnemen in bepaalde stamgemeenschappen 
door het bloedoffer. In de magie leeft het voort door het met bloed tekenen van bepaalde 
documenten. Dat heeft alles zin. Water nl. werd beschouwd als de ondergrond, waarin de 
aarde dreef. De aarde dreef in een oceaan van onbekende diepte en grootte, in de eeuwige 
wateren. Dit water was dus een deel van de eeuwigheid. Het eeuwigheidsprincipe werd op die 
manier toegepast als reiniging, de eeuwige kracht van eenheid. Bij de bloeddoop is het anders. 
Het bloed is noodzakelijk om de manifestatie mogelijk te maken van een geest. Een oud geloof 
en overigens in de magie een erkend principe. Zegt zelfs niet uw grote Goethe. "Das Blut ist 
ein besondere Saft"? Het heeft een bijzondere invloed. Daardoor kan de geest zich 
manifesteren. Wanneer ik nu mijn bloed bind met dat van een ander (van een gemeenschap), 
dan zal de geest - maar ook elke geest, waarmee hij verbonden is - in mij werkzaam worden. 
In mijn bloed manifesteert zich hetzelfde. Voortaan zal uit mijn bloed dezelfde manifestatie 
mogelijk worden. U ziet, er is zeer veel te zeggen over de verschillende magische gebruiken. 

� Dus dan is eigenlijk bloedtransfusie heel gevaarlijk. 
Wanneer men het leven liefheeft, is het nalaten daarvan soms gevaarlijker. U moet goed 
begrijpen, dat een bloedtransfusie betekent het inbrengen van bloed op volkomen zakelijke 
wijze en zonder magische associatie. Dan zal dit bloed op het lichaam zeker invloed hebben. 
Maar deze invloed zal door het in zich krachtiger wordende lichaam - dat immers geestelijk de 
zo geschapen band niet beseft - eenvoudig worden vervangen en uitgeworpen. De feitelijke 
band bestaat slechts, zolang het bloed in het lichaam circuleert. Naarmate verschillende 
donors bij het bloed betrokken zijn geweest, is de invloed meer gedeeld en daarom t.o.v. de 
eigen persoonlijkheid minder belangrijk. Wij mogen niet vergeten, dat juist het magische voor 
een groot gedeelte op de gedachte berust. Het weten, de gedachte, de suggestiviteit die in het 
eigen denken leeft is eigenlijk de invloed, waaruit in het lichaam de bevestiging wordt 
geschapen. Wanneer ik bloed stort en ik denk niet aan een demon, dan schep ik voor de 
demon geen band. En dan kan ik bloedoffers brengen om een geest op te roepen, maar als ik 
niet besef dat het het bloed is dat hem zal doen komen, schep ik niet de astraal-mentale band, 
waaruit die manifestatie mogelijk wordt, en zekere krachten en zouten, die in het bloed 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

072 – PSYCHOLOGIE EN PRAKTISCHE MAGIE 13

voorkomen, kunnen worden verwerkt om daaruit het magnetisch veld op te bouwen, waarin de 
materialisatie van een geest mogelijk is. 

� Maar zo pas heeft u gezegd, dat de magische gebruiken, die je automatisch toepast, soms 
gevaarlijk kunnen zijn, omdat je je daarvan niet bewust bent. 

Inderdaad. En wel om de doodeenvoudige reden, dat wij toen spraken over de handelingen, 
die in het onderbewustzijn van de mens zijn verankerd. 

� Maar als ze dan toch niet door de gedachte worden bezield, zijn ze dus ook waardeloos. 
Mag ik een ogenblik verdergaan? Wanneer wij dus aannemen, dat de magische handeling of 
procedure voort komt uit een onderbewustzijn, dan mogen wij ook zeggen, dat - zij het niet 
redelijk - een bewustzijn van die betekenis aanwezig kan zijn of meestal is. Wanneer iemand 
uit gewoonte voeten veegt, zonder daarbij te denken, omdat het hèm als kind geleerd is dan 
zal dat, meestal niet veel betekenen. Maar op het ogenblik, dat het wordt geleerd als het 
"binnentreden in een huis", dan houdt dit ook in - al gaat het instinctief - het uitsluiten van de 
buitenwereld. U moogt niet vergeten dat de magie, voor een groot gedeelte berust op het 
onredelijke en op het onderbewuste, zover het de eigen persoonlijkheid betreft. Nu moet u 
eens goed luisteren: Omdat het de eigen persoonlijkheid betreft, is daarom die magische 
werking in het "ik" verankerd en zeker. Betreedt het echter wezens of krachten buiten mijn 
persoonlijkheid, waarbij dus mijn persoonlijke werking en instelling niet verder ter sprake 
komen en moet ik bewust een uitzonderingstoestandscheppen, dan moet de gedachte, de 
bewuste gedachte en intentie aanwezig zijn. Wanneer u normaal leeft, dan schept u door deze 
magische handelingen een zekere sfeer. En deze sfeer betekent het aantrekken van krachten. 
Deze krachten gaan met u. Deze krachten zullen op u inwerken. Dit is een normaal gebeuren. 
Anders zou in een slachthuis voortdurend een geest zich moeten materialiseren. Dat gebeurt 
niet. Maar wanneer dezelfde bloedige offers worden gebracht met de inténtie om een geest te 
dóén materialiseren, dan komt er een geest te voorschijn. Waarom? Omdat hier de gerichte 
gedachte of de bewuste gedachtekracht als directe en gerichte uitstraling noodzakelijk is om 
de band te scheppen tussen de geest en een bepaald materieel iets, waarin die geest kan 
werken of waaruit die geest kan werken buiten haar eigen mogelijkheden om. Dit is een 
verschil. Het is geen tegenspraak, maar het is een verschil van waarde. En daaruit volgt dan 
weer dat mensen, die onbewust magische praktijken verrichten, dit meestal alleen doen met 
betrekking tot hun eigen instelling en daarmee - maar alleen diffuus - ook t.o.v. eigen 
uitstraling. Degeen, die zich halfbewust met magie bezighoudt, schept een gerichte 
gedachtenuitstraling, maar is niet in staat de mogelijke gevolgen te overzien. Hij kan zich dus 
niet beschermen tegen de verschijnselen, die voor hen onverwacht komen. Vandaar dat 
menigeen, die zich heeft beziggehouden met het oproepen van demonen, daaraan is ten 
ondergegaan. Hij wist wel, hoe hij moest oproepen, maar niet wat de consequenties konden 
zijn; hij kende niet de grote afweer; hij wist zich niet af te sluiten. Degeen, die bewust 
oproept, kan de demonen uit de diepste hel roepen en hem kan niets gebeuren, omdat hij 
beschikt over de machtwoorden. Daarvoor kan gebruiken: Christus, Iadalbaoth, God de Vader. 
Elk woord dat Logos betekent of functie van de Logos, is scherp, omdat de gedachte daarmee 
wordt gericht op de Logos en zo een band tot stand wordt gebracht. In het onbewustzijn, waar 
alles diffuus is, schep ik een invloed. Maar deze is betrekkelijk, zoals water dat verdampt door 
een aarden kruik. Schep ik bewust iets, dan is het een propje, dat ik uit de spanning van mijn 
eigen energie haal en het richt op een bepaald doel; in beide gevallen wordt iets van mijn 
wezen en kracht overgenomen door de omgeving. Maar als dit gericht geschiedt, ontstaat een 
plas water; elders wordt ten hoogste wat waterdamp gevormd en verkoelt het water in de 
kruik. 

� Mag ik nog even terugkomen op dat wijwater? U hebt eerst gezegd, dat wanneer men zich 
bewust reinigt om te zorgen dat men een bepaalde geestelijke handeling behoorlijk kan 
verrichten, althans in een goede sfeer, daardoor alles is weggenomen wat minder gunstig 
zou kunnen werken. Dan is dit in wezen precies hetzelfde als bij besprenkeling met 
wijwater, omdat men daar de boze geesten van zich zou afwerpen, die ook de 
communicatie in de kerk onmogelijk zouden kunnen maken. 

Inderdaad. Met andere woorden bevestigt u ook de stelling, die wij naar voren hebben 
gebracht in mijn inleiding (ik neem tenminste aan dat dit niet verzuimd zal zijn), nl. dat de 
innerlijke gedachtenkracht, de persoonlijke instelling en afstemming van eigen wezen, in de 
plaats kan treden van al het uiterlijke. En dit geldt natuurlijk ook bij het gebruik van reinigen 



Orde der Verdraagzamen 

072 – PSYCHOLOGIE EN PRAKTISCHE MAGIE 14

de middelen of van wijwater. Maar met het wijwater geschiedt nog iets vreemds. Omdat echter 
de meesten zich niet bewust zijn van het feit, dat dit gewijd water is, heeft het bijna geen 
uitwerking; m.a.w. door het onbewustzijn der gelovigen wonen in vele kerken meer demonen 
dan engelen. 

� In het westen is het algemeen de gewoonte om bij verschillende gelegenheden elkaar de 
rechterhand toe te steken en te drukken. Een Chinees heb ik vaak zijn eigen hand zien 
drukken. Zit er in het drukken van elkanders rechterhand ook een magische betekenis? 

Ik moet u hier waarschijnlijk teleurstellen, maar wij schudden de hand om de geslotenheid van 
de keten aan te geven. Dat doen niet alleen Chinezen maar vele oosterse volken. Of wij tonen 
(bij andere volken) de handen gevouwen; een groet van eerbied en sluiting van de keten. Mijn 
wezen is gesloten en mijn begrip sluit u in. Maar de westerling (sta mij toe een niet 
denigrerend bedoelde uitdrukking te gebruiken als barbaar) vond het noodzakelijk te laten zien 
dat zijn wapenvoerende hand leeg was; door die aan de ander te geven, gaf hij hem z.g. 
zekerheid. Totdat hij leerde om de z.g. genadedolk te hanteren. En daarmee was hij, geloof ik, 
gevaarlijker. Want, waar wij de keten sluiten, daar sluiten wij tevens elke mogelijkheid tot 
misbruik uit. Maar de westerling schudt de rechterhand en draagt het wapen achter zich. 

� Maar de westerling kent ook weer datzelfde manuaal, dat de oosterling en de Chinees 
gebruiken, nl. een keten te vormen met beide gekruiste handen, waardoor verschillende 
personen worden verbonden. 

Nu komen wij van een dagelijks gebruik tot een meer magisch gebruik. Wanneer wij een keten 
sluiten, dan geven wij hiermee symbolisch de eenheid van alle aanwezigen weer. Zo zal een 
ieder zichzelf offeren in die keten, zich daaraan overgeven en de kracht van het geheel der 
keten in zichzelf beseffen. Daardoor ontstaat een grotere eenheid, die dus qua afstemming 
meer algemeen en daardoor vaak meer kosmisch is dan elk afzonderlijk. De gesloten keten 
schept grotere magnetische krachten dan de eenling kan opbrengen; geeft betere mystieke 
verhoudingen dan in één persoon kan bestaan en - mits op de juiste wijze en met juiste 
intentie gesloten - geeft zij verder een zodanige algehele instelling, dat er veel hogere 
trillingen en krachten door u kunnen worden ontvangen dan mogelijk zou zijn door de eenling 
of door allen afzonderlijk. Maar kunnen de geesten elkander beroeren, kunnen de gedachten 
een absolute eenheid bereiken, dan is de keten evenzeer gesloten als wanneer men elkander 
de handen reikt. Want dit is in de eerste plaats een astraal gebeuren, dat meestal wordt 
voortgezet tot hoog in de mentale wereld. 

� In het gebed sluiten wij wel de handen. Heeft dat dezelfde betekenis als het oosterse 
gebaar van het sluiten van de keten? 

Het is een gebaar van overgave. En dat is volgens de oosterse denk wijze niet juist. Want om 
één te zijn met God, moet het leven van God ín mij zijn. Daarom zal de wetende zelden bidden 
met gevouwen handen. De wetende bidt altijd met open handen, opdat de kracht in hem moge 
zijn. En wanneer hij verdergaat, dan wacht hij totdat de handpalmen leven, alsof er een 
gewicht van kracht op rust; eerst dan gaat hij verder. Zo is hier verschil van opvatting. En dit 
stamt misschien af van de wijze, waarop het westers geloof zich heeft ontwikkeld. Het westers 
geloof is er een van gezagsverhouding t.o.v. een stoffelijke macht, die een goddelijke macht 
weergeeft een directe of indirecte theocratie. En daarbij is men onderdaan en slaaf. Maar de 
oosterse richtingen die iets vrijer worden, beseffen dat zij slechts de handen vouwen, wanneer 
zij zich afsluiten van de wereld; vandaar dat u ook heel vaak de houdingen van afgeslotenheid 
ziet: ik ben in mijzelf besloten. (Yoga, niet alleen Boeddha.) Maar wanneer wordt gebeden in 
cosmische zin, schep ik een band tussen mij en mijn God. Ik mag mij niet afsluiten, ik moet 
mij openstellen. En dat doe ik het eenvoudigst door de levende kracht in mij te laten 
doordringen. Hier is sprake van een kosmisch huwelijk a.h.w. met het Goddelijke. In het gebed 
geef ik mij aan het Goddelijke, maar het Goddelijke geeft Zich ook aan mij en daarin ontstaat 
een verrijking, want ik leef meer in God. En de krachten en het wezen van het Goddelijke 
leven meer in mij. Vandaar dus het andere gebaar. 

� Vouwden de vroege Christenen dan niet de handen? 
De vroege Christenen vouwden de handen niet. Maar het was b.v. gebruikelijk dm aan hun 
z.g. liefdemaal of avondmaal (dat later dus het Sacrament is geworden van sommigen of de 
plechtigheid van het Avondmaal) te zitten met de handen op de tafel naast de kelk en het 
bord, die men gebruikte en tijdens het gebed de handpalmen naar boven te keren. Eerst later 
kwam het gebruik om de handen te vouwen. 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

072 – PSYCHOLOGIE EN PRAKTISCHE MAGIE 15

� Wat betekent het symbool van het overdragen van de brandende fakkel? 
Het is een symbool, dat door de mens wordt gebruikt, maar dat waarschijnlijk voor een deel is 
te danken aan oude inwijdingsplechtigheden. Herinner U dat bij sommige 
inwijdingsplechtigheden een mens in een labyrinth werd gebracht, waarin hij door het duister 
dwaalde en zich aan vele gevaren en gesuggereerde gevaren zag bloot gesteld. Dan werd hem 
het licht gegeven wanneer hij bij de ruimte kwam, waarin de broederschap der ingewijden 
bijeen was, doordat hij een fakkel zag, een licht, waarmee hij werd binnengeleid. Zo werd de 
fakkel het symbool van weten, bewustzijn of inwijding. Het gebaar van het overdragen van de 
fakkel is in vele gevallen geworden tot het symbool van het overdragen van een kracht of van 
een bewust zijn. Het is een typisch voorbeeld van een magie, waarmee men tracht zich te 
verbinden met het verleden en daardoor in feite met heroën en goden, die niet meer op aarde 
leven. U vindt dat bij de Olympische Spelen. Daar wordt een fakkel met Grieks vuur gebracht 
en daaraan wordt het vuur van het feest ontstoken. Hier wordt het oude Griekenland met de 
fakkel, het licht van de oude Olympiade, gebracht naar de nieuwe Olympiade om zo een 
symbolische gelijkheid tot stand te brengen. Ook weer een vorm dus van onbewuste en vaak 
verkeerd gerichte magie. 

� Ik heb nog niet begrepen, hoe dat precies zit met dat mannelijk en vrouwelijk. Er werd nl. 
gezegd, dat om, de magie goed te kunnen bedrijven het noodzakelijk is, dat er een eenheid 
bestaat tussen het mannelijk en het vrouwelijk element, een evenwicht. En dat de mens 
moet proberen om een zeker tekort in zichzelf aan te vullen. Er werd toen ook gezegd, dat 
het vrouwelijke wezen voor het grootste gedeelte ook vrouwelijk is en het mannelijke 
wezen in sterke mate mannelijk. Ik heb altijd gemeend, dat het fifty-fifty was, omdat de 
man oorspronkelijk van een man én een vrouw afstamt en dit altijd doorgaat. Maar nu hoor 
ik dat de geestelijke balans heel anders kan liggen. Zou u daarover iets willen zeggen? 

Ik wil trachten dit te doen. Mannelijk en vrouwelijk, gebruikt in deze en in magische zin, geeft 
aan het eigen levensritme, de eigen invloeden van het mannelijke en het vrouwelijke. Wij zien 
b.v., dat het levensritme van een man 23-daags is en van een vrouw ongeveer 28-daags. Dat 
zijn kennelijke verschillen, die dus door de chromosomen a.h.w. al bepaald zijn. En dat wil dus 
zeggen, dat de uitstralingen, die kunnen worden opgewekt, de innerlijke sfeer die kan worden 
geschapen, of zo ge wilt het instrument dat de geest hanteert, andere eigenschappen heeft. En 
deze eigenschappen zullen zich uitstrekken over alle voertuigen, die nog zeer fijn-stoffelijk 
zijn, zodat de geest zelf niet mannelijk en niet vrouwelijk is. Zij is onzijdig of moeten wij 
zeggen: androgyne. Dat is misschien nog beter. In de lagere sferen is men b.v. man met een 
zeker percentage vrouwelijke eigenschappen. Ook dit is dus erfelijk vastgelegd, dit past in het 
eigen levensritme. En het komt tot uiting in een eigen karakter, in eigen 
gedachtenuitstralingen. Zo kan een vrouw dus evenzeer bepaalde mannelijke kwaliteiten 
hebben; die liggen lichamelijk vast en werken dus in alles doen. Dat ligt in de 
hormoonsecreties. Dat ligt in de wijze van denken, van reageren, het erkennen van 
sympathieën en antipathieën zelfs. Dit alles staat daarmee in verband. Zo zal dus dat 
geestelijk bestaan - al is het op zichzelf dus niet mannelijk of vrouwelijk volgens menselijke 
opvattingen - gebonden zijn in uiting en prestatie aan een instrument, dat wel die 
eigenschappen heeft. En daardoor wordt dus het zoeken naar aanvulling soms noodzakelijk. 

Nu zijn er vele Oude tempels en genootschappen geweest, waar men dus de eenvoudigste 
stoffelijke wijze gebruikte om die aanvulling tot stand te brengen. Er zijn b.v. heel veel 
mysteriespelen geweest, waarbij dus laat ons zeggen de huwelijksdaad werd gesteld in het 
openbaar om die eenwording uit te drukken. Dat was een magisch gebeuren, daar zag 
niemand iets aanstotelijks in; het was de uitdrukking van de eenwording van een tweevoudige 
verschijning van het "ene". Men gebruikte dit oorspronkelijk zelfs in tempels om daarmede 
bepaalde gaven te bereiken. Dit is de oorsprong geweest van de latere tempelprostitutie. 

Nu heeft men langzamerhand ontdekt, dat die stoffelijke weg wel eenvoudig maar niet altijd de 
meest juiste is. Omdat - wanneer men dit stoffelijk contact zoekt - een ruw begeerte-element 
zulk een grote rol kan spelen, dat het instinct het bewust richten en het bewust absorberen 
van krachten overvleugelt. Waar dit het geval is, heeft de daad dus geen magisch nut meer; 
zij is niet beheersbaar. En daarom is men overgegaan tot bepaalde rituele systemen, waarbij 
dus in sommige secten ook nog wel de geslachtsdaad een rol speelde; en later tot bepaalde 
systemen van gedachtencontacten. Op den duur maakte men zelfs gebruik van een instelling, 
waarbij b.v. door gezamenlijke zang of, gezamenlijke gebaren of dans of een afwisseling daar 



Orde der Verdraagzamen 

072 – PSYCHOLOGIE EN PRAKTISCHE MAGIE 16

van (mannenkoor zingt en vrouwenkoor zingt) diezelfde eenheid op een ander vlak werd 
gesymboliseerd. Daarbij worden de hartstochten niet zo fel in het geding gebracht en was de 
uitwerking weliswaar wat minder, maar zij was beheersbaar en dat andere was niet 
beheersbaar. En zo is dus een groot aantal verschillende methoden ontstaan om die aanvulling 
te vinden. 

Typisch is, dat wij deze zelfde methode b.v. vinden bij een kloosterlinge. Zij bidt. Zij leeft om 
de mensheid te helpen. (Een Boeddhistische non doet dat ook.) Maar wat zegt nu de westerse 
kloosterzuster? "Ik ben de bruid van Christus." Onbewust drukt zij een sexuele verhouding uit 
tussen zichzelf en de hemel en beleeft die weliswaar - althans veelal - op een ander dan zuiver 
stoffelijk niveau, maar de emotie, die daarmede samengaat, bestaat in haar. Zij wordt een 
krachtbron. Wanneer zij dit volledig genoeg doet, kan die kloosterlinge dus een zekere 
magische kracht verwerven. Maar zij staat buiten de gemeenschap en weet vaak niet, hoe die 
kracht te richten. De kracht wordt gewekt en gaat teloor in het nutteloze, omdat de realiteit 
niet wordt beseft. Hier heeft u dus een typisch voorbeeld van hoe dat kan.  

� U heeft het in de inleiding ook over dansen gehad als magisch gebruik dat bij primitieve 
volkeren nog veel in zwang is. Nu heb ik daarvan ook afbeeldingen gezien (op de televisie) 
van Zuid-Amerikaans indianendansen. Wat opvalt is altijd het stampen met de voeten op 
de aarde. Is dat om de gemeenschap, het verband tussen de mensen en de aarde aan te 
duiden?  

Ook hier moet ik u waarschijnlijk teleurstellen Een dergelijke, stampen is niet een contact 
vaststellen met de aarde, maar het is schokken teweeg brengen in het eigen "ik"; ritmische 
schokken, die het hele lichaam beheersen, zodat een trilling a.h.w. (het ritme) doordringt in 
elke spier in elke vezel en zo het geheel kan overvleugelen. Hetzelfde kunt u krijgen als u b.v. 
in een motorvoertuig zit dat een regelmatige én betrekkelijk trage trilling heeft. Er ontstaat 
dan niet alleen een vermoeidheid maar een versuffing die in sommige gevallen tot een roes 
kan leiden; alleen maar die beweging. En als u dit nu weet dan kunt u begrijpen dat deze 
primitieven zelfs in hun overgave niet alleen in de dans een wil om te beleven uitbeelden, 
maar dat zij die helemaal in zich willen laten doordringen. Vandaar ook dat dus zoveel van 
deze dansen voeren tot een voortzetting, die men dan met de term "orgieën" pleegt aan te 
duiden. Maar dat is geheel verloren gegaan in een wereld, die voor de stof niet reëel is. Men 
geeft daaraan uiting op zijn eigen wijze. Dit is een vorm van – laat ons zeggen - soms zwarte 
maar vaak ook groene magie. Wanneer wij de mooámbo-varianten(?) krijgen, dan vinden wij 
daarin wel degelijk witte magie, maar wij noemen haar groen, omdat zij is gebaseerd op 
natuurlijke werkingen en waarden in de mens zelf het gebruik van natuurlijke krachten en 
bestanddelen.  

Vrienden, wanneer ik nog een ogenblik uw aandacht mag vragen om te sluiten, zou ik nog 
graag het volgende onder uw aandacht willen brengen. Natuurlijk is dit voor u niet meer 
noodzakelijk, maar ik zou mijzelf schuldig achten, als ik onvolledig zou zijn. 

Wanneer wij spreken over magie, dan denkt menigeen daaraan als iets, dat ver van hem af 
ligt. Maar de werkelijke magie is vlak bij. Het is niet het buitengewone, het sensationele dat 
menigeen daarin denkt te vinden. Het is een normaal aspect van uw eigen leven, opdat uw 
geestelijke voertuigen en dat deel van uw bewustzijn dat niet geheel doordringt, gezamenlijk 
kunnen inwerken op u en door u op andere krachten in de materie en in bepaalde sferen. 

Wanneer u bang bent voor een bepaald iets, u vreest dit in de magie in het leven, dan zult u 
ofwel die vrees moeten overwinnen door het in de ogen te zien, dan wel u er van af moeten 
wenden. 

Wanneer men bezig is met magie, is er altijd tegenwoordigheid van geest nodig. Men moet op 
elke onverwachte gebeurtenis of verandering a.h.w. ingesteld zijn. Maar indien u gelooft in een 
cosmische kracht, in een lichtkracht, dan is deze en de innerlijke verbondenheid, die u 
daarmee voelt, altijd de bescherming. Ook wanneer u uit uw lichaam zult treden en een ogen-
lik leven in een andere wereld of sfeer, zo is nog het kennen alleen van een dergelijke begrip 
voldoende. 

Nu kunt u deze dingen denken: Wanneer u dus denkt "in de naam van de Almachtige God", 
dan bent u vrij van demonen. Zij kunnen daar niet tegenop. Maar wanneer u in de materie 
bezig bent met die magische formule of bezwering, dan krijgt u heel vaak termen, die absoluut 
zinloos schijnen of zelfs zijn. Hier spreekt dan niet meer de rede maar ergens het verleden van 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

072 – PSYCHOLOGIE EN PRAKTISCHE MAGIE 17

de mens. Misschien gebruikt u woorden uit dode talen en Godsbegrippen, die reeds lang niet 
meer op aarde bestaan. En in de schijnbare zinloosheid of onzinnigheid zelfs van hetgeen u 
zegt en doet, herwint u ergens een natuurlijk ritme. Al de krachten zijn belangrijk voor u, 
zolang u ze kunt gebruiken. Het experiment om het experiment is vaak nutteloos en 
gevaarlijk. Slechts als oefening is het toegelaten. En om goed te kunnen experimenteren moet 
men althans iets weten omtrent zijn eigen karakter en inzichten en enig psychologisch inzicht 
bezitten. 

Wanneer mijn vriend u heeft verteld, hoe alle dingen in de magie ten slotte weer zijn terug te 
voeren tot twee waarden, dan heeft hij daarbij gefaald en u niet alles genoemd. Hij heeft u 
b.v. niet getoond de Ouraburos, de slang die zichzelf verslindt. De uitdrukking van het in 
zichzelf kerende en daardoor zichzelf vruchtbaar makende of scheppend makende in de mens, 
waarbij de gedachte het wezen bevrucht en uit deze bevruchting de wereld (het spiegelbeeld 
van God) wordt geboren. Hij zal u niet hebben gesproken over magische spreuken en rituelen. 
Maar geloof mij, er zijn woorden, die - hoe zinloos zij ook heten - toch grote uitwerking 
hebben. Men behoeft de klank niet te begrijpen, wanneer men haar slechts gevoelt. Wanneer 
ik .b.v. de gewone klank AEIOUI herhaal en ik voeg daaraan bepaalde namen toe, dan heb ik 
ook een voor het westen aanvaardbaar klank geheel geschapen, dat teruggrijpt naar de 
innerlijke mens. 

Vraag u daarom nooit af, of de magie zin heeft volgens de rede, maar vraag u af, of ze zin 
heeft voor uw gevoel. Leer beseffen, dat in het dagelijks leven en in de praktijk van het 
dagelijks leven meer magie voorkomt dan men oorspronkelijk zou denken. En dat wat ik hier 
nu noem in een klank, die toch wel heilig kan zijn, heel vaak wordt weerkaatst in de schijnbaar 
zinloze herhaling van enkele woorden in een lied, dat dan dezelfde magische werking kan 
hebben. Dat rituele gebaren en de rituele dans soms in een eenvoudig gewoontegebaar 
weerkaatst kunnen worden én daar een ongeveer gelijke werking kunnen hebben. 

Vraag u af: Wat doet mijn gevoelens werkelijk overvloeien? Wat geeft mij een gevoel van 
verbondenheid met het Al, ook in het dagelijks leven? En zonder dan daarmee onmiddellijk 
wonderdadig en wonderbaarlijk te willen werken, schep rond u harmonie, waaruit u kracht en 
begrip put en geef dit aan de wereld; want door te geven ontvangt gij. 

En zo wordt de magische keten gesloten, waarin de mens deel is van het verbond der grote 
Heirscharen, der grote Krachten van het Al, de krachten der mensheid van het verleden en van 
de toekomst, 

Gij zijt deel van een keten, die eens waarlijk wordt gevormd aan het einde der tijden, wanneer 
allen hun plaats hebben gevonden, maar die gij reeds nu voor uzelf werkelijk kunt maken, 
indien gij anderen kunt aanvaarden en accepteren; en de eenvoudige dingen, die uit uw gevoel 
opwellen aan gebaar, aan reactie, zoveel mogelijk tracht om te zetten in een vorm, waarin de 
betekenis, die zij voor u hebben, overvloeit naar een ander. En ten laatste, mijne vrienden, sta 
mij toe u erop te wijzen dat een ieder, die resultaten vraagt van magie, ook van practische 
magie zelf werke. Er is niemand, die voor u de magie produceert. U kunt haar slechts zelf 
realiseren; en wel door te werken met de waarden van uw gevoel, aangepast aan de wereld en 
de mogelijkheden, waarin u leeft. 

Leer elke dag, waarin duizend mogelijkheden zijn om krachten op te nemen of krachten te 
verliezen, de gevoelswaarde zo te doen spreken, dat zij harmonie zeggen, eenheid met uw 
omgeving, met de mensheid. En u zult ontdekken, dat er krachten tot u komen. Zonder u - 
met of zonder doel - af van uw werk, van de mensheid, van het Al door verzet, door ergernis 
of door terugwijzing en ge zult ontdekken dat dit u meer krachten kost dan ge daar door ooit 
kunt herwinnen. 

Leven betekent: het zoeken naar de eenheid, hetwelk is het principe der magie. Het vinden 
van eenheid is de oplossing van menig psychologisch probleem. En dat is de kern van elke 
godsdienst, de kern van alle leven voor het westen zowel als voor het oosten. Tracht daarom, 
mijne vrienden, voor uzelf het "Omnes in omnia" en Omnia in omnes" te begrijpen. “Allen in 
alles” en “alles in allen”. Want hier in ligt de overwinning. De band, die alles bindt, die de 
krachten uit alle sferen kenbaar doet worden op uw wereld, leert u het Goddelijk Principe en 
de Goddelijke Wet kennen en manifesteert en verrijkt u, zonder dat ge daarvoor plechtstatig 



Orde der Verdraagzamen 

072 – PSYCHOLOGIE EN PRAKTISCHE MAGIE 18

wordt of een grote magische bezwering uitspreekt, want uit uw gedachten vloeit het resultaat 
voort. 

En nu zult gij mij misschien toestaan afscheid van u te nemen. Want, vrienden, ik ben u zeer 
dankbaar, dat u mij zo vriendelijk hebt te woord gestaan en ik hoop, dat mijn antwoorden uw 
verwachtingen niet te zeer hebben beschaamd. Het was mij een vreugde, dit onderwerp voor u 
te mogen voorbereiden. 

  

  

 


	PSYCHOLOGIE EN PRACTISCHE MAGIE.
	De magie van het geluid.


