
© Orde der Verdraagzamen Brochure België 

 

A620220 – DE GEDACHTENWERELD VAN DE MENS IN VERHOUDING TOT DE WERKELIJKHEID 1 

Vrienden, indien u het goed vindt zullen we heden spreken over 

DE GEDACHTENWERELD VAN DE MENS IN VERHOUDING TOT DE WERKELIJKHEID 

Wij moeten uitgaan van het standpunt dat deze dagen (wat ook door de feiten bewezen wordt 
op de mensheid abnormale spanningen hebben neergelegd. 

Het karakter van deze spanningen (ons inziens een teken van invloed van Aquarius en 
planetaire invloeden) zou misschien het best kunnen worden uitgedrukt als een groeiend 
verschil, een groeiende afstand, tussen het innerlijk leven en denken van de wens en zijn 
uiterlijke werkelijkheid of mogelijkheden. 

Wanneer wij trachten om het zuiver menselijk denken, uitgaande van een menselijk 
standpunt, te definiëren, zo vinden wij de twee grote begrenzingen: angst en begeren. 

De angst kan in sommige gevallen worden tot een onredelijke angst, in welk geval zij 
impliceert een volledige overgave aan de instincten en de oorzaak van de angst. Wij noemen 
haar dan panisch of paniek. 

In het begeren kennen wij verschillende vormen die begeerte genoemd kunnen worden. Daar 
zijn allereerst de lijfelijke en zintuigelijke begeerten; daarnaast echter vinden wij een reeks 
van mentale begeerten. Ook deze zijn van groot belang omdat voor de mens het doel bepalen. 

In de gedachtengang van de doorsneemens op aarde mag worden gesteld, dat zijn doel wordt 
bepaald door zijn begeren, terwijl zijn stuwkracht grotendeels wordt voortgebracht vanuit de 
angst. 

Hier begin ik dan met een poging om dit menselijk denken te situeren tegen een achtergrond 
van een bestaande werkelijkheid. Het is mij bekend, dat er veel wordt gesproken over Maja, 
over waan en over begoocheling. Slechts weinigen schijnen zich te realiseren, dat achter deze 
verschijnselen, een werkelijkheid schuil gaat met vaste wetten, vaste normen en vaste 
waarden. 

Toch moet dit gesteld worden en wel om. de volgende reden; Indien begoocheling of Maja zelf 
bestaand en zichzelf instandhoudend genoemd mag worden, moeten wij ook aannemen dat de 
juistdenkende mens in staat is alle voor hem niet gewenste factor uit deze begoocheling, door 
eenvoudig ontkenning, te elimineren. Het blijkt dat in dergelijke weg doen vallen van bepaalde 
verschijnselen, soms langs mentale of geestelijke weg, mogelijk is. Er blijven echter altijd 
verschijnselen die men niet kan beheersen; verschijnselen die vaak vollédig strijdig zijn met 
het hopen, het denken van de mensheid; verschijnselen anderzijds die niets te maken hebben 
met de stuwing uitgaande van de angst. Deze verschijnselen mogen wij dan toch wel werkelijk 
noemen, zekerlijk wanneer wij hen Zien als uitgaande van een vaste reeks van ontwikkelingen 
gebonden aan vaste regels, maatstaven en wetten. 

Deze werkelijkheid is niet slechts materieel, maar breidt zich uit over verschillende gebieden, 
die men geestelijk pleegt te noemen. Het totaal van deze werkelijke verschijnselen, zal ik 
voortaan kosmische realiteit of Goddelijke werkelijkheid noemen. 

uitgaande van een werkelijkheid en een daarvan gescheiden gedachtenleven, gebaseerd op de 
vele, mogelijke schakeringen tussen angst en begeren, kom ik dan allereerst tot de conclusie: 
Het denken van de mens is nooit reëel. Zijn erkenning van de feiten is evenmin reëel. Zijn 
realisme, zijn zich aanpassen aan de werkelijkheid, kan nimmer gebaseerd zijn op feiten; het 
is steeds gebaseerd op zijn eigen mening en interpretatie. Mening en interpretatie komen 
voort uit de voornoemde verschijnselen: angst en begeerte. 

De achtergrond van het menselijk denken is de Goddelijke werkelijkheid. Ongeacht van de 
wijze waarop de mens leeft en denkt, zal hij steeds weer verschijnselen ontmoeten die door 
hem niet te beheersen zijn, die hij niet kan weginterpreteren en waarvoor hij evenmin een 
verklaring kan geven waardoor zij geheel in het kader van zijn eigen leven, 
levensbeschouwing, opinie, bevooroordeeldheid enz. passen. 



Orde der Verdraagzamen 

A620220 – DE GEDACHTENWERELD VAN DE MENS IN VERHOUDING TOT DE WERKELIJKHEID 2 

Dan zal deze mens genoopt worden om zijn eigen innerlijke of denkwereld te handhaven, een 
groot gedeelte van de verschijnselen, die in deze kosmische of Goddelijke werkelijkheid 
optreden, eenvoudig te verloochenen, niet te zien, te verwerpen. 

Een Goddelijke werkelijkheid kan verder nooit zijn vastgelegd in boeken (elke schrijver 
interpreteert): zij kan nooit zijn vastgelegd in de ervaringen van anderen (de mens 
interpreteert deze op zijn wijze) en zij kan nimmer gebonden zijn aan enigerlei abstracte wet 
of regel. 

De mens, ontwijkend (door een zekere vrees ook misschien bezeten) voor de werkelijkheid 
zoals deze rond hem bestaat, zal echter voor Zich trachten, steeds weer allee ter zijde te 
schuiven, weg te verklaren, wat niet binnen zijn eigen denkbeelden past. 

In deze dagen ontstaan nu zeer grote, voor sommigen bijna fatale spanningen, die vreemd 
genoeg niets te maken hebben met een wereldondergang, maar die wel degelijk te maken 
hebben met de gedachtenwereld van de mens. 

Want, wanneer zijn denken onjuist is en er tussen hen en de Goddelijke werkelijkheid een 
relatie bestaat, komt het verschil steeds sneller tot uiting. Hoe sneller de verschillen tot uiting 
komen, hoe sneller de mens zich zou moeten heroriënteren. Hij weigert deze heroriëntatie en 
kan vluchten in waan, kan vluchten in een verwerping, hij kan verder ondergaan door een 
willekeurig kracht boven zich te erkennen als originator van deze gebeurtenissen en invloeden 
en gelijktijdig te stellen, dat deze God (want zo noemt hij deze kracht dan) voor hem 
persoonlijk een goede God is, die hem uiteindelijk voor al het beleefde zal belonen. 

Het is u duidelijk dat een dergelijke Godheid nooit een ware God kan zijn. Een God die 
beantwoordt aan het denkbeeld van een mens is een menselijk denkbeeld, kan nooit 
álomvattend zijn, kan nooit andere machten bezitten dan die welke een mens zich kan 
voorstellen. 

Een omschreven Godheid, die gebruikt wordt als verklaring voor de verschijnselen in de 
wereld, is persé reeds niet werkelijk, niet reëel. 

Blijft ons de vraag of er een God is. Ik geloof inderdaad in een God en wel omdat in de 
kosmische of Goddelijke werkelijkheid een groot aantal vaste lijnen en wetten te erkennen 
zijn, die m.i. niet het resultaat kunnen zijn van een willekeurig gebeuren of een toevallige 
structuur. Daarvoor zijn zij te consequent, omvatten zij te veel verschillende levensgebieden. 

Maar wanneer ik die God aanneem en ik wil Hen, definiëren anders dan door zijn kenbare 
uitingen, dan zal ik aan die God kunnen ondergaan. Ik zeg dit met nadruk. Een God die zich 
niet manifesteert is waarschijnlijk een chimaera, een hersenschim. 

Een God die zich manifesteert, die zich dus openbaart en wel op een kenbaar niet met de 
menselijke natuur strokende wijze, (dit hoort erbij) kan echter erkend worden als een kracht 
die wij God noemen, zonder daaraan ooit enigerlei eigenschap of reeks van eigenschappen toe 
te kennen anders dan die voor ons elf noodzakelijk om met deze kracht en de daaruit 
voortkomende verschijnselen werkzaam te zijn. 

Nu komt er een grote vraag (tenminste wanneer wij het menselijk denken verder willen 
ontleden) nl,. wat is de drijvende kracht van een groot gedeelte van de menselijke 
maatregelen, de menselijke gedachten? Wat ook is de oorzaak van zijn irrationaliteit in zo 
menig opzicht? Want de mens handelt vaak onredelijk. 

Volgens mijn inzicht en aan de hand van door velen aan onze zijde gemaakte studies, meen ik 
daarvoor de volgende verklaring te mogen geven. 

Elke mens zoekt naar zelfbehoud. Dit zelfbehoud behoeft niet noodzakelijk te zijn een 
lichamelijk zelfbehoud. Een innerlijk bewustzijn van continuïteit gaat gepaard met een 
zekerheid omtrent de wijze waarop het ik zal worden voortgezet. De mens heeft nu de keus 
tussen het handhaven van zijn stoffelijk wezen (dus lichamelijk zelfbehoud) en de poging om 
zijn gedachtenwereld te behouden (het zogenaamd mentaal zelfbehoud). 

In beide gevallen zal hij alles aan dit zelfbehoud onderdanig maken en zullen alle akties die hij 
volbrengt, ook de meest onzelfzuchtige. Met dit denkbeeld in verband staan zodra zij berusten 
op een redelijke grondslag. 

Indien een mens alleen redelijk zou kunnen leven en denken, zou hij, krachtens het 



© Orde der Verdraagzamen Brochure België 

 

A620220 – DE GEDACHTENWERELD VAN DE MENS IN VERHOUDING TOT DE WERKELIJKHEID 3 

voorgaande, zijn eigen mogelijkheden en bereikingen voortdurend beperken. Gelijktijdig zou 
hij ertoe komen zichzelf voortdurend weer te zien als de vijand van alle anderen en deze 
vijandschap slechts niet tot uiting brengen daar waar hij tijdelijk steun beleeft. Wij kennen 
dergelijke typen op aarde, die wij dan vaak opportunisten noemen. 

Toch zullen vele mensen een andere tendens vertonen. Maar deze komt voort uit het 
gevoelsleven. Is dit gevoelsleven echter betrouwbaar? Kan dit worden gezien als een deel van 
de achtergrond van het denken? Allereerst kennen wij een groot gedeelte van het denken, 
waarbij impulsen van buiten ontvangen niet de cortex passeren, maar waarbij de eens 
onmiddellijk reageert met zijn klierstelsel door secreties. Dit zijn wat men instincten noemt. De 
mens omschrijft het zelf vaak als gevoelens ofschoon deze gevoelens zeker niet op een 
volledig emotioneel vlak liggen zover dit het denken betreft. Zeer eenvoudig gesteld kan ik dus 
wat volgt verklaren: 

In de loop van de ontwikkeling van de mensheid en de voortdurende verandering van zijn 
omgeving en zijn zeer snelle aanpassing daaraan, heeft hij lichamelijk een mogelijkheid 
ontwikkeld om snel op elke wijziging van omstandigheden te leren reageren en daarbij het 
stoffelijk of dierlijk zelfbehoud voortdurend als hoofddoel te stellen. 

Elke instinctieve reactie is daarom gepaard met het begrip zelfbehoud en dit over het 
algemeen in de meest stoffelijke zin. Hieronder vallen bepaalde aspecten der seksualiteit 
vooral wanneer het gaat om de voortzetting van eigen leven, de continuïteit van eigen bestaan 
in het kind. 

Daarnaast echter blijkt een reeks gevoelswaarden aanwezig te zijn die vanuit een menselijk 
instinct niet verklaarbaar zijn. Ze zijn irrieëel omdat zij het zelfbehoud kunnen benadelen, 
omdat zij de zekerheid voor het ik (iets wat toch een van de voorname factoren binnen het 
begeerteleven is) in gevaar brengen. Ik zou u enkele daaronder willen vernoemen; een 
naastenliefde op humane overwegingen gebaseerd, een zich dienstbaar maken aan stellingen 
en begrippen die niets te zaken hebben, noch met eigen angsten, noch met eigen zekerheid, 
het vermogen om anderen te begrijpen en eigen angsten zowel als begeerten tijdelijk voor die 
anderen te vergeten. Ook dit kan niet redelijk worden verklaard. Het is emotioneel. En nu kan 
men zeggen dat dit deel is van het mens-zijn. Maar de gehele historie van de mensheid 
spreekt daartegen. 

Dan mogen wij, naar ik meen, hier stellen, dat geestelijk (althans bovenredelijke) factoren 
ingrijpen op het ogenblik dat de mens tracht Zijn denken en welzijn aan te passen aan zijn 
innerlijke behoefte, die niet meer gebaseerd is op eigen denkbeelden alleen. 

Nu enkele conclusies hieruit: 

1. Alles wat een mens denkt is gebonden aan zijn redelijke vermogens. Daar waar in hem, 
innerlijke waarden optreden van het bovenredelijk vlak, dan wel instinctieve waarden uit 
het beneden de rede gelegen vlak van bewustzijn, zal hij dit steeds trachten te verklaren in 
de termen van zijn eigen denken en levensbeschouwing. 

2. Gezien het feit dat de mens vele dingen vreest en daardoor vele dingen voor zijn redelijk 
denken en bewustzijn uitsluit, hen niet-aanvaardbaar achtend of hen verdringend, (dus 
terugdringend in het onderbewustzijn) zal hij daarbij bepaalde hiaten in de ontwikkeling 
van de wereld, de ontwikkeling van eigen wezen, de gebeurtenissen buiten hem en de 
impressies uit de wereld ontvangen, doen ontstaan. 

3. De onvolledige wereld waarin de mens leeft vervreemdt hem van de werkelijkheid. Elke 
poging om zijn onvolledige gedachtenwereld aan te passen aan de bestaande en reële 
achtergrond, de Goddelijke werkelijkheid, voert hem verder af van deze werkelijkheid 
omdat nimmer een deel als vervanging op kan treden van het geheel waar het geheel zich 
in de herkenbare feiten voortdurend manifesteert. 

Dan stel ik verder. Wanneer het menselijk denken niet beperkt wordt door een automatisch 
verwerven van delen van waarnemingen, wanneer het niet meer beschermd wordt door het 
wegvallen van bepaalde impressies en het wegdringen van het besef omtrent bepaalde 
mogelijkheden, zal de mens een wereldbeeld in zich kunnen bevatten dat, zover het dus reikt, 
gedekt wordt door de kosmische werkelijkheid. In dit geval zullen alle feiten en alle 
omstandigheden direct beantwoorden aan wat in hem leeft. 



Orde der Verdraagzamen 

A620220 – DE GEDACHTENWERELD VAN DE MENS IN VERHOUDING TOT DE WERKELIJKHEID 4 

Omgekeerd zal het voor hemzelf mogelijk zijn, zelfs aan de hand van de rede, het merendeel 
der gebeurtenissen (ook deze die normalerwijze buiten zijn eigen beschikking en 
mogelijkheden liggen) te voorzien en zelfs misschien te beïnvloeden of zijn eigen plaatsing in 
ruimte en tijd, ten opzichte daarvan te wijzigen. 

Dit klinkt alles buitengewoon ingewikkeld. Dat ben ik niet u eens; maar het is uitermate 
belangrijk. 

Wanneer mijn bewustzijn en mijn denken conform de achtergrond is, bevestigt de kosmische 
werkelijkheid, de Goddelijke realiteit, mijn wezen en mijn leven met feiten en krachten die ik 
zelf onderga. 

Steeds weer zal de juistheid van mijn beleven bevestigd worden, niet door middel van een 
interpretatie, maar door middel van stoffelijk kenbare feiten, die vanuit mijn denken alleen 
nimmer beïnvloed konden worden.  

Wil ik verder, alleen waarnemen wat rond mij is en sluit ik mij niet af, dan zal voor mij een 
wereldbeeld ontstaan, dat sterk afwijkt van het algemeen aanvaarde. Want elke maatschappij 
tracht zichzelf te handhaven. 0m dit te bereiken schoolt zij het denken van haar leden van de 
eerste levensjaren af zodanig. dat zij blind worden voor bepaalde gebeurtenissen, werkingen 
en verschijnselen. Wanneer zij worden opgemerkt, worden zij als fantasie of als onredelijk 
terzijde geschoven. Is dit het geval, dan kan men ze dus nuchter negeren, ook wanneer ze 
werkelijk bestaan De verschijnselen daaruit voortkomende, worden dan eveneens 
wegverklaard of zelfs ontkend. 

Vanuit de achtergrond. dewelke voor het menselijk denken nu eenmaal bestaat en de 
ontleding van het menselijk denken, die wij hier komt en misschien wat oppervlakkig geschetst 
hebben. trachten wij nu te komen tot een meer praktische beschouwing. 

Ik stel dan allereerst. Wanneer men uitgaat van de feiten zoals zij zich voortdurend 
manifesteren, zich daarbij onthoudend van menselijke interpretatie, zal men bepaalde 
patronen, dus vaste regels kunnen ontdekken. 

Het toeschrijven van deze vaste regels aan een of andere invloed kan rationalisatie zijn. Wij 
behoeven dit niet te doen. Voor onszelf is het vaak gemakkelijker wanneer wij dit voorlopig 
doen. Hierdoor zullen wij dus voor onszelf een harmonie scheppen een mogelijkheid tot 
beseffen. die uitgaat van de Goddelijke werkelijkheid in Zijn geheel en niet meer van een 
menselijke gedachtenwereld met zijn beperkingen en hiaten. Daarin kunnen nooit menselijke 
wetten of regels als belangrijk of geldend zijn. Bv. Een verkeersregel kan goed zijn als een 
deel van de menselijke gemeenschap, maar bij het optreden van feiten uit de werkelijkheid, 
als rampen. moeten wij terzijde worden gesteld en door zeer buigzame, zeer gemakkelijk aan 
te passen regels worden vervangen. 

Soepelheid in het gebruik van alle door de mensheid en in de mensheid bestaande regels, zal 
dus noodzakelijk zijn, tenzij deze regels onmiddellijk door de feiten en bij voortduring 
bevestigd worden. 

In de 2e. plaats. Elke scheiding die ik als mens optrek tussen mijzelf en anderen, ongeacht om 
welke redenen (geloof, ras, nationaliteit of iets anders) is een uit mij voortgekomen 
begrenzing. Zij zal het mij onmogelijk maken de werkelijkheid omtrent de andere te beseffen. 

Ze maakt het mij eveneens onmogelijk om mijn eigen verhouding ten opzichte van anderen op 
een reële wijze te regelen. 

Zo moet ik uitgaan van het besef van een zo groot mogelijk gelijkheid van alle dingen. Ik kan 
dit slechts doen door te stellen dat zij allen gelijkelijk deel zijn van eenzelfde werkelijkheid, dat 
zij allen onderworpen zijn aan dezelfde regels en wette en dat het werkelijk belangrijke (voor 
hen zowel als voor mij) gelegen moet zijn in dezelfde ontwikkeling of dezelfde waarden., 

Hierbij komt de vraag van de angst sterk naar voor.  

Want elke mens heeft de behoefte om de meerdere van een ander te zijn. Sommigen doen dit 
door wat u bluf kunt noemen. Anderen door zich macht te verwerven of rijkdom. Weer 
anderen doen het door zichzelf slimmer te achten dan anderen. Men denkt wel eens dat dit te 
maken heeft met patronen bv. van sociaal gedrag. Men zegt bv. dat iemand asociaal is 
wanneer hij zich niet houdt aan de in de sociéteit gangbare regels, dat hij amoreel is wanneer 



© Orde der Verdraagzamen Brochure België 

 

A620220 – DE GEDACHTENWERELD VAN DE MENS IN VERHOUDING TOT DE WERKELIJKHEID 5 

hij zich niet houdt aan de gangbare morele stellingen. Dit is natuurlijk niet juist. De mens is 
alleen a-sociaal indien zijn handelingen niet enkel de stellingen van de gemeenschap, waar de 
gemeenschap zelf aantast. Een mens is alleen amoreel, wanneer hij niet over enigerlei eigen 
moraliteit beschikt. Anders kan dit ten hoogste gesteld worden ten overstaan van het 
algemeen geldende, maar nimmer als een volledige waarde. 

Zo kunnen wij nimmer een oordeel vellen over anderen. laat ons dat goed begrijpen. Wij 
kunnen wel trachten in anderen zowel als in onszelf, de uitwerking van dezelfde wetten en 
functies te zien. 

Hoe meer wij een besef krijgen voor de gelijke waarden binnen alle dingen, hoe gemakkelijker 
wij anderen zullen begrijpen; hoe gemakkelijker wij ook onze eigen beperkingen terzijde laten 
en komen tot het aanvaarden van de werkelijke achtergrond (dus de kosmische werkelijkheid). 

De stelling is vaak herhaald, naar ik heb ze hier dus nogmaals een basis gegeven: 

HEB UW NAASTEN LIEF. 

Handel steeds naar uw beste inzicht en weten, en nimmer volgens de mening van anderen. 
Verwerp niets omdat men het niet erkent en ga altijd uit van het standpunt dat alleen eigen 
ervaring en bij herhaling. Bevestigen kan zijn voor stellingen door anderen verkondigd. Ga uit 
van het standpunt, dat u elke mens kunt vertrouwen, maar dat u geen enkele mens kunt, 
vertrouwen als gelijkblijvend en gelijkzijnde in opvattingen en bestrevingen, dan wel (wat ook 
mogelijk is dus) waardering van bezitswaarden en dergelijke. Ga nimmer uit van bezit als 
zodanig. Bezit heeft geen waarde. Het bezit dat de mens in zich en rond zich verzamelt, dient 
alleen als middel tot contact met en handhaving in de wereld waarin hij leeft. Het is te allen 
tijde te vervangen door andere waarden die een gelijke werking kunnen hebben. Houdt u aan 
alle wetten zover noodzakelijk, maar voor uzelf zult u deze wetten nooit als bepalend mogen 
zien. 

Verwerp de mening van elke andere mens totdat deze mening zichzelf voor u als volledig juist 
heeft bewezen, maar wees bereid om een dergelijke mening als werkhypothese, (als middel 
tot onderzoek dus te gebruiken. 

En nu kom ik op de geest terecht die hiermee toch ook verbonden is en die een zeer grote rol 
kan spelen. 

De geest leeft, evenals de mens, in een wereld die door haar eigen bewustzijn bepaald wordt. 
De grenzen die daarin bestaan zijn de grenzen der gedachte. Ook hier angst en begeerte als 
de twee uiterste factoren. 

Een mens die zijn verwachtingen, zijn begeerten omtrent het geestelijk leven baseert op een 
angst, op een bestaan van het schrikwekkende, zal te allen tijde dit schrikwekkende voor 
zichzelf tot werkelijkheid maken. De mens die alleen het goede. wil zien en in en voor zich 
alleen de grootste en volmaaktste heerlijkheid verwacht. wil eveneens tekortschieten. Zijn 
beeld van volmaaktheid kan nimmer volledig identiek zijn met de kosmische werkelijkheid, die 
hij volgens zijn bewustzijn kan aanvaarden. 

Ga uit van het standpunt dat alle leven in de geest en in de sferen, een ongeveer gelijke 
inhoud heeft als het menselijk leven. 

Stel voor uzelve, dat alle, niet op stoffelijke instincten gebaseerde bindingen die op aarde 
bestaan, in de geest zullen bestaan. 

Vertrouw op de goedheid, die ook in de wens op aarde tot uiting komt als een deel van het 
geestelijk werken en leven. 

Laat u nimmer verleiden om een vaste stelling omtrent het hiernamaals aan te nemen. Elke te 
vaste en te gevormde stelling is namelijk de aanleiding tot de vorming van wat ik zou willen 
noemen een geloof of een mythe. Geloof en mythe zijn beide zeer nadelig voor de mens, 
omdat ze geneigd zijn een zo groot mogelijke invloed over een zo groot mogelijk menigte te 
zoeken.  

Dit betekent, dat een vereenvoudiging van de werkelijke leerstellingen en feiten en op den 
duur een vertroebeling daarvan om het geheel aanvaardbaar te maken door de massa, 
noodzakelijk is. 



Orde der Verdraagzamen 

A620220 – DE GEDACHTENWERELD VAN DE MENS IN VERHOUDING TOT DE WERKELIJKHEID 6 

Wanneer u meent dat dit niet strookt met de bestaande werkelijkheid, zo wil ik u wijzen op het 
feit, dat geen enkel geloof als godsdienst door zijn oorspronkelijke verkondiger is gesticht. De 
Christenen danken als religie hun bestaan aan Paulus. 

Voor de Islam zijn vooral de strijd om de gedachtenwisselingen tussen Ali, Hoessein en Beni, 
naar ik meen, belangrijk geweest. In het Boedhisme ontstaat pas een religieuze drang 
ongeveer 120 jaren nadat de Goetania-Boedha is overleden. U zult deze punten misschien 
kennen. 

De werkelijke leer is nimmer een godsdienst en waarom niet? Omdat elke werkelijke leer, die 
mede geestelijke elementen bevat of bevatten wil, gebaseerd moet zijn op een uitermate 
soepele toepassing van een bepaalde leefregel die metterdaad verwerkelijkt moet worden. Iets 
anders heeft daar niets mee te maken. 

Een raad die ik u verder wil geven: Besef dat vele boeken (in de oudheid) geschreven zijn door 
mensen die een bijbedoeling hadden. Zij wensten bepaalde sleutels, bepaalde geheimen en 
ideeën zodanig daarin te verbergen dat ze altijd toegankelijk zou zijn en gelijktijdig voor de 
leken niet kenbaar. Waar deze ingangen en de wijze waarop ze verborgen waren, uit de 
toenmalige omstandigheden en de dan heersende mentaliteit zijn voortgekomen is het voor u 
zeer moeilijk, zonder daarvoor passende handleiding ooit iets van deze waarheden terug te 
vinden. Slechts diegenen die de mentaliteit van deze tijd geheel terug kunnen vinden, zijn 
misschien in staat, de juiste betekenis van vele uitspraken te erkennen. 

Baseer u daarom steeds op het heden. Beschouw al wat u wordt gezegd als een mogelijke 
handleiding. Ga uit van de innerlijke bevestiging der dingen. 

Nu blijft wij nog te spreken over het verschijnsel van de harmonie. 

Harmonie of samenklank, of eenklank, is hoofdzakelijk muzikaal bekend. Wij mogen aannemen 
dat in een harmonisch verschijnsel, dat niet door een aantal musici bv. wordt opgewekt, de 
sterkst klinkende toon bepalend zal zijn voor de bijkomende harmonieën. Zij bepaalt dus 
datgene wat meetrilt. 

Op deze wijze zou kunnen worden gezegd, dat de sterkste factoren in het menselijk denken en 
het menselijk leven, de sterkste harmonieën zullen wekken, niet alleen in de mensheid maar 
ook in de verschijnselen die wij Goddelijke werkelijkheid hebben vernoemd. De sterkste factor 
is bepalend. Maar ze kan dit alleen zijn zolang er iets is om te ontvangen. Op het ogenblik dat 
een werking in de kosmos en reëel bestaat en een mens weiger deze te erkennen, is het alsof 
in het klavier een snaar ontbreek. Deze snaar is er niet en kan dus niet meetrillen. Is de snaar 
aanwezig maar niet juist gespannen, dan zal het harmonisch effect kleiner zijn. Hoe juister de 
afstemming van een enkele snaar, hoe juister en sterker de weerkaatsing van de 
oorspronkelijke toon, maar in de eigen toonaard, zal plaatsvinden. 

Dan mogen wij dus stellen dat al wat in ons aanwezig is en op enigerlei wijze harmonisch is 
met de bestaande werkelijkheid in ons een bepaalde trilling doet ontstaan. 

Deze trilling wordt vertaald als gevoel, emotie en gedachte. De gedachte is over het algemeen 
een rationalisatieproces, maar kan soms een directe uiting zijn nl. op het ogenblik, dat de 
redelijke impulsen en beheersing van de mens zelf (dus het aanpassen van het denken aan 
zijn eigen wereldbeeld - tussen angst en begeren) ophouden. Dit kan geschieden in toestanden 
van trance, van bewusteloosheid, onder narcose, het kan ook geschieden in toestanden van 
grote opwinding en van absolute passiviteit. 

Wat wij weergeven echter wordt bepaald door de voor ons bestaande sterkste toonaard, de 
invloed waarbij wij het best passen. Indien wij ontdekken, dat onze eigen reacties, op dit 
terrein niet juist zijn, niet zuiver zijn. volgens ons eigen inzicht, dan zullen wij moeten nagaan 
in hoever wij innerlijk disharmonisch zijn. Want slechts indien wij deze innerlijke disharmonie 
beseffen, is het mogelijk om ze te veranderen. 

Ons eigen denken en gedachtenleven moet altijd een zo gesloten mogelijk, geheel zijn, met zo 
weinig mogelijk strijdigheden die het eigen bewustzijn beheersen, en een zo gering mogelijke 
ontkenning van feiten en verschijnselen. 

Dit alles lijkt mij een noodzakelijke basis om vanuit te gaan. Want kan een mens hetzij in het 
spiritisme, in bet geloof in de politiek, de economie onverschillig welk deel van menselijk leven 
en denken, ooit juist reageren wanneer hij niet beseft wat in zijn eigen gedachtenwereld 



© Orde der Verdraagzamen Brochure België 

 

A620220 – DE GEDACHTENWERELD VAN DE MENS IN VERHOUDING TOT DE WERKELIJKHEID 7 

bepalend is? Wij kunnen niet voorkomen dat wij interpreteren. Dit is voor de mens en ook voor 
de geest, in vale sferen, nu eenmaal noodzaak. Zonder dit kan hij niet leven. Maar het besef 
dat hij interpreteert alleen reeds, maakt het mogelijk om de strijdige verschijnselen te 
aanvaarden en binnen zijn bewustzijn op te nemen, in plaats van ze uit te sluiten of (wanneer 
zij niet te verwerpen zijn) daaraan ten onder te gaan. 

Er zijn gevallen bekend van mensen die waanzinnig werden alleen omdat iets volledig tegen 
hun eigen voorstelling indruiste en toch feitelijk bleek. Soms is dat gestuit, dan spreekt men 
van choe; is er sprake van een blijvende krankzinnigheid, soms is er sprake van dood. 

Laten wij beseffen, dat zolang wij weten, dat wij interpreteren, wij ook in staat zijn om alles 
wat niet ligt binnen ons normaal kader van leven, te verwerken te aanvaarden desnoods. Wij 
kunnen. leven met alle dingen zolang het ons m ogelijk is deze te aanvaarden. Aanvaarden 
kunnen wij slechts indien wij de beperking van eigen gedachtenwereld beseffen. Wanneer ik 
denk, voel, wanneer ik geloof. dan is dat een toestand van dit ogenblik. Wat ik nu geloof dat 
hoef ik morgen niet meer te geloven en gisteren heb ik het anders gezien. Wat ik nu voel zal ik 
misschien nooit meer precies zo ervaren enz. 

Wij zijn niet gebonden aan wat morgen geschiedt of wat gisteren geschied is. In dit opzicht 
tekent elke dag zijn eigen waarde. Dit wil zeggen, dat onze eigen oriëntatie op de wereld, op 
de kosmische werkelijkheid dag na dag hernieuwd moet worden.  

Belangrijk is het voor ons echter, dat wij als mens of geest, ook blijvende waarden scheppen. 
Deze blijvende waarden kunnen vaak geschapen worden door een éénmalige aanvaarding van 
een bepaalde invloed of toestand. Zij kunnen heel vaak bereikt worden door het éénmaal 
erkennen van een bepaalde wet. Datgene waardoor ons ervaren en erkend werd leeft in ons. 
Het kan niet ter zijde worden geschoven; het zal voortdurend, bewust of onbewust, deel van. 
het denken, de gedachtenprocessen blijven uitmaken. 

Ik neem aan dat u hier bent, omdat u geestelijke wijsheid zoekt; niet omdat u een zekerheid 
zoekt dat u, wanneer het zover is, dat u overgaat, nog wel mee zal vallen. Want dat zal toch 
grotendeels van uzelf afhangen. 

Wanneer u geestelijke wijsheid zoekt, dan zult u beseffen dat elke mens voor zich een bepaald 
geloof nodig heeft. een geloof echter dat in staat is, om. alle verschijnselen, alle voorkomende 
gebeurtenissen, invloeden, in zich te verwerken. Dit geloof mag nimmer worden gezien, nooit 
en te nimmer, als de enige of de alomvattende waarheid. Het is voor ons alleen het middel 
waardoor wij ons oriënteren op het voor ons hoogst bereikbaar bewustzijn. 

En dan komt de vraag, of wij in een dergelijk geloof, een dergelijk besef, dan iets kunnen 
bereiken? Want al deze dingen hebben weinig zin, wanneer de mens de speelbal blijft van zijn 
eigen angsten en begeerten, van zijn eigen beperkingen. Zelf de hoogste harmonie moet de 
allerhoogste kracht, heeft geen zin wanneer wij deze niet tot uitdrukking kunnen brengen. 

Wanneer u, de kracht van God zelf in u draagt en u bent nog niet in staat om éen zieke te 
genezen, is zij niets waard; dan is ze in feite als niet bestaand. Laat ons dus stellen; wij 
moeten voor onszelf, dat wij denken en geloven, dag na dag zelf bewijzen en het tot 
werkelijkheid maken. Wij kunnen ons beroepen op dit geloof, maar nimmer in de zekerheid, 
dat het vervullen zal wat wij vragen. wel in de zekerheid, dat datgene wat van onze vraag 
werkelijk is, reflex of harmonie buiten ons zal vinden. 

Wanneer ik voor mijzelf iets wil vragen van hogere kracht, hoger bewustzijn, hoger weten, dan 
zal ik dit moeten aanvaarden en in deze aanvaarding zal ik voor mijzelf wel degelijk moeten 
zeggen: Ik ben en blijf verantwoordelijk; ik moet mijzelf afstellen, en ik moet mij niet 
afstemmen door mijn denken maar door mijn gevoelswereld op mij in te laten werken, door 
mijn emoties een uitdrukking te doen geven aan al datgene wat voor mij belangrijk is. 

Slechts zo kan ik een hogere kracht ondergaan en zelfs dan zal deze kracht in mij alleen 
volledig op haar eigen wijze uitbaar zijn tot het ogenblik dat mijn eigen bewustzijn zelfs maar 
een verwondering over hetgeen. geschiedt, optreedt. 

Het geloof in deze nieuwe tijd zal voor menigeen moeilijk zijn. Wat God is, volgens het 
menselijk denken en wat God doet volgens de menselijke ervaring is tegenstrijdig. Men kan er 
zich van af maken door te zeggen; dat God alles zijn gang laat gaan. en dat Hij de mens dus 



Orde der Verdraagzamen 

A620220 – DE GEDACHTENWERELD VAN DE MENS IN VERHOUDING TOT DE WERKELIJKHEID 8 

een vrije wil heeft gegeven en het gelijktijdig afkeurt, maar dat is dwaasheid. Een God die 
strijdig is in zichzelf, is geen God, nietwaar? Neen, wij moeten stellen: het geloof moet de 
feiten dekken. Al wat in deze wereld gebeurt, alles wat er geschiedt vanuit de mens, alles wat 
geschiedt vanuit de geest, moet samenvallen in een vast patroon. De feiten moeten mijn 
stellingen bevestigen. Mijn stellingen moeten het mij mogelijk maken de feiten te voorzien, te 
beredeneren en te verklaren. Dit is vanuit een persoonlijk standpunt geformuleerd. Dit zal 
altijd een interpretatie blijven. Er zal dus altijd een zekere fout blijven, een zekere afwijking; 
maar dat geeft niet. 

Om verder te streven in geestelijk opzicht in deze dagen dient men dan ook voorzichtig te zijn. 
Deze voorzichtigheid beveel ik u vooral aan wanneer u experimenteert met geestelijke 
krachten. In de afgelopen tijd was het mogelijk om op velerlei wijze te experimenteren. In 
deze dagen zal het in toenemende mate moeilijk worden om juiste experimenten te verrichten. 
Want de verschijnselen die in het verleden golden, gelden heden niet meer. Er zijn wijzigingen 
opgetreden. Alles wat vroeger was verandert. En dit is een periode van overgang. Tijdelijk 
kunnen het oude en het nieuwe naast elkaar bestaan; Maar het oude sterft. Het nieuwe echter 
neemt aan kracht toe. Het is of het verleden een nacht is die sterft, het heden een dag die 
langzaam gewekt wordt uit het morgenrood. 

Dit te beseffen, ons in te stellen op de nieuwe krachten, op de vernieuwing, de verandering, 
zelfs indien wij deze niet kunnen beseffen, is noodzakelijk. Deze vernieuwing te aanvaarden en 
wel zonder verwachtingen van, of vrezen voor de toekomst, maar ons steeds baserend op het 
heden. Een vrijelijk en vrijwillig ondergaan, een beleven a.h.w. van de nieuwe tijd, is 
noodzakelijk en het beste middel. 

Heeft bidden en dergelijke in deze dagen dan nog een zin? Heeft het zin om oude 
geloofswaarden terug te vallen? Heeft het zin om zoals vroeger, met geliefden uit de geest in 
verbinding te treden? 

Zolang u zichzelf niet bedriegt, ja. Maar bidden tot God in deze tijd wil iets anders zeggen dan 
een smekeling zijn. Wat het kind door zijn vragen kan verwerven, zal de volwassene door zijn 
arbeid moeten verwerven. 

De mensheid nadert het ogenblik dat zij door arbeid moet verwerven; steeds minder wordt 
haar alleen om het vragen gegeven. 

De krachten uit de geest bestaan nog even goed als vroeger. De banden met uwe geliefden uit 
de geest zijn evengoed mogelijk als vroeger; maar ze zijn van geaardheid enigszins veranderd. 
Zij kunnen niet alleen meer worden uitgedrukt in enkele woorden. Zij zullen eerder een. 
minder kenbaar. Maar daardoor voor u gemakkelijker beleefbaar effect vormen van een 
innerlijk ondergaan van invloeden en het erkennen van zekere inwerkingen op het ik. 

Kracht is er altijd. Kracht of energie maakt eigenlijk uw wereld tot wat ze is. Kracht en energie 
kan voorkomen in verschillende trilling. 

De kracht die op het ogenblik optreedt, zijn een reeks van trillingen die bijzonder aanspreken., 
juist op dit mentaal gebied van de mens. Dat wil zeggen, dat uw eigen denkbeelden en ook uw 
eigen rationaliteit, in menselijk opzicht. Voortdurend in gevaar is. Neemt daarom nooit 
besluiten die verder reiken dan morgen. Besluit iets voor heden te doen maar verbindt u niet 
voor lange tijd. Wanneer het enigszins mogelijk is zou ik u willen zeggen: Leef het ogenblik 
volgens de juiste impulsen daarvan. De juiste impulsen zijn altijd het intens innerlijk erkennen, 
innerlijk gevoel dat in zich zowel iets moet dragen van de stoffelijke vreugde als het ware een 
zeker verdrijven van stoffelijke angst en gelijktijdig, tot zekere mate ook, verzadigen van het 
stoffelijk begeren en het mentaal begeren, maar daarbij het gevoel van wijding. 

Daar moet iets heiligs zijn in al wat u doet. 

Laat in deze dagen u vooral niet neerdrukken om al wat rond u gebeurt. Doe datgene wat u 
doen. moet en wat u doen kunt voor uwe medemensen volgens uw beste weten. Wijdt hen zo 
nodig uwe gedachten en uwe gebeden, wanneer u dit wilt, maar maak u geen zorgen over 
datgene wat gebeurt en waarop u zelf geen invloed kunt uitoefenen. 

Indien u dit wel doet zult u in een steeds grotere verwarring terecht komen omdat vanuit het 
beeld, dat de Wereld u presenteert, een voortdurend grotere vervreemding van de kosmisch 
werkelijkheid tot stand wordt gebracht. 



© Orde der Verdraagzamen Brochure België 

 

A620220 – DE GEDACHTENWERELD VAN DE MENS IN VERHOUDING TOT DE WERKELIJKHEID 9 

Zeg niet tot uzelf, dat u in staat bent om alle dingen. te begrijpen, maar realiseer u dat alles 
wat met u direct in verband staat u altijd zult kunnen ondergaan. 

Alles wat u op het ogenblik vanuit elke bron, vanuit de geest, vanuit de stof (onverschillig hoe 
het voorgeeft tot u te komen) ontvangt, moet op zijn ogenblikkelijke waarde gewaardeerd 
worden. Het is alleen belangrijk voor zover het u iets zegt. U zelf zult moeten streven om uwe 
eigen mogelijkheden uit te breiden tot uw wereld u niet met het onvoorziene confronteert 
maar de Wetten die in. feite uw wereld uitmaken, voor u innerlijk gekende waarden zijn, 
waardoor u in staat bent u totaal in de kosmische werkelijkheid steeds vrijer te bewegen. 

Goeden avond vrienden 

 


	DE GEDACHTENWERELD VAN DE MENS IN VERHOUDING TOT DE WERKELIJKHEID

