
© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

047 - HET “IK”IN HET GODDELIJKE EGO 1

HET IK IN HET GODDELIJK EGO 

Wanneer wij nadenken over de problemen van ons bestaan, dan is ongetwijfeld die verre en 
onbegrijpelijke Godheid daarvan één van de grootste. Wij zullen ons allereerst moeten 
afvragen: Bestaan wij náást God, (dus buiten God als geuite schepping) of bestaan wij ín God? 
Nu kun je je daarvan natuurlijk met een klein foefje op een heel handige manier afmaken. Je 
redeneert als volgt: God is het enige, dat werkelijk bestaat. Buiten God kan niets zijn: dus ook 
geen ruimte of geen leegte. Zou er een leegte zijn, dan zou de ruimte op zichzelf groter zijn 
dan God. Dus leven we ín God. Maar als je dat gaat stellen, dan maak je je op een betrekkelijk 
gemakkelijke manier van het probleem af. De eerste vraag is dus voor ons toch werkelijk wel: 
Hoe kunnen wij uitmaken, of wij nu ín of buiten God bestaan? En dan moeten wij dat proberen 
te realiseren volgens - ik zou zeggen - de moderne techniek. 

In de eerste plaats komen wij tot de conclusie, dat wij leven in de ruimte. Wat is de 
geaardheid van die ruimte? Kunnen wij dat definiëren? In de tweede plaats: Wij bestaan uit 
materie of uit kracht naargelang wij stof of geest zijn. Waar komen deze dingen vandaan? Wat 
is de essence van ons leven? Wat is onze levensgeest? Mijn antwoord daarop is als volgt: Wij 
kunnen alle materie ontleden tot kracht. Wij zijn eveneens in staat alle stralingen tot kracht 
terug te brengen. De kleinste delen der stof zijn moeilijk te definiëren. Maar ook deze zullen 
tenslotte een bepaalde potentie aan kracht in zich dragen. Zonder zover te gaan als sommige 
mensen, die b.v. voor een verlies van kracht of massa het neutrino postuleren (het niet-
vaststelbare neutrale lichaampje met het gewicht van een elektron), zou ik willen stellen dat 
niet alle kracht duurzaam blijft. Ongeacht de wetten, die de mens daarover meent te mogen 
formuleren, dat kracht van vorm kan veranderen, maar in totale potentie gelijk blijft, meen ik 
te mogen stellen: er zijn delen energie, die verdwijnen (n.l. uit het continuüm dat u kent) en 
daar op een geheimzinnige wijze weer in terugkeren. Dit stellende is alles kracht. Maar 
waarheen gaat dan die kracht, die wij in partikelvorm kennen of b.v. in de vorm van een 
elektron, wanneer zij voor ons verdwijnt, als wij in de stof zijn. Onderzoek heeft uitgewezen, 
dat ook ruimte een vorm van kracht is. Wij kunnen die kracht voorstellen door velden, zeker, 
maar daarmede zijn wij er niet. Want een veld zou beperkt moeten zijn. Wij komen echter tot 
de conclusie, dat zover ons begrip gaat ruimte oneindig is, terwijl zij misschien gelijktijdig 
eindig is. 

Met deze wat technische uiteenzetting kom ik dan tot de conclusie, dat alles wat bestaat - 
zowel de ruimte als de verschijnselen in die ruimte - te herleiden zijn tot energie. Die energie 
heeft geen bepaalde vorm en is niet benoembaar. Zij blijkt echter te kunnen overgaan in elke 
voor ons wél benoembare vorm. Op grond daarvan stel ik: het totaal van het u en ook ons 
bekende Al is gelegen binnen één Kracht, die zich op de meest verschillende wijze uit. Waar 
deze Kracht alomvattend en altegenwoordig is, meen ik deze te kunnen identificeren met God. 
Daarmee hebben we natuurlijk een antwoord gevonden. Maar nu komt de vraag: Wat is dan 
onze levenskracht? Wanneer wij het precies onderzoeken, blijkt dat levenskracht en zelfs de 
ziel een bepaalde vorm van energie of een bepaalde ruimtelijke toestand is. Daar zijn we niet 
veel verder mee gekomen, tenzij wij er onmiddellijk op laten volgen: en als zodanig is zij een 
direct deel van de grote Kracht, waarín en waarúit alles bestaat. Op deze wijze wordt de 
levenskracht (dat wat ons bezielt) een deel van al wat rond ons is en heeft als bijzonder 
kenteken slechts haar ogenblikkelijke verschijningsvorm. Dit lijkt mij een tamelijk redelijk 
bewijs voor de stelling, dat het "ik" bestaat in God. 

Maar wat voor een God? Te stellen: God ís, definieert verder niets. Aan God allerhande 
eigenschappen toe te kennen zonder meer heeft ook al weinig zin. Want de eigenschappen die 
wij Hem toekennen, zullen uit de aard der zaak zo ver buiten ons eigen bevattingsvermogen 
liggen, dat zij lege woorden worden. Willen wij nu proberen toch God te ontleden, dan lijkt het 
mij wel erg belangrijk, dat wij proberen eigenschappen van die God vast te stellen. U moet me 
niet kwalijk nemen, dat ik hierbij allereerst naar de geestelijke ervaring grijp, die op aarde als 
esoterie, soms ook als magie bekend is. In de kosmos blijken wetten te bestaan. Die wetten 
werken voor alles precies gelijk. Een mens, een elektron, een grote geest, een planeet, een 



Orde der Verdraagzamen 

047 - HET “IK”IN HET GODDELIJKE EGO 2

ster, zij volgen elk op hun eigen wijze diezelfde wetten. Zij kunnen daaraan niet ontkomen. 
Stellende, dat deze wetten dus een grondeigenschap moeten zijn van de Kracht die wij zo-
even hebben vastgesteld, mag ik aannemen dat dus God bepaalde eigenschappen bezit, ook 
wanneer deze misschien niet alle voor ons kenbaar zijn. 

Hiermee heb ik dus in zekere zin God al iets nader gebracht tot het begrip "ego". Maar ego 
vraagt meer. Ego vraagt bewustzijn. Als ik nu constateer, dat gedachtekracht werkzaam kan 
zijn op deze wereld: dat een bepaald - wat men noemt - persoonlijk magnetisme invloed heeft 
niet alleen op mensen maar ook op dieren (sommige dierentemmers maken b.v. van een 
semi-hypnotische techniek gebruik), dan mag ik misschien ook weer gaan stellen dat 
klaarblijkelijk de uitstraling, die wij kennen als gedachte-uitstraling, in meer of minder 
complexe vorm overal voorkomt en dus klaarblijkelijk ook een grondeigenschap is van die 
kosmos. 

Dit denken beantwoordt wederom aan bepaalde regels. Zelfs zozeer, dat een abstract denken 
naast een feitelijk denken mogelijk is: dat feitelijk denken en abstract denken onder 
omstandigheden onderling verwisselbaar zijn. Een voorbeeld van dat laatste vindt u in de 
stellingen van Einstein en de resultaten, die de wetenschap daaruit heeft verkregen. Zo neem 
ik aan dat het denken inherent moet zijn aan de kracht: waarin wij leven en ons bewegen. 
Hieruit trek ik de conclusie dat - indien het denken een eigenschap is van deze kracht, uit deze 
kracht voortvloeit en klaarblijkelijk een wetmatigheid is binnen die kracht - het denken niet 
kan worden gesteld een onverschillig of slechts zo nu en dan optredend verschijnsel te zijn. 
Wij moeten het denken - zij het misschien in verschillende vakken en niveaus verdeeld - 
toekennen aan practisch al het geschapene. Elke variant van denken welke optreedt, vloeit 
voort uit dezelfde kracht. Is het dan niet logisch, aan te nemen, dat in die kracht het denken 
bevat is? En is het een grote stap verder, als wij dan ook nog de conclusie trekken dat dit 
denken dus tevens een eigenschap is van die kracht? 

Nu heb ik al een kracht, ik heb wetten (dus eigenschappen) en ik heb denken. Er blijft dan om 
over een ego te spreken nog slechts één ding over: een uiting. Ook bij deze uiting grijp ik in 
de eerste plaats weer naar het innerlijk ervaren van de mens. Het zal velen van u bekend zijn 
dat de mens onder bepaalde omstandigheden in contact komt met groter weten dan zijn 
eigen: dat hij soms de indruk heeft veel sterker lichten en krachten te ervaren, dan hem op de 
wereld ooit worden geopenbaard. Indien dit zo is, zo stel ik dat dit een uiting is van een groter 
vermogen. Zelfs indien dit groter vermogen niet direct God is, zo is het redelijk te stellen, dat - 
gezien de wetmatigheid die in de kosmos overal optreedt - ook deze kracht inherent is aan elk 
wezen en dus tot de bron kan worden herleid. God uit Zich weliswaar binnen Zichzelf maar 
toch tegenover Zijn schepping. 

Hiermede hebben wij dus getracht voor God de eigenschappen te omschrijven, die voor een 
ego noodzakelijk zijn. Wat is dan de relatie van het "ik" met dat Goddelijk Ego? Uit onszelf 
weten we dat een contact soms mogelijk lijkt. Zelfs degenen, die niet direct in een God 
geloven, komen toch tot het aannemen van b.v. een kosmisch geheugen of althans een 
gemeenschappelijk weten of een gemeenschappelijke denkwereld. Zelfs indien wij God voor 
een ogenblik uitschakelen, kunnen wij dus stellen dat elk "ik" niet een onafhankelijk wezen, 
geheel in zichzelf besloten en bevat is, maar een wezen dat in voortdurende wisselwerking 
staat met al wat rond hem is. Dit wezen, dit "ik" wordt beïnvloed, niet slechts door denken, 
door materie naar evenzeer door geest. Daarnaast door krachten, die niet nader te 
omschrijven zijn en die in hun uitingen het dichtst komen bij gevoel of sentiment. 

Dat is een heel aardig stukje. Want indien ik nu mijn God weer in het geding breng, dan stel ik 
dus dat de Godheid van uit het totaal van Zijn uiting voortdurend tot het "ik" spreekt. Het 
gedrag van het "ik" binnen het Goddelijk Ego zal dan ook niet alleen kunnen worden 
omschreven door de eigenschappen van dit "ik", maar alleen krachtens de relatie die voor dit 
"ik" tussen God en hetzelve bestaat. Een interessant punt. Hoever gaat die beïnvloeding? 
Uitgaande van de grote Meesters en Leraren op deze wereld zou men kunnen zeggen: Bij een 
absolute overgave is de uiting van het Scheppend Vermogen (de levende Kracht) practisch 
onbeperkt. Uitgaande daarentegen van het leven dat u persoonlijk kent en de meeste onzer 
ook persoonlijk gekend hebben, moet ik stellen: we merken er eigenlijk heel weinig van. 
Klaarblijkelijk wordt de verhouding tussen "ik" en het Goddelijk Ego uitgedrukt in het al of niet 
aanvaarden van het Goddelijk Ego door het "ik". Indien dit het geval is en ik meen dit als zeker 
te mogen stellen, trek ik hieruit de gevolgtrekking, dat elk "ik" een op zichzelf begrensd deel 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

047 - HET “IK”IN HET GODDELIJKE EGO 3

van het Goddelijke is, dat eigen kwaliteiten en eigenschappen kan verwerven of bezitten. 
Tevens echter staat het in voortdurende verbinding met het Goddelijke. Naarmate het zich 
bewuster wordt van deze verbinding, zal de grens tussen het Goddelijke en het "ik" verder 
wegvallen. 

Natuurlijk zullen we nooit zover komen, dat we kunnen zeggen: "Ik en God zijn één." Want 
dan is er geen sprake meer van "ik". Maar we kunnen wel zeggen: "Ik" en het Goddelijk Ego 
zijn van menselijk standpunt zo dicht tot elkaar te brengen, dat de krachten van het Grote zich 
openbaren in het kleine en het weten van het kleine wordt aangevuld uit het weten van het 
Grote." Conclusie: de mens, die zich bewust is van de Godheid en Deze volledig durft 
aanvaarden, staat niet in zijn wereld gebonden en wordt niet door omstandigheden beheerst, 
maar alleen door de kosmische wetten welke de uitdrukking zijn van het Wezen Gods Zelve en 
door zijn overgave aan het Goddelijke, waardoor de Goddelijke Kracht tot uiting komt. 

Dit blijft voor de meeste onzer helaas theorie. Toch zijn we een heel eind verder gekomen. Ik 
meen - althans voor de aanwezigen - aannemelijk te hebben gemaakt dat God een Entiteit is, 
een Persoonlijkheid. En ook dat wij binnen die God bestaan. Nu rest ons eigenlijk alleen nog 
het vaststellen van de mogelijke verhoudingen tussen "ik" en het Goddelijk Ego. Zouden wij 
ook hierin althans redelijk kunnen slagen, dan zouden we de vraag van "het "ik" in het 
Goddelijk Ego" voor een groot gedeelte hebben opgelost. 

Nu moet ik volgens hetgeen ik reeds zei hier uitgaan van het bewustzijn en de aanvaarding, 
die in het "ik" liggen (het menselijk "ik" dus). En dan stel ik: Onbewustzijn van God. Zodra er 
een onbewustzijn bestaat van de Godheid, waarin men leeft, moet alles wat uit de Goddelijke 
wetten voortkomt u toeschijnen óf een toeval te zijn, dan wel te behoren tot een kleine wet 
welke schijnbaar - maar niet werkelijk - veranderlijk is. Het zou zelfs kunnen voorkomen dat 
een wezen, dat geen werkelijk besef heeft van zijn God of daarmede contact heeft, een grote 
reeks van gedragsregels leert door ervaring en zo tot een vaststaand gedragspatroon komt, 
zonder dat er ooit van een Godserkenning sprake is. 

Een trap hoger vinden we voor het bewustzijn de mogelijkheid kénbare hogere krachten te 
aanvaarden. Tevens zien we echter in deze fase een onvermogen iets meer te aanvaarden, 
dan voor het "ik" duidelijk kenbaar is. Een dier, dat macht ziet in een mens, zal die mens op 
deze wijze tot een soort Godheid maken. Uw hond ziet in u een soort Godheid, omdat u op het 
juiste ogenblik met een bot komt aandragen, met een halsband en een wandelingetje maakt 
ergens waar het dier zijn gemoed kan luchten. Uw kat zal ook in u in zekere zin een groot en 
machtig wezen zien, ook al is haar vorm van aanbidding een andere dan die van de hond. Voor 
een dier in het woud, dat u niet kent maar dat de mens wel kent, kunt u misschien een 
machtige demon zijn. Het is wel redelijk te stellen, dat een dergelijk laag bewustzijn niet komt 
tot een samenvoegen van oorzaak en gevolg en daardoor wonderbaarlijke krachten erkent, 
omdat de gevolgen daarvan onmiddellijk zichtbaar zijn. 

Gaan we nog een stap verder, dan wordt het onverklaarbare, het bovennatuurlijke wel erkend 
en daarin ook een zekere wetmatigheid. De mens erkent wel een toeval dat aan regels is 
onderworpen. Hij komt tot een beperkte Godsvoorstelling, maar realiseert zich niet dat God de 
totaliteit van alle leven is. Hij komt tot het aanbidden van een bepaald verschijnsel i.p.v. een 
ware Godheid. Het verschijnsel kan worden gepersonifieerd en dus de gedaante aannemen van 
een Godheid, van een talisman enz.. Doch slechts dit ene facet wordt dan als Goddelijk 
erkend: andere facetten worden verworpen. Het einde van deze fase is: het erkennen van een 
gehele reeks facetten uit verschijnselen, die gezamenlijk Gods Wezen vormen (of althans een 
groot deel van Gods Wezen en uiting op de wereld), zonder dat echter de verbinding tussen 
deze verschijnselen wordt gevonden. Er is geen associatie. 

Eerst een daaropvolgende fase zal ons brengen: de associatie van de verschillende waarden. 
Hier komen wij dus voor het eerst tot een soort monotheïsme. Maar ook hier is de hang naar 
het erkenbare nog sterk. Zonaanbidding e.d. zijn hier de verschijnselen. Langzaam maar zeker 
zien wij dit overgaan naar het aanbidden van een onzichtbare God, van Wie men zich over het 
algemeen ook geen beelden maakt, maakt de mens slechts zeer beperkte voorstellingen, die 
echter beantwoorden aan een nauw omschreven denkbeeld. In plaats van het feit is de 
gedachte de matrix geworden van het Godsbeeld. Er komt echter een ogenblik dat ook de 
beperktheid van een dergelijke Godsvoorstelling wordt erkend. 



Orde der Verdraagzamen 

047 - HET “IK”IN HET GODDELIJKE EGO 4

We treden dan in een nieuwe fase, waarbij God een abstractie is. God is zo abstract en staat 
zo ver weg van de mens, dat hij Deze pro forma erkent, maar in feite komt tot een 
persoonlijke en redelijke ontwikkeling, waar hij op die Godheid niet vertrouwt. De eindfase is 
het verwerpen van bijgeloof en gelijktijdig de waan, dat men een eeuwige waarheid bezit. 

Een daarop volgende fase laat ons het "ik" zien in een weer nieuwe relatie. In plaats van de 
redelijke verhouding, die het abstracte Godsbeeld bracht, komen wij hernieuwd tot 
gevoelsassociaties. Zij worden nu echter niet meer alleen gebaseerd op het feit zonder 
verklaring, maar worden gebaseerd op de ontleding van feiten, waardoor een 
gemeenschappelijke verklaring voor overeenkomstige feiten mogelijk wordt en gelijktijdig een 
praktische benadering uit dit ene punt ook technische mogelijkheden in zich bergt. Een 
dergelijke fase toont ons het individu in een magische band met zijn God. Hij kent die God nog 
steeds onder vele namen. Hij roept vele facetten aan, waarvan sommige door hem Goden of 
engelen, andere demonen of duivelen worden genoemd. Boven dit alles erkent hij echter één 
vaste Entiteit. Dit punt is overigens op het ogenblik in de menselijke geschiedenis zo ongeveer 
weer eens bereikt. 

Het volgende en misschien meer interessante ontwikkelingspunt is de aanvaarding van een 
innerlijke Godheid, zonder dat daarbij de buitenwereld wordt betrokken. Men zoekt God in 
zichzelf, bereikt een contact met die God, maar is niet in staat met zijn stoffelijk of geestelijk 
bewustzijn tot een voldoende kennen van die God te geraken. Een van de resultaten: 
zelfkennis: één van de verschijnselen: een juist en redelijk gebruik van eigen vermogens plus 
een practisch voortdurende overprestatie op velerlei gebied.  

En dan komt het ogenblik dat de mens God als een feitelijke werkelijkheid erkent. In het begin 
ziet hij het Al bezield. Hij meent dus dat rond hem alles leeft en hij wil in alles die God 
afzonderlijk aanspreken. Hier erkent hij God in zich en buiten zich en er ontstaat voor het eerst 
een wisselwerking tussen innerlijke mogelijkheden en de uiterlijke werkelijkheid. Het gevolg 
hiervan is het ontwaken van het "ik" dat nu steeds meer Goddelijke regels erkent: 
uitschakelen van toeval: juister gebruik van vrije wil, waardoor een meer nauwkeurige 
bepaling van eigen doel. 

De volgende fase toont ons het bereiken van het doel maar ook het beseffen van de 
onvolkomenheid daarvan. Het einde van het streven is een zich associëren met het Goddelijke. 
God wordt nog steeds niet volledig gekend, maar Hij wordt zo sterk ervaren, dat Hij alle weten 
en kennen overvleugelt. Hieruit groeit men naar het begrip toe dat voor het "ik" niet 
definieerbaar is. 

De daarop volgende fase toont dat de definitie van God uit eigen standpunt mogelijk is, maar 
dat deze definitie dient te worden aangevuld met elke definitie welke rond u bestaat in ander 
leven of in andere delen Gods. Groei naar een kosmisch beeld waarbij de kosmische wet de 
basis wordt van het eigen wezen en denken door de aanvaarding van het totaal Kosmische als 
Eenheid. 

Daarna volgt als laatste fase: het bewust opgaan in het Goddelijke, waarbij het "ik" niet meer 
voor zichzelve vraagt een persoonlijk deel of een persoonlijke vervulling, maar in zichzelf de 
taak erkent als deel van het Goddelijke Ego te fungeren om de uiting van het geheel van het 
Goddelijk Ego mogelijk te maken. 

Wanneer ik u hier die fasen opnoem, fasen overigens, dat kan ik u wel zeggen, die in de geest 
getest en getoetst zijn, die alle inderdaad blijken te bestaan, dan zal u hieruit duidelijk worden 
dat het "ik" een deel is van het Goddelijk Ego. Dat het "ik" in bewustzijn steeds meer naar dit 
Goddelijk Ego toegroeit en dat het tenslotte met een eigen bewustzijn deel blijft uitmaken van 
dit Goddelijk Ego, zonder ooit een eigen actie te overwegen. 

Dit is natuurlijk de hoogste bereiking. In doorsnee echter zullen wij wel degelijk een eigen doel 
hebben, zullen wij wel degelijk onszelf trachten te richten op een bepaald aspect van het 
leven, zullen wij zoeken naar een bepaalde vorm van uiting. Wanneer wij dit doen, dan richten 
wij ons in het algemeen juist op datgene, wat niet direct inherent is aan onze eigen 
verschijningsvorm. Een typisch verschijnsel dus: de mens die stoffelijk leeft, richt zich niet a 
priori op de stof - ook al zegt hij dit te doen - maar volgt of wel dromen die aan de stof zijn 
ontleend, dan wel idealen welke voor de stof abstract zijn. De geest volgt niet direct de wetten 
van haar eigen wereld, maar zoekt of wel de wijsheid en de leiding van een hogere wereld, dan 
wel ze interesseert zich voor lagere werelden: soms doet ze beide. Het feit dus dat wij onze 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

047 - HET “IK”IN HET GODDELIJKE EGO 5

eigen weg zoeken en daarbij ons niet direct baseren op onze ogenblikkelijke toestand, doet de 
vraag rijzen: In hoeverre bestaat er een vrijheid voor het "ik" binnen het Goddelijke Ego? Het 
antwoord moet u duidelijk zijn. 

Waar moet worden aangenomen dat dit Goddelijk Ego aan vaste wetten gehoorzaamt en dat 
daarin vaste tendensen bestaan, een vast denken a.h.w., zo mag worden gesteld dat de 
vrijheid van het "ik" klein is. Zij kan nooit liggen in die aspecten welke tot het Goddelijk 
Wezen, zelf behoren. Dan blijft voor het "ik" in feite alleen de vrijheid om zich bezig te houden 
met niet werkelijke situaties, dan wel met zo onbelangrijke situaties dat zij geen gewicht 
hebben voor het geheel maar alleen voor het eigen bewustzijn. Het "ik" heeft binnen het 
Goddelijk Ego een vrijheid van willen, welke de eigen beleving voor een zeer groot gedeelte 
bepaalt. Het belang echter dat men aan eigen acties hecht en de wijze waarop men zijn eigen 
meningen en standpunt als belangrijk of niet belangrijk ziet, doen aan de eindresultaten niet 
toe of af. 

Er wordt nu wel gesteld, dat God een volmaaktheid is, dus ook een oneindig aantal 
mogelijkheden in Zich draagt en dat men deze als mens of geest alle zou kunnen verwerken. 
Ik ken deze stelling zeer goed en meen - op grond van bepaalde proeven, welke wij hebben 
genomen - deze niet volledig te mogen onder schrijven. Wij kunnen binnen het Goddelijke 
alleen datgene voor onszelf tot werkelijkheid maken, dat reeds deel uitmaakt van onze 
persoonlijkheid. Dat deel dus wat wij zijn in de Goddelijke openbaring. Het is ons echter 
onmogelijk iets anders tot uiting te brengen. Wel kunnen wij andere voorstellingen koesteren, 
wij kunnen andere dromen hebben, een ander doel nastreven, maar daadwerkelijk zullen wij in 
onze eigen wereld nooit iets bereiken, dat ligt buiten de directe uiting van het Goddelijk Ego in 
ons wezen. 

De conclusie is dus, dat het "ik" met zijn wilsvrijheid uitermate beperkt moet heten. Het lijkt 
mij dan ook belangrijker voor het "ik", dat het zich realiseert hoe klein eigen mogelijkheid en 
zelfs eigen aansprakelijkheid is, dan dat het zich op een doel richt dat uiteindelijk niet of 
slechts ten dele kan worden verwerkelijkt.  Ik wil, voordat ik mijn betoog eindig, nog enkele 
punten aangeven, die in deze verhouding voor mij zeer belangrijk lijken.  

Onbelangrijk is hetgeen je stoffelijk doet of laat. Het heeft alleen voor jezelf, je eigen beleving, 
je eigen verhouding tegenover God zin. Voor God echter heeft dit absoluut geen inhoud of 
betekenis, aangezien al hetgeen je ook slechts zou kunnen doen binnen het patroon ligt dat 
het Goddelijk IK, het Goddelijk Ego, voor jouw wezen heeft afgedrukt. Er is dus geen reden 
zich hiervoor tot God te wenden. Men kan slechts trachten voor zichzelf zo harmonisch 
mogelijk te leven in overeenstemming mét het Goddelijke. 

Hoezeer wij ons ook willen inspannen, er bestaan beperkingen voor onze vermogens, ook voor 
de innerlijke of geestelijke vermogens. Het heeft geen zin als doel te stellen wat te ver buiten 
de lijn van dit "ik" en zijn vermogens ligt. Het is niet de bedoeling dat wij ons "ik" veranderen. 
Het is de bedoeling dat wij ons "ik" leren gebruiken. Ik bedoel daarmede, dat we datgene wat 
we zijn zo goed, zo juist en zo zuiver mogelijk zijn en op voor ons zo bevredigende maar ook 
zo aanvaardbaar mogelijke wijze. 

Het heeft absoluut geen zin te trachten het leven van anderen te veranderen. Waar wij niet in 
staat zijn te overzien wat de begrenzing, van hun mogelijkheden is, zullen wij ook nooit hun 
definitief einddoel, hun mogelijke daden, hun mogelijkheden tot onthouding kunnen 
vaststellen. Wij kunnen wel uitgaan van een norm, die voor onze wereld geldt, maar moeten 
begrijpen dat zeer vele van die wezens op deze norm een uitzondering zullen maken, omdat 
hun verhouding tot het Goddelijk Ego een volledige beantwoording aan die norm eenvoudig 
onmogelijk maakt. Daar staat tegenover, dat we bepaalde dingen wél kunnen doen. Het 
eerste, - en voor ons als geest en stof het meest belangrijke - lijkt mij wel te beseffen dat 
waar wij zelf niet verder kunnen, een overgave aan het Goddelijke - ook al voelen wij dit niet - 
alles rond ons zowel als ons eigen wezen in de richting van de Goddelijke verwerkelijking 
voert. Wij zullen - als wij zelf niet weten hoe te handelen - door ons tijdig over te geven aan 
de grotere krachten automatisch en wetmatig juist handelen, mits wij het beroep inderdaad 
doen op de voor ons lichtende krachten: de Godheid: en zo ons openstellen voor al, wat we 
daarvan kunnen bevatten. 



Orde der Verdraagzamen 

047 - HET “IK”IN HET GODDELIJKE EGO 6

Daarnaast is natuurlijk erg belangrijk, dat wij ons leven op een juiste wijze indelen. Want of 
we nu in de geest of in de stof zijn, voor onszélf (niet voor God) is een zekere wil tot handelen 
noodzakelijk. Wanneer wij doen (dus handelen), wanneer wij denken en streven, geeft dit ons 
bevrediging en inhoud en de mogelijkheid meer actief in het Goddelijke werkzaam te zijn en 
ons gelijktijdig ook op juistere wijze open te stellen voor het Goddelijke. Activiteit is voor ons 
noodzakelijk. De geaardheid van die activiteit is weer geheel afhankelijk van ons eigen wezen 
en de relatie, die ons "ik" heeft gevonden tot die God in en rond ons. En dan is het ook nog 
zeer belangrijk, dat wij leren op die God te vertrouwen. Misschien mag ik hier een klein 
voorbeeld aanhalen om het iets duidelijker te maken: Als u op een bananenschil trapt en 
probeert rechtop te blijven staan, terwijl u het evenwicht reeds verloren heeft, dan breekt u 
uw botten. Als u met de val meegeeft, dan zal blijken dat u zich niet ernstig bezeert of ernstige 
kwetsuren oploopt. Het verschil tussen het verweer volgens eigen inzicht en het zich 
overgeven aan de impuls, maar dan ook het zich onmiddellijk daarvan weer losmaken en eigen 
toestand herwinnen, maakt hét verschil uit tussen gezondheid en ziekte, of moet ik zeggen: 
onheil. 

Omdat wij leven binnen een God, een levende God met een eigen Wezen, eigen 
Persoonlijkheid en eigen Kracht, Die in alles is geopenbaard, kunnen wij ons wel verzetten, 
maar dit verzet kan alleen op onszelf gewroken worden, doordat onze voorstellingen als het 
ware worden beschadigd. Wij geraken in situaties, die niet overeenstemmen, met wat wij 
verlangen. Wij verwijderen ons verder van de Godheid en kunnen minder van diens Kracht 
absorberen. Indien wij daarentegen leren dat al het onvermijdelijke moet worden gezien als 
iets, waarin wij mee moeten werken om het juist door dit medewerken zo snel mogelijk te 
overwinnen, dan leren wij dus de krachten, welke van buiten op ons afkomen en uit ons 
innerlijk (de God in ons) worden bevestigd, zo actief mogelijk te gebruiken. Wij zullen dan het 
onvermijdelijke in ons leven inderdaad ervaren en tot stand brengen, ongeacht in welke sfeer 
of wereld wij zijn. Daarnaast echter zullen wij ons voor eigen bewustzijn zo snel mogelijk 
kunnen herstellen en dus niet onder de dwang der gebeurtenissen ons contact met God 
verbroken zien. Dat zijn dan alle punten, die ik u hier ter discussie heb voor te leggen. Ik mag 
er dus nog kort op wijzen, dat ik heb getracht u aan te tonen:  

In de eerste plaats: wij leven ín God.  

In de tweede plaats: God is een Persoonlijkheid.  

In de derde plaats: deze Persoonlijkheid moet ín ons bestaan.  

In de vierde plaats: onze verhouding tot die Persoonlijkheid in en rond ons kan nooit feiten 
veranderen, wel echter ons eigen beleven daarvan. 

Met deze korte opsomming hoop ik u van dienst te zijn geweest voor uw discussie, welke 
ongetwijfeld zo dadelijk zal volgen. En dan dank ik u voorlopig voor uw aandacht en zal u na 
de pauze - al of niet met obligatoire kopje koffie - gaarne verfrist en van de tongriem 
gesneden terugzien om mij de handschoen toe te werpen, als ik uws inziens onjuist heb 
gesproken en mij te zeggen waar ik uws inziens te onduidelijk ben geweest. 

DISCUSSIE 

� U stelt: Ruimte is oneindig, doch tevens eindig. Dit is een halve waarheid, die mij ontgaat. 
Ruimte zou oneindig doch begrensd zijn of eindig, doch onbegrensd. Dit gaat mijn begrip te 
boven. Kunt u mij duidelijk maken, doe dit te lezen valt? 

Ja, ik kan wel proberen u dat duidelijk te maken. Kijk eens, ruimte is oneindig, omdat er - uit 
ons standpunt - geen enkele beperking voor ruimte is te vinden. En óns standpunt houdt hier 
niet alleen in, het stoffelijk maar ook het geestelijk standpunt. Anderzijds is deze ruimte 
eindig. Dat wil zeggen: er kan in totaal nooit meer energie zijn dan "het Goddelijke". Het 
Goddelijke vermindert wel te verstaan het alle gebonden energie, ongeacht in welke vormen. 
Het laat ons dus een oneindigheid min een bepaald iets over. En dit betekent dat die 
oneindigheid een ander karakter krijgt, een vergelijkbaar karakter. In een vergelijkbare 
oneindigheid kunnen wij komen tot een begrenzing door een waarde te stellen. Voorbeeld: Ik 
kan stellen: ruimte is oneindig. Maar er is een einde aan de ruimte, waarin sterren voorkomen. 
Volledig juist. Ik kan stellen: in de ruimte komt een algemene buigingshoek voor, waardoor 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

047 - HET “IK”IN HET GODDELIJKE EGO 7

licht en meer dan licht (snelle emissies) en frequenties worden afgebogen, zodat in verband 
met de eigen frequentie een gesloten baan ontstaat. Hierdoor is de ruimte niet begrensd maar 
toch weer wél begrensd door deze buiging. Er bestaat b.v. voor de mens wel de gelijk een 
grens, want de ruimte is voor hem niet oneindig. Hij is n.l. niet in staat de frequentie van de 
trilling van eigen wezen op een zodanige manier te verhogen, dat hij aan een deel van deze 
ruimte ontsnapt. Verder blijkt - en nu komen we even op een ander terrein - dat ruimte ook 
nog kan worden uitgedrukt in haar verschijnselen als het product van twee elkaar kruisende 
velden. Gaan wij van deze stelling uit, dan komen wij tot een reeks van in zichzelf besloten 
heelallen. Dat wil dus zeggen: Zoals uw heelal is - met zijn sterren, nevels en al wat erbij 
hoort - zo zijn er verscheidene. Er zijn onder ons onderzoekers, die tot een getal van 63 
heelallen komen. Ook hier bestaat dus weer een reeks van begrenzingen. Om het dus 
eenvoudig te zeggen - en dan hoop ik dat ik een ingewikkeld onderwerp toch enigszins 
begrijpelijk heb gemaakt -: Er is een dimensionale begrenzing, waardoor ruimte, mits zij 
volgens een bepaalde waarde aan zichzelf gelijk blijft, eindig is. Maar aangezien zij kan 
overgaan tot een andere structuur en - zover wij kunnen nagaan - deze wisselingen in andere 
dimensionale verhoudingen niet zijn begrensd, is zij tevens oneindig, mits wij haar in andere 
eigenschappen omzetten. Ik hoop dat dit voldoende is, naar het lijkt mij nogal een zware kluif. 

� Wij kunnen ons de oneindigheid natuurlijk nooit voorstellen. 
Neen. Dat in de eerste plaats niet en in de tweede plaats: oneindigheid is zo iets vervelends. 
Het is n.l. zo: wanneer ik een oneindigheid heb en ik deel haar in vieren, zó dat de grenslijnen 
elkaar snijden, dan houd ik vier oneindigheden over. Dat is dus het typische. Dus een 
oneindigheid kan ik blijven delen en ik houd steeds een oneindigheid over. Maar aan de andere 
kant, wanneer ik kan stellen dat op een gegeven ogenblik geen werking of verschijnsel meer 
kan optreden, dan heb ik wel een begrenzing. En dan kan ik van een vlak, waarin alles zich 
normaal afspeelt, toch nog als van een oneindigheid spreken, omdat alle verschijnselen in 
zichzelf besloten blijven, dus gebogen zijn. Laten wij b.v. een draaimolen nemen: De afstand 
die de schuitjes van de draaimolen kunnen afleggen is oneindig. Toch zijn ze besloten binnen 
een bepaalde cirkel. Zolang ik die gang, die beweging in die cirkel als bestaand aanneem, heb 
ik een oneindigheid in één richting (door de buigingshoek van de cirkel) en gelijktijdig een 
eindigheid, wanneer ik er bovenop kijk. Op deze wijze kom ik dus tot een ander soort 
oneindigheid. En zo kan ik doorgaan. Het is dus eigenlijk heel eenvoudig gezegd als volgt: 
oneindigheid is iets, wat wij ons niet kunnen voorstellen, omdat de begrenzing van ons eigen 
wezen ons doet aannemen dat er overal een begrenzing aanwezig is. Vergeet niet, dat de 
mens niet alleen zijn God maar ook zijn ruimtelijke voorstelling steeds boetseert naar zijn 
eigen beeld en gelijkenis. Vandaar dat men vroeger bang was van de wereld af te vallen, want 
de wereld moest grenzen hebben. En nu komt men dus van een tweedimensionale begrenzing 
tot een driedimensionale. Wij hebben nu overal de lucht boven ons. Zo dadelijk gaat de mens 
de ruimte in. Maar dan moet er weer een nieuwe begrenzing worden gevonden. En zo gaat het 
door. Het voorstellingsvermogen vraagt steeds een grens. Ik geef dus toe, dat spreken over 
eindigheid en oneindigheid heel vaak moeilijkheden meebrengt. 

� Aan uw voorbeeld is dus eigenlijk ook een grens. 
Er is een grens, maar wij kunnen die grens niet vaststellen. Maar laten we zeggen dat 
er....Laten we nu eens nemen dat er 144.000 (een getal dat we in Tibet nog al eens een keer 
tegenkomen) verschillende dimensionale verhoudingen zijn en dat de 144.000e overgaat naar 
de 1e, dan hebben wij een oneindigheid. Maar een besloten en begrensde oneindigheid. 
Begrijpt u wat ik bedoel? 

� Neen. 
Neen? Nu, dat is toch heel eenvoudig. Als u een zaad heeft. En uit dat zaadje groeit een boom. 
De boom gaat bloeien, zet vrucht, de vrucht valt op de aarde, er komt weer een boompje uit. 
Wat heb ik dan? Dan heb ik ook zo'n cyclus: alleen veel korter. Je zou dus kunnen zeggen: in 
zekere zin is de boom oneindig. Maar aan de andere kant kan hij ook doodgaan en dan is hij 
eindig. En nu bedoel ik alleen maar dit te zeggen: Het aantal vormen, waarin ruimte kan 
bestaan is niet te definiëren: is dus oneindig. Elke ruimte op zichzelf blijkt echter door een 
buigingshoek, een brekingshoek ten opzichte van een onzichtbaar centrum, althans voor ons 
eindig te zijn. Zo kwam ik dus tot de opmerking: ruimte is oneindig en eindig tegelijk. 



Orde der Verdraagzamen 

047 - HET “IK”IN HET GODDELIJKE EGO 8

� Men zal zich niet verzetten tegen het onvermijdelijke. Maar hoe weet men of iets 
onvermijdelijk is? Is er geen gevaar dat men lijdelijk ondergaat? Hoe moet men het 
onvermijdelijke als zodanig herkennen? 

Nu, dat is heel eenvoudig. Op het ogenblik dat er zich in ons leven een situatie ontwikkelt, die 
zich inderdaad volgens ons hele gevoel en onze hele rede aan onze beheersing onttrekt, zullen 
wij in plaats van daar tegenin te gaan er eenvoudig met meewerken om daardoor zo snel 
mogelijk weer op eigen voeten te staan en te ontkomen aan de situatie en een eigen 
besluitmogelijkheid te verkrijgen. 

� Zoals dat meeglijden met die bananenschil? 
Inderdaad. Of als u het een beetje sportiever wilt hebben, dan nemen we de hoofdwetten van 
judo en jiu-jitsu, waarbij ook geldt, dat degene die geen kracht lijkt te hebben door mee te 
geven de kracht van de ander voor zichzelf kan laten werken. En dat is nu hier het geval. 
Wanneer u in uw leven voor een situatie komt te staan die onontkoombaar is, dan kunt u die 
voor uzelf laten werken. Laten wij nu b.v. stellen, dat u een zakelijke bespreking moet voeren. 
U mist uw trein. U heeft geen ander vervoergelegenheid en u moet een half uur wachten. Dan 
kunt u natuurlijk in dat half uur er over lopen nadenken, hoe erg het is dat u die bespreking 
mist. U kunt ook rustig telefoneren dat u de trein hebt gemist, ondertussen de zaak nog eens 
goed voor de geest halen en overdenken en u desnoods ontspannen door een of ander 
tijdschrift te gaan lezen, een kop koffie te gaan drinken, een biertje, een borrel desnoods. (Dat 
geldt alleen niet voor de chauffeur. U weet wel: geen alcohol bij snelverkeer.) Dan kunt ge u 
dus op die manier deze periode ten nutte maken. Het eigenaardige is, dat de mensen die dit 
kunnen, dikwijls in dergelijke momenten - omdat ze aanvankelijk wat meer gespannen zijn - 
een hele reeks dingen inzien en overzien, die hun anders zouden zijn ontgaan. Wanneer ge 
dus na die tijd toch nog op die bespreking komt, komt ge beter beslagen ten ijs. En zo kunt ge 
dus de omstandigheden voor u laten werken, terwijl ze schijnbaar tegen u zijn. 

� Dat herinnert mij het verhaal van de man, die een deur wilde opentrappen, toen de ander 
hem opende, waardoor de eerste viel. (Wu Wei). 

Ja, dat is natuurlijk ook wel zo iets. Nu ja, de meeste mensen, die deuren opentrappen, 
vergeten dat zij moeten trekken i.p.v. duwen. 

� U sprak over het "ik" en zijn verhouding tot het Goddelijke. Maar welke rol speelt onze 
"geest" hierin? Of zijn "ik" en "geest" identiek? Bij punt 8: het aanvaarden van de feitelijke 
werkelijkheid, een bezield heelal met wisselwerking tussen de innerlijke en uiterlijke 
wereld, sprak u van "het ontwaken van het ik". Wat bedoelt u daarmee? 

Wij zien het "ik" als een in zichzelf besloten iets. Vergelijkenderwijze als b.v. een bloemknop. 
De geest is voor ons niet een afzonderlijk iets. Mag ik even herinneren aan onze definitie van 
deze waarden? De ziel, kern van het wezen, onmiddellijk van Goddelijke oorsprong. De geest, 
het weten, het bewustzijn dat zich daar in of omheen verzamelt. En dan natuurlijk de stof. De 
geest is a.h.w. de toestand, waarin de knop zich bevindt. Het ontwaken van het "ik" is dus het 
eerste zich ontplooien uit de bolstering, waarin alleen het "ik" beseft werd en een zich 
langzaam maar zeker openstellen voor hetgeen rond het "ik" bestaat. Als het ware de eerste 
fase, waardoor een harmonie kan ontstaan. En zo bezien zal het u duidelijk zijn dat de geest 
dus deel uitmaakt van het "ik" en a.h.w. aangeeft de bekwaamheden en eigenschappen, die 
het "ik" reeds in zichzelf heeft erkend en dus voor zichzelf bewust kan uiten. Ik hoop dat 
daarmee beide vragen beantwoord zijn. Heeft u commentaar?  

� Het gebeurt toch dikwijls in ons leven dat wij met ons "ik"-bewust zijn bepaalde kanten uit 
willen, terwijl er blijkbaar iets anders in ons is dat ons drijft en dat onze poging doet 
mislukken. Ten slotte blijkt dat we een weg gaan, die inderdaad bij ons past. Is dat dan de 
geest?  

Vergist u zich nu niet het redelijk bewustzijn gelijk te stellen aan het geestelijk bewustzijn. 
Vergeet niet: de geest omvat alles. Ze omvat niet alleen het direct of redelijk bewustzijn maar 
ook het onderbewustzijn, het bovenbewustzijn. Bovendien de kennis van de geest, welke 
eventuele vorige levens of vorige bestaanstoestanden kan bevatten, waarin bewustzijn 
bestond: en een kennis van sferen, welke die geest misschien bezit. En dit alles tezamen is de 
geest. Wanneer u dus in het leven in een richting wordt gedreven, welke u verstandelijk en 
volgens uw eigen denken misschien liever niet wilt gaan, ja, dan blijkt hier alleen maar uit, dat 
u strijdig bent met uzelf. 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

047 - HET “IK”IN HET GODDELIJKE EGO 9

� Ja, maar juist wat u nu opsomt als de kennis van de geest, dat behoort toch over het 
algemeen niet tot de kennis van het "ik". Daar zit bij mij juist de moeilijkheid. 

Het is de kern van het "ik", welke ik omschrijf. Maar die kern van het "ik" wordt in de stof als 
z.g. verstandelijk of redelijk bewust zijn slechts zeer ten dele geuit, dat ben ik met u eens. 
Omdat wat gij uw verstand noemt of uw redelijk bewustzijn zelfs slechts een zeer klein 
percentage is van uw totaal verstandelijk vermogen. En als u daar op af gaat, dus alleen op 
het dagelijks gebruik a.h.w., ja .... laten we het zo stellen, niet dat ik u ervoor aanzie, maar er 
zijn dames die hebben een kast. Daar hangen 150 verschillende toiletjes in. Voor elke 
gelegenheid één, compleet met schoentjes accessoires. Maar als ze gaan werken, dan trekken 
ze altijd die ene oude jurk aan met dat mooie schort eroverheen en die afgetrapte schoenen 
erbij. Heel vaak hebben ze hun haar ook nog in papillotten staan, of is dat uit de mode? Nu 
gaat u dus zeggen: "Ja, maar omdat ik op het ogenblik aan het werk ben en dat toilet draag, 
bestaan er geen andere toiletten." U vergeet wat u in de kast hebt hangen. Om de dood 
eenvoudige reden, dat u op het ogenblik maar één toilet tegelijk kunt dragen, vergeet u dat de 
andere er zijn. Die dame met die 150 toiletten weet ook niet precies welk toilet ze al zo heeft. 
Als u haar dat allemaal precies vraagt, zal ze misschien wat mompelen over Balmain en zo. 
Maar als je haar vraagt: "Wat heb je daar precies?" Dan zegt ze: "Ik weet het niet." Maar 
wanneer zo uit moet gaan en ze staat voor die kast, dan weet ze wel degelijk dat ene toiletjes 
uit te zoeken, dat haar prima staat en wat erbij past. En zo moet u het eigenlijk ook zien met 
uw geestelijk bewustzijn. Dat is de garderobekast, waaruit u de kleren kunt halen, die passen 
bij de gelegenheid. Maar u kunt zo niet alle mogelijk dragen zolang u mens is. 

� Dus het punt 8, waarbij u spreekt van het “ontwaken van het "ik", dat zou dus slaan op 
alles wat er in die kast hangt?' 

Laten we zeggen dat het begin van het "ik", het ontwaken van het "ik" is. Het bewustzijn van 
het feit dat die kast aanwezig is, met of zonder toiletten. En eventueel dus de mogelijkheid 
gebruiken om er bepaalde toiletten in te hangen, andere eruit te halen wanneer het 
noodzakelijk is, ongeacht het aantal toiletten. 

� Maar het "ik" dat vanavond in het betoog dus een grote rol speel de is dus het beperkte 
"ik", dat zich slechts op het moment bewust 

Neen, neen. Het "ik" dat een rol speelt, is het persoonlijke "ik". En dat persoonlijke "ik" bestaat 
dus - om het heel kort op te noemen - uit een ziel, de geest en - als je in de stof verkeert - 
daarbij het stoffelijk lichaam met zijn kwaliteiten en eigenschappen plus alle 
bewustzijnswaarden, die daarin kunnen voorkomen zover ze zijn ontwikkeld. Het "ik" is dus 
niets anders dan een stuk van de oneindigheid, dat zozeer in zichzelf begrensd is, dat het zijn 
deelgenootschap met de oneindigheid rond zich niet beseft. 

� De schrijvers over het "tao" leggen altijd de nadruk op het feit, dat aan de Godheid geen 
persoonlijke eigenschappen mogen worden toegekend. Ik heb dit altijd als juist 
aangevoeld. Nu hoor ik: God is een persoonlijkheid. 

En u begrijpt klaarblijkelijk niet dat beide punten met elkaar in over eenstemming zijn. God is 
een persoonlijkheid. Maar wie van ons is in staat die persoonlijkheid te overzien. De mens, die 
nog niet eens weet wat de kern van de wereld is, waarin hij leeft, hoe moet hij weten wat de 
eigenschappen van God zijn? De grote fout die wij maken is niet God te zien als een 
persoonlijkheid en te aanvaarden als een persoonlijkheid, maar om die God een 
persoonlijkheid te geven volgens ons voorstellingsvermogen. Ik heb iets verder in mijn betoog 
de opmerking gemaakt, dat de mens bepaalde dingen en ook zijn God schept naar eigen beeld 
en gelijkenis. Een persoonlijke God aanbidden wil voor de meeste mensen zeggen: zichzelf 
idealiseren. Al datgene waaraan zij een tekort voelen, zich in volle rijkdom voorstellen: dat 
alles tezamen is hun God. Ik hoop niet dat u het mij kwalijk neemt, maar dit is inderdaad juist. 
Het gevolg is dus, dat met dit onvolledig voorstellingsvermogen de mens niet bewust de 
beschikking heeft over zijn geestelijke faculteiten, zoverre die niet tot de rede behoren. Met 
zelfs een onvolledig gebruik van eigen vermogens zich een beeld te vormen van iets, wat 
zoveel groter is dan ge zelf zijt, moet leiden tot een constructie van menselijke geaardheid. Ik 
heb echter juist getracht deze avond aan te tonen dat God een persoonlijkheid is. Met andere 
woorden, dat God een denkend en levend wezen is. En ik geloof dat we dat wel aan moeten 
nemen. Geen persóónlijke God - tenzij voor onze eigen doeleinden, want dan kunnen we er 
vaak niet aan ontkomen een beperkte voorstelling te gebruiken - maar het erkennen van God 
als een persoonlijkheid, met een denken, met een vermogen tot ingrijpen, ook al kunnen wij 



Orde der Verdraagzamen 

047 - HET “IK”IN HET GODDELIJKE EGO 10

dat niet beseffen. Met persoonlijke eigenschappen, die zich voor ons als wetten openbaren. 
Dat lijkt me toch wel belangrijk. Het is een groot verschil met God te zien als een mannetje 
met een baard enz.. En dat is hetgeen waarop de schrijvers, die het over Tao hebben, vooral 
doelen. Zij proberen de mens duidelijk te maken, dat niet de persoonlijkheid of de voorstelling 
maar de wét het juiste is. Tao is de leer van de juiste benadering, van het juiste gedrag, van 
de juiste plaatsing van de persoonlijkheid te midden van de wereld. Anders gezegd: een wet 
van harmonie. Tao is de uitdrukking van de harmonische eenheid met het zijnde. En zo gezien 
is natuurlijk elke beperking of beknotting van de Godheid door een persoonlijke voorstelling 
gelijktijdig een belemmering om die harmonie te beleven. Als je de Taoist voor deze 
problemen zou zetten, dan zou hij waarschijnlijk opmerken: Maak u niet druk over God: want 
als er al één is, dan zijt ge er toch nog niet rijp voor. Laten wij ons houden aan het juiste 
gedrag. Dat is voor ons belangrijk. De juiste deugd, als u het zo wilt zeggen. Tao is een leer, 
die zich met God slechts terloops bezighoudt. Zij richt zich niet tot het kennen van het hogere 
buiten de mens maar tot het bereiken van het hoogst mogelijke in de mens. En daarom 
behoeven deze stellingen niet met elkaar in strijd te zijn. Goed gezien dus: God is een per-
soonlijkheid. Maar een persoonlijke voorstelling maken van God voor jezelf (een uitzondering 
geldt voor bepaalde doeleinden) betekent tevens het voor jezelf onmogelijk maken met die 
grote God harmonisch te zijn. 

� Gebruikt u het woord ego als synoniem voor persoonlijkheid of anders om? 
Ja, ik heb hier ego gebruikt, omdat "ik" in het Goddelijk "ik" een beetje dwaas klinkt. En 
daarom hebben we het woord ego genoemd, dat precies hetzelfde betekent als ik. Denkt u 
maar aan: ego sum, ik ben. Dus gebruikt om de herhaling van "ik" te voorkomen en 
gelijktijdig aan te geven dat God wordt gezien als een "ik"-heid, dus een in zichzelf op een of 
andere manier harmonisch besloten geheel. Een persoonlijkheid met denken, handelen, enz. 
enz. 

� U noemde bij dat ego als kenmerk van een ego: wetten als eigenschappen, denken als 
behorend tot het wezen en als 3e factor: uiting. Maar behoort die ook niet bij 
zelfbewustzijn? 

Deze ligt m.i. in het denken in zekere mate besloten. Misschien had ik beter gedaan dit weer 
afzonderlijk te vermelden. Dat geef ik graag toe, God moet m.i. Zichzelve kennen. Wat niet 
inhoudt, dat wij Hem kennen, Maar wij hebben dus geprobeerd om aan te tonen dat God een 
persoonlijkheid is. En bij die persoonlijkheid ben ik dus uitgegaan van een minimumwaarde, 
die men daarvoor moet stellen en deze is in de eerste plaats: het moet een wezen zijn met 
eigenschappen: eigenschappen die voor het menselijk denken weer begrenzingen zijn, maar 
dat niet behoeven te zijn. In de tweede plaats: denken: dus bewustzijn. Zonder bewustzijn 
kunnen ons geen "ik"-heid voorstellen. In de derde plaats: de mogelijkheid tot uiting. Want 
zolang het in zichzelf besloten blijft is voor ons een "ik"-heid niet kenbaar. De definitie van God 
als "ik"-heid heb ik hier dus getracht te stellen van een menselijk punt van benadering, dat 
overigens in de geest voor een groot gedeelte ook nog bestaat. 

� Wanneer wij in harmonie zijn met het Goddelijke in ons en buiten ons, zo zal m.i. ons alles, 
wat in harmonie met het Goddelijke is, mogelijk zijn. In verband hiermede mijn vraag: hoe 
in de lezing over geestelijke genezing gesteld kon worden, dat verschillende ziekten door 
magische of magnetische middelen waarbij dus de Goddelijke Kracht gedeeltelijk werkt, de 
genezing niet geheel tot stand gebracht zou kunnen worden. Naar mijn mening kunnen we 
geen grens stellen aan de kracht van God en is genezing altijd mogelijk. 

Akkoord, indien wij dit stellen uit een Goddelijk standpunt. Maar bij de kwestie van de 
geestelijke genezing word het probleem benaderd uit de mogelijkheden van de genezer. En de 
mogelijkheden van de genezer zijn nu eenmaal wat kleiner dan die van God. Om het heel 
simpel uit te drukken: de kracht met genezende mogelijkheden, die kan uitgaan van de 
genezer, zal gelijk zijn aan het totaal van de kracht, die hij krachtens zijn persoonlijke 
instelling kan ontvangen en deze is weer afhankelijk van de harmonie, welke hij met het 
Goddelijke bereikt. Vandaar de beperking. Het is ons dus niet mogelijk om alle ziekte 
geestelijk te genezen. Niet omdat God daartoe de kracht niet heeft, maar om de 
doodeenvoudige reden dat de doorsnee-genezer niet in staat is een zodanige kracht op te 
brengen, een zodanige harmonie te bereiken. Er zijn ziektebeelden waarbij die harmonie 
moeilijker is te verwerven, omdat zij in dit geval niet slechts een harmonie met het Goddelijke 
inhoudt en het verdrijven van een fout maar tevens b.v. harmonie met organismen, die in 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

047 - HET “IK”IN HET GODDELIJKE EGO 11

strijd zijn met het organisme, dat men genezen wil. Begrijpt u wat ik bedoel? En deze 
tweeledige harmonie is voor een mens practisch niet te bereiken. 

� Bedoelt u hiermee, harmonie b.v. met bacteriën die in het lichaam huishouden? 
Ja. Met andere woorden: je zou b.v. zo één moeten worden met de roodvonk, dat je er niet 
eens meer van bloost of ziek wordt, maar voor dieet levende roodvonkcultures tot je kunt 
nemen op alle mogelijke wijzen, zonder dat het je iets doet. Niet omdat zij door u worden 
teniet gedaan, maar omdat er voor u en hen een zo gelijkwaardig bestaan is, dat een absoluut 
evenwicht het u mogelijk maakt u aan te passen aan een onbeperkte hoeveelheid daarvan. In 
de doorsnee-mens leeft n.l. een zekere hoeveelheid roodvonkbacillen. Neem nu maar die 
andere, die heerlijke cocci van verschillende soorten, die in practisch elk menselijk lichaam 
leven. Wanneer ze echter een bepaalde hoeveelheid overschrijden, een bepaalde ontwikkeling 
doormaken, dan wordt u ziek. Maar gesteld, dat u in staat zou zijn hun ook dan nog 
gastvrijheid te bieden door uw eigen organisme daarop in te stellen zonder hen te doden, dan 
zou u harmonisch zijn met hen, tevens onaantastbaar voor de ziekte en volgens menselijk 
standpunt tevens worden een drager van die ziekte. Het zou nl, inhouden dat besmettelijke 
ziekten dus door u worden overgebracht en dat u er zelf een zeer hoge onvatbaarheid voor 
heeft, welke die van anderen zo overtreft, dat u hen kunt besmetten. Dan zou het weer zaak 
zijn die harmonie zover uit te breiden, dat u anderen in die stemming van uw eigen wezen 
meebetrekt, waardoor ook zij immuun worden. Ziet u wat dat alles inhoudt? Uit menselijk 
standpunt is het dus vrijwel onmogelijk, ofschoon bacillendragers van t.b. maar ook b.v. van 
cholera, typhus enz. voorkomen. 

� Ik zou zeggen, dat kan alleen de Meester. 
Ik zou zo zeggen: Dat kan alleen degene, die zelfs de rang van Meester heeft afgelegd. Omdat 
hij één-zijnde met het Hoogste voor zich geen onderscheid ziet tussen zichzelf en het Hoogste 
of het laagste, maar beiden gelijkelijk in zijn wezen uitdrukt, zover zijn vermogen reikt. Dus de 
Meester hier gezien in de termen, waarin hij in deze kringen wordt gebruikt. Het is iets anders, 
wanneer u spreekt over de "Opper Bouwheer", als de Meester. Dan zeggen wij: Ook daar is 
alles mogelijk. Maar door Zijn wezen is het ook voor ons mogelijk, indien wij met Hem in 
harmonie zijn.  

� U zei, dat energie anders is dan wij denken. Volgens ons gaat zij nooit verloren, doch u 
stelt dat zij kan verdwijnen, doch later terugkeert. Mijns inziens is zij er dan al die tijd 
gebleven, want u bedoelt dezelfde energie, die er tevoren was. 

Ik bedoelde dit te zeggen (u ziet, ik moet me hier en daar nogal eens verduidelijken. Ik heb 
schijnbaar niet duidelijk genoeg gesproken), dat energie die zich op een gegeven ogenblik aan 
al het kenbare van een bepaalde wereld en aan elke uitingsmogelijkheid van die wereld 
onttrekt, maar daarin later terugkeert, heeft opgehouden voor die wereld te bestaan. Bent u 
dat met mij eens? Zij zal dan in een andere vorm actief kunnen zijn: b.v. die van ruimte. 
Zodat zij niet noodzakelijkerwijze als een potentie bewaard blijft, maar in een andere, niet als 
energie erkende vorm actief kan zijn. 

� Dus omzetting van kosmos tot chaos en weer terug. 
Dat kunt u wel zeggen, maar het is niet helemaal juist. U zou het eigenlijk zo moeten zeggen: 
Door zich om te zetten in expansie of in een permanent veld i.p.v. in een wisselend veld, 
waardoor ze voor ons weer kenbaar wordt als energie. 

� Hier impliceert u dus weer ruimte als energie. 
Ja. Ik impliceer hier dus, dat alle verschijnselen - inclusief ruimte - te herleiden zijn tot één 
kracht. 

� Als er geen energie was, zou er ook van ruimte geen sprake zijn. 
Omgekeerd. Als er geen ruimte zou zijn, dan zou er geen sprake zijn van energie. Omdat - 
neemt u het mij niet kwalijk dat ik het omdraai - het noodzakelijk is dat er een ruimtelijke 
spanning of verhouding bestaat, voordat een wijziging daarin een instabiliteit kan veroorzaken, 
die het verschijnsel energie doet optreden. 

� Dus energie kent. 
We mogen dus niet stellen dat ruimte een functie is van energie, maar wél dat energie een 
functie is van ruimte. Begrijpt u? Daarin ligt het verschil. 

� Dus de stelling: "energie gaat nooit verloren" is toch houdbaar? 



Orde der Verdraagzamen 

047 - HET “IK”IN HET GODDELIJKE EGO 12

Neen. Vanuit een bepaald continuüm niet. Wel van uit het onbegrensde van het heelal. In het 
heelal zal inderdaad energie nooit verloren gaan. Maar uitgaande van de dimensionale 
verhoudingen, waaruit uw heelal bestaat, verdwijnt energie naar een andere verhouding of 
structuur. Er zijn heel typische verschijnselen bij. Wij zien dit b.v. in sommige gevallen, 
wanneer een ster een nova wordt. Dan is er n.l. in het prenova stadium een afname van 
energie kenbaar, een afname van activiteit, vermindering van gammastraling b.v.. Als men dat 
allemaal nagaat, is het niet op de een of andere manier redelijk te verklaren. Er verdwijnt 
steeds meer energie en toch blijft die ster even actief. Laten we zeggen dat het een 
hydrogeen-cyclus is. Het blijft energie. Er verdwijnt massa, maar er is geen straling. Wat 
gebeurt er? Het totaal van deze energie wordt teruggetrokken in een andere verhouding (zegt 
u voor mijn part, superruimte of een andere dimensie), maar blijft gecentreerd bij die ster. Er 
is echter in deze energie nog niet een aanpassing aan een ander continuüm, aan een andere 
ruimtelijke verhouding, waardoor zij een spanning betekent van wat ik zou willen noemen de 
minus-materie, de minus-structuur. Het gevolg is, dat zij op een gegeven ogenblik als een 
elastiekje springt en dan bij en rond die zon een plotselinge hoeveelheid zeer sterke, meestal 
op die zon gerichte straling veroorzaakt. Deze veroorzaakt de instorting van de buitenste korst 
van die ster (zon), waardoor zij dus bijzonder actief wordt, terwijl gelijktijdig de kern, die nu 
wordt gevoed door de koudere stof, welke onder druk een hogere activiteit kan ontwikkelen: 
daaruit krijgen wij dan het coronaverschijnsel dat zich uitbreidt tot een enorme grote en 
daarna terugvalt. Het typische is dan daarbij verder dat van de totale energie, die dit nova-
verschijnsel kost, over het algemeen 3/10 promille verloren gaat. Deze 3/10 promille is in de 
ruimte niet meer terug te vinden. Maar zij blijkt aanwezig te zijn en daardoor in vele gevallen 
een ster in stand te houden. Wij zien dus de ster als nova opbloeien maar daarna in 
betrekkelijk korte tijd weer terugvallen tot haar eigen structuur en vorm en ook weer met 
ongeveer de oorspronkelijke massa. 

� Dit is dus niet de supernova, want dat proces verloopt anders. 
Kijk eens, het is een kwestie waarbij verschillende verschijnselen samenspelen bij dat tot 
nova-worden van een ster. Je zou het zo kunnen zeggen: Wanneer je een planeet hebt van de 
grote van Neptunus en je vergroot de massa van die planeet met ongeveer de massa van 
Luna, dan valt ze ineen. Dat wil zeggen: zij krijgt een andere materiële structuur onder grotere 
druk. En wat overblijft is een planeet, die iets kleiner is dan de aarde. Een heel typisch 
verschijnsel. Dus een terugvallen op zichzelf. Maar daarbij wordt dus energie gebonden en 
energie verbruikt. En zo is dat nu met een ster ook, hoewel deze veel actiever is, waardoor het 
verschijnsel ook veel flamboyanter wordt. Een planeet die op een dergelijke wijze terugvalt, 
begint weer met gloed. Het zou van de aarde uit gezien een sterke rode gloed zijn, met voor 
Neptunus b.v. een lichtsterkte die ongeveer de halve is van die der volle maan. En dan bekoelt 
ze weer en krijgen we dus een kleine planeet. Maar deze kleine planeet kan onder om-
standigheden te ver ineenkrimpen: dan wordt de kerndruk te groot en de massavolume 
verhouding is niet juist meer. Daardoor wordt een te sterk veld opgewekt: uit dit te sterke veld 
ontstaat een vervluchtiging en voor men het weet heeft men weer een gasachtige massa. Mits 
er voldoende verloren is gegaan, valt ze niet meer terug tot haar oorspronkelijke vorm, maar 
blijft een massale planeet met een in verhouding zeer geringe dichtheid. Dat zijn zo een paar 
verschijnselen, die je in de kosmos kunt zien. Daarbij verdwijnt soms energie. En soms komt 
ze ook tevoorschijn, zonder dat je precies weet waar ze vandaan komt. Spreekt u mijnentwege 
hier over een superruimte, een sub-ruimte, een 5e dimensie of zo iets, het maakt weinig uit. 
Als u maar begrijpt dat ze zich onttrekt aan de kenbaarheid of activiteit in dit continuüm, maar 
daarin later weer kenbaar kan worden. 

� Men kan aan de feiten niets veranderen, hebt u gezegd. Verklaarbaar, als men bedenkt, 
dat zij een doel hebben en of in hen zelf of in het effect dat zij veroorzaken hun reden van 
bestaan vinden. Ik meen dat Spinoza ook als eigenschappen van het Goddelijke stelde: 
denken en uitgebreidheid. Ten slotte het "ik"-deel van en in God volgt o.a. uit de eerste 5 
verzen van het Johannes Evangelie, alle dingen zijn uit het Woord gemaakt enz.. M.i. volgt 
hieruit de broederschap der mensen in het Vaderschap van God. 

Deze opmerking is m.i. volledig juist. Maar we moeten wel dit onthouden, dat de 
onveranderlijkheid van de grote feiten een kwestie is, die van een menselijk standpunt zich 
over aenonen van jaren uitstrekt. Het kleine en het onbelangrijke is wel degelijk variabel. Het 
leven van de doorsnee-mens is niet gemaakt uit het grote en onontkoombare - ofschoon hij dit 
wel vaak ondergaat - maar juist uit de kleine varianten, die hij voor zichzelf erin kan vinden. 
Dientengevolge is het menselijk leven dus inderdaad beperkt vrij. Dus dat stel ik er even 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

047 - HET “IK”IN HET GODDELIJKE EGO 13

naast. Logisch is echter, dat als wij zeggen "het Woord", wij het Woord zouden kunnen 
vervangen door het Geheim of het Onuitspreekbare: vandaar dat het Woord hier als 
aanduiding wordt gebruikt. "En er was het Woord en het Woord was God", staat er ook al. Dan 
volgt hieruit, dat al wat daaruit is voortgekomen in het Woord met elkaar verwant is. Niet 
alleen de broederschap der mensen maar ook de broederschap der schepselen vloeit inderdaad 
hieruit voort. Ik hoop dat dit voldoende commentaar is. De vaststelling vraagt m.i. geen 
verdere toelichting. 

� Ik heb uit uw betoog begrepen dat onze wilsvrijheid beperkt is en wij slechts met succes 
kunnen streven naar de verwerkelijking van de juiste plaats, die we in het heelal volgens 
Goddelijk plan innemen. Hoe moeten we in dit verband de mens zien, die zich gedrongen 
voelt moorden te begaan? 

Ik zou haast zeggen, dat is nu iemand die werkelijk geleerd heeft er een mooie draai aan te 
geven. Maar goed. Een mens die zich gedrongen voelt om moorden te begaan, kan volledig 
ziek zijn. Dat wil zeggen dat de moord geen kwestie van een lust is, waaraan wordt 
toegegeven maar van een onbesef, waardoor buiten het "ik" om gehandeld wordt. In een 
dergelijk geval mag zo iemand worden gezien als en instrument van hoge re krachten. Oók 
wanneer wij uit ons beperkt standpunt als mens of geest geneigd zullen zijn die reeks van 
moorden zoveel mogelijk te beperken. Wij kunnen echter nooit meer beperken dan is 
toegestaan en dus belangrijk is voor de bouw van het geheel. Indien echter - en dat is een 
ander punt - een mens moordt, niet omdat dit voor hem niet te bestrijden is, maar omdat hij 
daaraan toegeeft, dan zal hem slechts zijn toegestaan in kosmische zin daar te moorden waar 
geen werkelijk belangrijk deel van het heden wordt aangetast. U moet het goed begrijpen. 
Voor de mens blijft, zodra er een vrije wil bij is, ongeacht of dit een lotsbestemming is of een 
volledig vrije keuze die wegens de onbelangrijkheid van het object wordt toegelaten, schuldig. 
Mijnheer Booth, die Lincoln neerschiet, is eigenlijk een moordenaar. Toch kan hij dit alleen 
doen - gezien de veranderingen, welke daaruit historisch voortvloeien - omdat dit in een hoger 
bestel wordt toegelaten, dit vast staat volgens een hoger plan. Maar hij handelt niet als uiting 
van dat hogere plan. Hij handelt voor zichzelf. En als zodanig is voor het "ik" de reden van de 
daad onjuist. Er moet eerst besef komen van de juiste verhouding en de juiste handeling, de 
juiste daad, voordat deze mens dus zijn ware harmonie met het Goddelijke hervindt. 

� Maar als dit vaststaat in het Goddelijk plan, hoe kan het dan buiten de harmonie zijn? 
Het is voor het Goddelijk plan en de harmonie altijd harmonisch. In God is alles harmonisch, 
maar voor de mens niet. Laat ik u een heel eenvoudig voorbeeld geven, misschien dat het dan 
duidelijk wordt. Er loopt iemand hard op straat: u slaat die mens neer. Niet omdat u denkt dat 
het een dief is, maar omdat die mens tegen u is aangelopen. (Ja, ik geloof niet, dat u in de 
praktijk tot zo iets zou komen, hoor. Maar dat is weer wat anders.) Dan kunnen we dus 
stellen, dat u iets goeds hebt gedaan in het oog van de wet: u heeft n.l. geholpen een dief te 
pakken. Maar als méns heeft u schuld op u geladen. Want u heeft niet gehandeld om een dief 
te vangen maar om u te wreken op die mens. Pas wanneer u dit hebt beseft en a.h.w. voor 
uzelf die daad hebt hersteld, kunt u het werkelijke verband der dingen aanvaarden. En zult u 
dus niet meer belemmerd door de haat - impuls of de wraakimpuls - welke u tot de handeling 
bracht, de juiste verhouding tot het Al kunnen aanvaarden en daardoor harmonischer worden 
met God. Aldus is niet belangrijk wát je doet, maar hoe je het doet en vooral waaróm je het 
doet. 

� Als het nu het karma van Lincoln was dat hij vermoord zou worden, dan moest er toch ook 
een moordenaar zijn? 

Inderdaad. En die zal er altijd zijn. En als er geen moordenaar is, dan zal er ook op een andere 
manier iets gebeuren dat op een moord lijkt, in ieder geval, die mens zal sterven. Dat ben ik 
volledig met u eens. Maar het gaat hier niet om het feit, dat Lincoln vermoord word, maar het 
gaat om de beweegredenen van de moordenaar. Deze mijnheer Lloyd Booth, die deed dat dus 
uit haat, politieke haat. Het gevolg is dus, dat hij zich daardoor eigenlijk schuldig maakte. Het 
is niet de moord op zichzelf, die de schuld betekent - al lijkt dat uit menselijk standpunt zo - 
maar het is de manier, waarop die mens tot de moord is gekomen. De verstoring van de 
harmonie met het Goddelijke ligt n.l. voor hem persoonlijk in het handelen volgens zijn eigen 
inzichten, tegengesteld aan het Goddelijk harmonische. Hij verzet zichzelf tegen een 
Goddelijke wet, wat hemzelf betreft. Daardoor sluit hij zich dus af voor God. Dat is het 
belangrijke voor de ziel. We hebben het hier dus niet verder over de menselijke kwestie. 



Orde der Verdraagzamen 

047 - HET “IK”IN HET GODDELIJKE EGO 14

� Maar als nu alles in het Goddelijke ligt besloten, dan is er dus voor de moordenaar, de 
misdadiger, in het Goddelijke ook een plaats.  

Zeer logisch. Maar die plaats is er voor de daad, niet voor de mentaliteit. Daar gaat het nu om. 

� Maar de daad komt zonder de mentaliteit niet voor. 
Dat is een andere kwestie. De daad kan voortkomen, zonder dat de mentaliteit overheersend 
is. Laten we een voorbeeld nemen. Judas verraadt zijn Meester. Waarom verraadt hij hem? 

� Omdat Jezus niet de Messias is, in zijn ogen. 
Dacht u? Waarschijnlijk omdat hij zijn Meester juist voor iedereen het bewijs wilde doen 
leveren, dat hij wel de Messias is. Dus hij stelt deze handeling. Zijn verraad is en blijft een 
verraad. Maar is voor zijn eigen benadering reëel. Daardoor is het voor hem nog harmonisch. 
Wanneer hij ontdekt, dat hij zich heeft vergist, kan hij dit niet zien - zoals zijn Meester het 
hem heeft geleerd - als het onvermijdelijk raadsbesluit en zich tot God wenden, maar hij gaat 
heen en hangt zich op. Hij wordt begraven op de Pottenbakkersakker. Judas maakte dus een 
vergissing. Dat beseffen de meeste mensen niet. Judas' zonde ligt niet in zijn verraad, want 
het verraad is noodzakelijk. Maar het ligt in de wijze, waarop hij zichzelf ten opzichte van zijn 
God stelt. Hij kan niet aanvaarden. In de eerste plaats niet: de wijze waarop Jezus werkt en 
leeft. In de tweede plaats niet: de gevolgen van zijn daad. Dat is dus wat hem vervreemdt van 
het Goddelijke. Ofschoon hij overigens zijn harmonie wel terugvindt. 

� En dat hij die harmonie met zijn God niet kon terugvinden, nadat hij zijn daad had gesteld, 
is uit menselijk oogpunt iets logisch, want hij was schuldbewust. Dát is dus de disharmonie 
....  

Met andere woorden: hij stelt het gevolg in de plaats van de intentie. Dat doet de 
doorsnee-mens. 

� Jezus zei altijd: “Het ware beter dat die mens niet geboren ware." Bedoelde hij die Judas? 
Ja, inderdaad. Voor die mens zou dat ook beter zijn geweest. Omdat die mens dus dermate 
verkeerd was ingesteld, dat voor hem een onmiddellijke harmonie niet mogelijk zou zijn. Jezus 
stelt niet alleen de uiterlijke omstandigheden vast. Jezus dringt door tot de kern van de zaak. 
Wat hij ook kan doen. Hij is toch de Groot-Meester, nietwaar? Maar de mens interpreteert het 
altijd naar zijn eigen inzicht. Dat is nu juist de fout. Ik geef toe, dat hetgeen wij hier bespreken 
een zeker gevaarelement in zich bergt. Je kunt het dan ook niet overal zo bespreken. En u 
heeft het misschien bemerkt, ik heb uw gemiddeld gezelschap voor vanavond tamelijk hoog 
aangeslagen. Dat is niet om te complimenteren, het is alleen een vaststelling. Maar het feit is 
toch eigenlijk, dat onze intentie belangrijker is dan onze daad. 

� De intentie van Judas was toch goed, zegt u. 
Ik stel, dat hij goed kan zijn. Maar hij verwart zelf intentie en daad. Met andere woorden: voor 
ons is belangrijker het goede te willen en het goede willende aan te nemen dat God ons zal 
voeren, dan voor ons zelven het resultaat te stellen als de beëindiging van onze wilsuiting en 
bij ons falen ons van dat resultaat te verwijderen en ons af te sluiten van God. Daar ligt het 
juist in. Ik wil een zieke helpen en genezen. Ik doe mijn best, zo goed als ik kan. Maar als de 
zieke tóch overlijdt, wat voor die zieke veel beter is en past in het gehele bestel, dan ga ik 
mijzelf verwijten maken. Want ik had dít nog moeten doen en ik had dat nog moeten doen: ik 
had zús moeten handelen en zó. Daar kom ik niet verder mee. Integendeel. Door dit 
schuldbewustzijn op mij te laden in plaats van slechts uit de ervaring te leren ga ik mijzelf 
verwijderen van de wereld, van mijn God, van alles wat voor mij harmonie kan betekenen. Ja, 
ik moet zeggen: Ik heb het zo goed gedaan als ik kon. Dat ik gefaald heb, blijkt nu. Ik zal in 
den vervolge niet meer falen en verdergaan, Gods wil geschiede. En dat is het grote woord, 
dat een mens steeds weer vergeet en dat toch zo’n belangrijke plaats inneemt in het 
Envangelie. "Vader niet mijn wil, maar Uw wil geschiede." Het is hier de sleutel. Dat is de 
sleutel van de ware harmonie. Want eerst indien wij streven volgens ons beste kunnen, maar 
de resultaten overlaten aan Gods wil en goedheid, kunnen wij tot een wérkelijk resultaat 
komen. 

Ik hoop dat ik duidelijk ben geweest. U behoeft het niet als evangelie aan te nemen, maar u 
moet er toch eens over nadenken. 

� Ik heb nog wel een vraag, welke op moord betrekking heeft. In Amsterdam is er een man 
geweest, die een meisje naar bed zag gaan en hij heeft haar toen maar kalmweg 
vermoord. Hoe moeten we nu zo iets bekijken uit een geestelijk standpunt? 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

047 - HET “IK”IN HET GODDELIJKE EGO 15

Nu, in de eerste plaats mogen wij stellen, dat deze mens dus niet normaal is. Punt 1. 
Ongeacht wat men psychiatrisch daarvan zegt. Punt 2. mogen we stellen, dat deze mens, 
wanneer wij hem onderzoeken, waarschijnlijk een hormoonafwijking zal hebben. Ten derde 
mogen wij stellen, dat het gebeurde - onaangenaam als het was - toch een bepaalde les heeft 
ingehouden én voor degenen die daar dicht bij betrokken zijn geweest en zelfs ook voor het 
grote publiek. Het is dus niet 100% zinloos geweest. Voor degene die is overgegaan lijkt het 
treurig. Maar aangezien het leven wordt voortgezet, is er een compensatie. Voor die mens zelf 
echter is door zijn verkeerd handelen op het ogenblik een wijziging in zijn leven ontstaan. Als 
deze wijziging juist uitwerkt, kan hij daardoor komen tot een gedeeltelijke verwerping van 
zichzelf en daardoor tot aanvaarding van het Goddelijke. De einduitwerking kan dus goed zijn. 
Maar indien de mens weigert, indien hij zich vastklampt aan lust, aan begeerte enz., zonder dit 
te zien als een bijkomstigheid a.h.w. in het kosmisch bestel, waarin Gods wil primair is, dan zal 
hij daarvoor natuurlijk zeer veel moeten ondergaan. Hij is in ieder geval tijdens de daad niet in 
harmonie geweest met de kosmos en alles. Gezien zijn karakter, zijn lichaam, zijn wijze van 
optreden en denken, mogen wij verder stellen dat deze mens ook niet harmonisch is met de 
maatschappij. Dan blijft dus als conclusie, dat misschien én voor deze mens én voor sommige 
anderen dit gebeuren zin krijgt, ook al ziet men dit als mens niet onmiddellijk, terwijl daardoor 
hetzij voor deze mens, hetzij voor anderen een mogelijkheid tot groter bewustzijn wordt 
geschapen. Maar - en daar volgt dus ook onmiddellijk op - indien hij of zij dit verwerpt, dan 
volgt daaruit inderdaad wat wij noemen: buitenste duisternis. In de gelijkenissen staat het zo 
aardig: Een heer had zijn buren uitgenodigd tot een feestmaaltijd. Ze hadden geen tijd, ze 
weigerden. Toen liet hij de bedelaars door zijn bedienden ophalen van de kruispunten der 
wegen en alle voorbijgangers. En er waren er, die zich niet gedroegen als gasten. En ook hen 
liet hij uitwerpen. Kijk, zo staat het nu met ons. Misschien klinkt het een beetje preekachtig, 
maar het is toch waar. Of we nu stofmens zijn, of we geest zijn, voor ons is er het leven. En in 
dat leven doen we ervaring op. Elke ervaring die we opdoen is eigenlijk een uitnodiging tot een 
feestmaal, n.l. tot het maal van geestelijk voedsel dat bewustwording heet. God geeft ons dit, 
indien we het aanvaarden, indien wij Zijn wezen aanvaarden en ons werkelijk in het leven met 
al onze daden en onze gedachten, alles wat we hebben aan sferisch ervaren, aan menselijk 
ervaren, ongeacht hoe of wat, kunnen zeggen: "Heer, wij danken U. Wij nemen dit aan, want 
Gij geeft het ons." Zo ja, dan is er voor ons licht, dan is er vreugde, is er kracht, is er 
bewustwording. We kunnen ook zeggen. "Ja, maar op mijn manier wil ik het hebben en anders 
niet." Dan worden we eruit gegooid. We kunnen ook zeggen: "Ja, maar ik heb geen lust dit 
verder te ervaren." Dan blijven we in het duister staan. Dat is eigenlijk de hele zin van een 
groot deel van mijn betoog. 

� (Onverstaanbare opmerking) 
Een God, Die niet een voor ons kenbare persoonlijkheid is. Een God, Die persoonlijk is, omdat 
Hij in denken, in weten, in handelen een bewust wezen is. Voor ons kenbaar door zijn wetten. 
Een God, Die in en rond ons is. Uit Wie we zijn ontstaan, door Wie we in stand worden 
gehouden. Die te allen tijde is in alles in en rond ons. Een God, met Wie we - indien wij de 
juiste bewustwordingsgang volgen - zozeer harmonisch kunnen worden, dat wij één zijn met 
het Woord, dat de Vader in ons spreekt en leert. Maar van Wie we ons altijd door ons be-
wustzijn kunnen verwijderen, zonder ooit in werkelijkheid van Hem gescheiden te worden. Zo 
ontvluchtend voor Zijn wezen en kennend de duisternis van één, die zich in zichzelve voor 
zichzelf verbergt.  

Ja, vrienden, dat is dan zo'n beetje alles geweest voor vandaag. Nu, ik moet zeggen, er zijn 
heel wat vragen losgekomen, die mij plezier hebben gedaan. Hier en daar is er toch wel een 
vruchtbaar stukje vraag en discussie geweest. Ik kan achteraf wel begrijpen, dat het moeilijk 
is over dit onderwerp te discussiëren en ik weet ook dat het voor sommigen van u een beetje 
moeilijk, een beetje zwaar is geweest. Vergeet echter niet, deze stof wordt vastgelegd. En ik 
zou het erg op prijs stellen, als u later die stof nog eens zou willen doornemen en er eens over 
wilt nadenken. Want ik heb mijn uiterste best gedaan om u iets te tonen van wat voor u het 
meest belangrijke in het leven is, n.l. de wijze waarop God is en waarop uzelf bent. 

Ik heb getracht u duidelijk te maken, hoe uw eigen leven alleen werkelijk vreugdig, waar en 
reëel kan zijn, als u de harmonie met het Goddelijke zo bewust mogelijk beleeft. Ik hoop dat u 
daarin zult slagen.  


	HET IK IN HET GODDELIJK EGO
	DISCUSSIE


