
© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

031 - KRINGLOOP DER ZIEL 1

DE KRINGLOOP DER ZIEL 

In de korte periode van een menselijk leven is het heel moeilijk je in te denken, hoe feitelijk 
een kringloop van bewustzijn en vorm zich kan afspelen. De ziel is de kern van al deze dingen 
en als zodanig het centrale punt van onze beschouwing. Toch wil ik graag op een paar puntjes 
wijzen, voordat wij de ziel zelve gaan beschouwen. 

U heeft ongetwijfeld opgemerkt, dat in elke beschaving (elke groeiende beschaving) een reeks 
culturen elkaar afwisselt. Wij zien een golfverschijnsel; een opkomst van een bepaalde cultuur, 
een ondergang daarvan maar gelijktijdig een opkomen van een andere cultuur, die meestal 
weer iets verder gaat. Dan is ook steeds weer het verschijnsel opvallend duidelijk van de 
tijdelijke duisternis. Wij spreken b.v. van de duistere middeleeuwen. En ondanks alles doen we 
dat niet geheel ten onrechte. Al zijn er in die middeleeuwen veel behoorlijke en heel mooie 
dingen geweest, toch was toen zowel technisch als geestelijk een zeker dieptepunt ingetreden. 
Dit kon niet meer gecompenseerd worden door andere beschavingen elders. 

Deze verschijnselen vinden we in de historie van de mens. Maar wanneer zij in de historie 
consequent voorkomen, zou het redelijk zijn aan te nemen, dat ook buiten het zuiver 
menselijk bestaan, de zuiver menselijke maatschappij een dergelijke wisseling kan optreden. 
Dit is tot zover een waarschijnlijkheidstheorie, die u zelf zoudt kunnen nagaan. Hetgeen ik u 
nu ga vertellen, klinkt u misschien wat fantastischer. Toch verzoek ik u aan te nemen, dat aan 
de hand van onze onderzoekingen dit op waarheid berust. 

Wanneer een bewustzijn begint zich in een vorm te uiten, staat déze ver onder het menselijk 
peil. Wij hebben te maken met zeer primitieve dierlijke vormen, die op de duur zich meer 
specialiseren en aanpassen aan het milieu. Hoe sneller die aanpassing plaatsvindt, hoe sneller 
het milieu een gecompliceerde structuur wordt, die zich tracht vrij te maken van de natuurlijke 
verschijnselen de natuurlijke wetten. Het voertuig evolueert gelijktijdig met de mogelijkheden 
van de maatschappij om dit voertuig te beschermen tegen de normale natuurkrachten. Dit 
impliceert dat wanneer de mens op een gegeven ogenblik zover komt, dat hij zich qua 
voertuig, qua bescherming tegen klimaat onafhankelijk kan maken van alles wat de normale 
verschijnselen van de wereld daarvoor kunnen betekenen, het voertuig van de mens zich zal 
sublimeren. Een proces van evolutie, waarbij we ons op de duur zelfs kunnen indenken, dat 
het menselijk lichaam grotendeels gaat bestaan uit kracht, energie. 

Wanneer dit grotendeels energie is geworden, zou een volgende trap zijn zuivere energie. 
Zuivere energie kan zich wel bezighouden met de stof en heeft invloed op de stof, maar ze 
leeft niet meer in de stof. Het gevolg zal zijn, dat tijdens een dergelijke evolutionaire periode 
de overblijfselen van het verleden praktisch teniet gaan. Het is zelfs heel goed mogelijk, dat 
een dergelijk ras de overblijfselen van steden e.d. bewust vernietigt, daarmee trachtende een 
nieuwe aarde te scheppen voor andere groeiprocessen. Maar met het wegvallen van een direct 
dominerende factor zal ongetwijfeld wederom voor de overgebleven dieren en schepselen de 
strijd om de superioriteit in grote hevigheid ontbranden. (De mens is door zijn groter 
intelligentie, zijn groter vermogen op het ogenblik een evenwicht-brengende factor. Misschien 
zoudt u zeggen "evenwicht-verstorend", maar aan de andere kant van de balans daar zit de 
mens zelf.) Het resultaat is, dat dus b.v. de apen of de honden of de katten wederom onder 
normale natuurwetten beginnen op hun manier een samenleving te vormen, waarbij degene, 
die de beste verstandelijke ontwikkeling hebben, langzaam maar zeker boven de andere 
uitkomen en opnieuw van onderaf aan dezelfde cyclus beginnen. Daarmee hebben we echter 
die voertuiglijke kwestie niet helemaal afgehandeld. Want aangenomen, dat die voertuigen 
alleen op aarde blijven, dan zou er voor die voertuigen niets te doen zijn. Een mens - dat weet 
u allemaal - wil altijd verder. Hij zoekt altijd het onbekende. Soms het onbekende van de 
geest, heel vaak ook het onbekende in de stof. Reeds nu denkt men aan ruimtevaart b.v. Het 
is logisch aan te nemen, dat uit energie bestaande entiteiten de ruimte - voor u slechts 
moeizaam met een raket misschien te overwinnen - gemakkelijk kunnen overwinnen, althans 
veel eenvoudiger dan u. Een uitbreiding van dit bewustzijn over het zonnestelsel zou mogelijk 
zijn. 



Orde der Verdraagzamen 

031 - KRINGLOOP DER ZIEL 2

Hoe deze vormen zich verder zullen ontwikkelen, kunnen we niet zeggen. Ik kan u alleen 
vertellen, dat wat de aarde betreft - of beter gezegd het zonnestelsel hier - er tenminste vier 
dergelijke klassen zijn, die elk miljoenen jaren van elkaar verschillen in vorming en 
bewustwording en die alle voertuiglijk bestaan. Er zal waarschijnlijk wel een ogenblik komen, 
dat er ook geen energie meer nodig is, dat alleen een weten blijft bestaan. En dat komt dan in 
een wereld, die ook voor ons van de geest te abstract is. 

Ik vertel u dit, omdat men de kringloop van de ziel vaak veel te eenvoudig wil zien. Men denkt 
het zich heel vaak als volgt in: Wij hebben aan de top van de cyclus God, originerende factor 
of goddelijke gedachte. Vandaar krijgen we de afdaling door de verschillende sferen en 
gebieden, waarbij de ziel langzaam met voertuigen bekleed wordt. Zij bereikt het stoffelijk 
peil, komt op een sub-stoffelijk peil, beleeft de onderwereld gaat naar boven, betreedt 
hernieuwd de menselijke wereld en gaat vandaar via mentaal gebied en andere sferen 
wederom tot God. Dat is natuurlijk heel aardig en heel mooi gedacht. Het is in een zeer grote 
lijn misschien niet eens onjuist. 

Maar de ziel kan niet bewust in God opgaan. Wanneer we hier b.v. denken aan de theorieën 
van de Rozenkruisers, dan valt ons direct op dat zij zeggen: Ja, maar je kunt slechts bewust 
deze kringloop doormaken, voor zover je bewustzijn reikt. Dat wil zeggen; Er volgt een periode 
van bestaan zonder bewustzijn, zonder contact met de buitenwereld. Is dat redelijk? We 
krijgen dan een voortdurende herhaling van alleen het onderste gedeelte van de cyclus. Dit is 
niet zo aanvaardbaar als b.v. de spiraalgedachte, die we voor de ontwikkeling van bewustzijn 
en werking van de ziel terugvinden in stellingen van theosofen, enkele antroposofen, 
daarnaast ook eigenaardig genoeg in de Pythagorese school - zij het daar in een variant van 
de berekening van cirkelvlakken en veelhoeken - en in het begin vinden dat ook nog in China. 
Bij deze spiraalbeweging neemt men aan, dat men God moet zien als middelpunt, waar om 
men zich beweegt. Het rad van de boeddhistische lama heeft ongeveer dezelfde betekenis. 
Men beweegt zich rond het Goddelijke en kan dat Goddelijke misschien steeds meer 
benaderen, waardoor de kringloop kleiner wordt, maar ze blijft voortgaan.... tot het 
middelpunt wordt bereikt. Hier is in ieder geval weggevallen de eindeloosheid van het proces, 
die we krijgen wanneer we een zuivere kringloop aannemen rond God; terwijl het onbewust 
zijn (het voortdurend het "ik" verliezen in God zonder dit te kunnen ervaren) wegvalt, wat wij 
in het door mij genoemde beeld van sommige Rozenkruisers vinden. 

We zullen nu natuurlijk een paar vragen moeten oplossen. Een van de eerste vragen is wel: 
Kan er een kringloop van de ziel bestaan? Mijn antwoord hierop is: Zover als onze ervaring 
reikt: Ja, zeer zeker. Wij zien n.l. dat wanneer van uit het Goddelijke een gedachte origineert, 
deze zich via verbinding met de chaos tot ikheid ontwikkelt; dat die kracht gelijk blijft maar 
kan gaan door de menselijke gebieden, kan gaan door de geestelijke gebieden en weer uit ons 
gezichtsvermogen verdwijnt. 

Wij weten, dat bij deze menselijke gebieden echter ook nog iets anders mee betrokken is n.l. 
dat terrein, waarover ik zo even heb gesproken: Een steeds verdergaan dus van 
vormontwikkeling, daarmee het aanvaarden van grotere verantwoordelijkheid, op de duur het 
werken met gedachtekracht als enig bewust gehanteerd constructiemiddel en daaruit het 
ontstaan van de grote werkelijke kracht. Perversie van kracht is - zoals u misschien weet - 
macht, zodat wij in deze hogere regionen soms krijgen de poging om de kracht te gebruiken 
tot heersen. In dat geval komen we tot wat wij kunnen noemen machtsmisbruik en daarmede 
tot verval van de eigen persoonlijkheid van die wezens. Dit zou misschien zelfs aanleiding 
kunnen zijn voor de zondevaltheorie en de strijd der engelen met de val van Lucifer. 

Nu blijkt aan de andere kant ook, dat onze ziel met haar verschillende voertuigen toch niet 
altijd één vaste lijn vormt. Er is sprake van een voortdurend zich rondbewegen van uit de 
sferen - het hoogste bewustzijnspunt - naar de stof en terug. Stellende, dat dit moet worden 
gezien als een eerste kringloop, noemen wij dit de kleine circulatie van bewustzijn door de 
sferen. Daarnaast echter bestaat de steeds verdergaan der bewustwording, die een groter 
baan met zich brengt. Deze grote kringloop echter moet een kringloop zijn die gaat van God 
tot God. Deze kringloop kan nooit bestaan uit een meermalen ondergaan in God zonder 
bewustzijn. Reden? Al hetgeen aanwezig is moet worden gezien als geschapen door God of uit 
God. Als zodanig is God in alle dingen evenzeer vertegenwoordigd als in de menselijke 
gedachte, in het menselijk wezen, de menselijke ziel. De onvolledigheid der delen behoeft 
niets toe of af te doen aan de volledigheid, de volmaaktheid van het geheel. Een ondergaan in 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

031 - KRINGLOOP DER ZIEL 3

God in onbewustzijn zou alleen betekenen: het beleven van werelden, waarin geen bewustzijn 
mogelijk is.  

Nu blijkt echter, dat elk individu in feite - dus elke ziel, die een eerste bewustzijn heeft 
verworven - zich voortdurend zal verzetten tegen elke uitblussing van bewustzijn en daarvoor 
soms de meest eigenaardige wegen bewandelt. Het is logisch, dat een bewustzijn, dat in dat 
Goddelijke niet verder kan gaan, zich zal verzetten tegen een verdergaan. Hiervoor pleit o.m. 
het vastgestelde feit van reïncarnatie, dat zeer duidelijk een kwestie van keuze is en alleen al 
als een soort zelfbehoud de ziel weer een stoffelijke bevoertuiging doet zoeken tezamen met 
de geest. Wanneer echter van vorm tot vorm een evolutie plaatsvindt, waarbij niet alleen 
betrokken is het geestelijk geheel of de ziel als zodanig maar elke bevoertuiging, die zij tot 
haar eigen kan maken, dan is het voorstelbaar, dat na vele perioden van korte levens met 
wisseling van wereld op de duur een zodanig voertuig kan worden gebouwd dat de ziel hierin 
desnoods tot het einde der dagen zonder onderbreking kan blijven bestaan. Dit houdt in, dat 
een correlatie van feiten, die door het korte leven op aarde en de daarop volgende verandering 
van omstandigheden in de sferen in het begin moeilijk is, nu volledig juist mogelijk is en wel 
niet alleen op basis van het gevoel (dus de beleving) maar ook der redenering, der 
bewustwording. 

Dan stel ik: De kringloop der ziel is te verdelen in een aantal fasen. Als eerste dezer fasen zien 
we bewustwording in de chaos. De ziel in de chaos wordt zich bewust van zichzelve. Deze fase 
kent geen onderbrekingen en geen wisselingen van sfeer. 

De tweede fase is een erkennen van de omgeving. Hierbij treedt een wijziging van omgeving 
door eigen onbewust ingrijpen meermalen op. Het bewustzijn van het "ik" als zodanig wordt 
niet onderbroken noch in fasen ingedeeld. 

Derde fase: Een vormbewustzijn, waarbij voor het eerst een bewuste neerdaling in de stof kan 
plaatsvinden. Dit geschiedt meestal onder leiding van geestelijk meer bewusten en zal een 
reeks van stoffelijke vormen als één geheel doen beleven waar geen individuele binding aan de 
vorm optreedt, maar de vorm slechts een belevingsmogelijkheid voor de ziel plus haar geest 
doet plaatsvinden. 

De daaropvolgende fase: De directe binding áán het individu en beschouwing van uit het 
individu. Hierbij treedt voor het eerst een onderbreking op. Dat wil zeggen, dat het bewustzijn 
een direct verschil vaststelt bij het wegvallen van de vorm en het bestaan van de vorm. De ziel 
zal in deze fase zich voorbereiden op een menselijk zijn, waarbij zij komt tot een beschouwing 
van zichzelve. 

Menselijk zijn - dat is de volgende fase dus - houdt in: Een erkennen van het "ik" plus een 
streven van, dat "ik" in een stóffelijke wereld. Dit streven in de stoffelijke wereld wordt door 
de dood onderbroken. Achtereenvolgens worden verschillende werelden beleefd, doch zij 
worden niet als een geheel aangevoeld en de ervaringen uit de verschillende welden zijn voor 
het bewustzijn nog niet tot één geheel verenigbaar.  

De volgende trap: De ziel vindt een voertuig, waarin de continuïteit van bewustzijn blijft 
bestaan en geen erkennen is van dood. Er is geen sprake van onderbreking van bewustzijn. 
Een absolute correlatie van alle levensfeiten is voortdurend mogelijk. Hierin begint tevens 
meestal het eenheidsdenken zich te ontwikkelen. 

De volgende fase: Het ontstaan van een eenheid van gedachten, waardoor vele individuen 
tezamen een soort monstrueus brein vormen, dat een oplossing voor elk der individuen van 
bepaalde belangrijke vragen - b.v. wat is het doel van het leven? - beter mogelijk maakt, een 
uitbreiding van het bewustzijn, het gelijktijdig ontstaan van voertuiglijke vormen met een zeer 
lange levensduur. (onder zeer lang hier te verstaan enkele honderdduizenden jaren.) 

De daaropvolgende fase: Een bevoertuiging van ziel en geest in zuivere kracht waardoor 
handeling mogelijk blijft op elk terrein. Geen grens meer aan het leven, tenzij door eigen wil of 
bewustzijn; een vermogen om uit het totale denker (of de goddelijke gedachte) voor zichzelve 
steeds meer te putten. In deze fase - voor zover ons bekend - een zich vormen van een beeld 
van de Schepper voor de eerste maal. 

De daaropvolgende fase: Het erkennen van de duplicatie der omstandigheden. Dat vraagt 
enige verdere uitleg. 



Orde der Verdraagzamen 

031 - KRINGLOOP DER ZIEL 4

Onder de duplicatie der omstandigheden verstaan wij: Het gelijktijdig aanwezig zijn van een 
z.g. tijdscontinuüm, waarin alle gebeurtenissen achtereenvolgens plaatsvinden opgebouwd uit 
het bewustzijn van alle individualiteiten, die deel uitmaken van de schepping; en in de tweede 
plaats het goddelijk geschapene, dat alle omstandigheden en mogelijkheden gelijktijdig 
volledig verwerkelijkt uitdrukt. In deze fase is zeer waarschijnlijk een vergelijking van deze 
beide werelden, daardoor een erkenning van de eigen functie binnen het Groot Geschapene en 
het aanvaarden van deze functie in de uit het gedachteleven of bewustzijn der schepselen 
geboren continuüm. 

Van hieruit als mogelijkerwijze laatste fase (er kunnen dus meer trappen zijn, maar die 
kunnen we niet vaststellen) een zo sterke identificatie van het "ik" met het totaal der 
schepping dat het wezen als individu verdwijnt uit de wereld van de bewustzijn-kennende 
entiteiten met hun tijdscontinuüm enz. enz. en daarvoor in de plaats een direct en volledig 
deelhebben in de eigen plaats - als een soort lijn in een goddelijk schilderwerk - aan de 
goddelijke schepping. Daar heeft U dan een korte tekening van de wijze, waarop wij dit zien en 
ons dit - ook dankzij hetgeen wij door anderen hebben kunnen leren - kunnen voorstellen. 

Het is natuurlijk niet voldoende om alleen op deze manier die kringloop te bezien. Want wat 
voor ons wel zeer belangrijk is, is het eigen bewustzijn. Het slagzinnetje - zou ik haast zeggen 
- van Descartes: "Cogito ergo sum; ik denk, dus ben ik", zou eigenlijk veranderd kunnen 
worden tot: “Ik ben de gedachte.” Er doet zich n.l. het typische verschijnsel voor, dat het 
bewustzijn te allen tijde bepalend is voor de vorm, die het ego kan aannemen. Dit geldt niet 
alleen bij de stoffelijke bevoertuiging maar - zover we kunnen nagaan - evenzeer bij het 
aannemen van een geestelijke vorm, tot de hoogste trap. Dan is de gedachte in de kringloop 
van de ziel het meest belangrijke punt en is het de ontwikkeling van het denkvermogen in de 
eerste plaats, dat beslissend zal zijn voor de uiteindelijke relatie van het "ik" met de Godheid. 
Ik hoop, dat ik tot zover nog duidelijk ben. Die relatie met de Godheid van uit het denken doet 
zich wederom kennen als een kringloopverschijnsel en hierbij komen wij wederom tot de 
spiraal. Alleen moet ik daarbij opmerken, dat de spiraal een gelijkmatige winding heeft en dus 
moet worden gedacht in de lengte en niet naar het middelpunt toe. Wat zien wij n.l.? Elke keer 
is er een ontdekken van de wereld, een vormen van een oordeel over de wereld en daardoor 
een vormen van een oordeel over het "ik", wat een stelling nemen tegen de wereld en een 
hernieuwd bewustzijn t.o.v. de wereld met zich meebrengt. Op deze wijze voltrekt zich soms 
zelfs in één mensenleven een reeks van 3 á 4 van deze wentelingen. 

Deze kringloop van de gedachte betekent echter ook een progressief worden. Want wanneer 
wij eenmaal twee punten bewustzijn hebben, dan zal onze volgende realisatie niet drie maar 
vier zijn. Van vier uit niet vijf maar acht, enz. De uitbreiding gaat dus in een reeks. En bij deze 
reeks blijkt, dat het aantal ontstane problemen - werkelijke problemen dus - voor de gedachte 
gelijke tred houdt met de ontwikkeling van het bewustzijn. In deze zin zou de gedachte dus 
niet alleen betekenen het ontstaan van een nieuw weten maar vooral van een nieuwe vraag, 
een nieuwe levenshonger. Zoals ik zo even reeds opmerkte, wordt de mens meestal door het 
onbekende, door het geheim geprikkeld. Ik meen dit in dezelfde mate te mogen verklaren 
omtrent onze eigen wereld, waarin ook het onbekende een zeer grote aantrekkingskracht kan 
hebben. Naarmate er meer punten komen, waarop problemen bestaan voor de ziel, zal haar 
uiting via de geest in een grotere diversie van vormen mogelijk zijn. Op de duur zou het 
mogelijk moeten zijn, dat de ziel zich uit in vele differente vormen en niet slechts in vormen 
van eenzelfde gehalte of inhoud. Daarmee zijn wij het beeld Gods geworden. Maar het beeld 
Gods zijn (kwalificatie van het werkelijk mens-zijn) is niet voldoende. Want op het ogenblik, 
dat wij het klein-Scheppend vermogen in onszelf ontwikkelen, komt de behoefte het 
Groot-Scheppend vermogen te begrijpen. En dit probleem brengt ons uiteindelijk tot de 
identificatie met het Groot-Goddelijk denken. Bij elke kringloop der ziel - of beter gezegd: bij 
de kringloop van elke ziel - zal ons dus weer blijken, dat in de gedachten een opeenvolgende 
reeks van godsbeelden of godsvoorstellingen ontstaat, die te allen tijde een uiting zijn van het 
eigen "ik". Deze godsbeelden - niet in staat om een antwoord te geven op de vragen, die de 
mens zich stelt - zullen steeds door andere en grotere vervangen worden. Er komt echter een 
ogenblik, waarbij geen probleemstelling meer mogelijk is en het godsbeeld, dat in het "ik" 
ontstaan is, identiek zal zijn met het werkelijk Scheppend Vermogen. Op dit ogenblik zal m.i. 
de bewustwordingsgang voleind zijn. De kracht, waaruit de voertuigen (de geest, de ziel) zijn 
opgebouwd, zal vermoedelijk haar weg verder kunnen voortzetten en dus hernieuwd deze 
cyclus kunnen gaan. Het bewustzijn zelve blijft echter geïdentificeerd met de werkelijk 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

031 - KRINGLOOP DER ZIEL 5

Scheppende Gedachte - met God - en zal als zodanig aan deze volgende bewustwording geen 
persoonlijk deel hebben. 

Nu wil ik nog proberen na deze stellingen van te voren een paar van de meest voorkomende 
vragen te beantwoorden. Het maakt het zo dadelijk gemakkelijker om alles geredelijk af te 
wikkelen. Een van de grootste vragen, die u ongetwijfeld zult stellen en die voor u de meest 
belangrijke zal zijn: Maar herhalen wij dan ons bestaan? 

Antwoord: Uw bestaan van heden zal ongetwijfeld herhaald worden, maar door een andere 
entiteit. Het voeren van dit bestaan betekent voor u het ontdekken van bepaalde waarheden 
omtrent uzelve, het vormen van een reeks stellingen t.o.v. de kosmos, waardoor het u niet 
mogelijk zal zijn een volkomen identiek leven nogmaals te voeren, hetzij in de stof, hetzij op 
andere wijze. 

Een tweede vraag, die waarschijnlijk ook al hier en daar broeit: Maar moeten wij dan steeds 
terugkeren? 

Antwoord: Er bestaat geen feitelijke terugkeer, alleen een schijnbare. Want elke terugkeer 
volgens stoffelijk bewustzijn - dus in een stoffelijke wereld - moet toch betekenen een schrede 
vooruit qua bewustwording, qua denken. Als zodanig is er nooit een volledige repetitie 
mogelijk en heeft karma of oorzaak en gevolg als een rechtlijnige werking op de incarnatie 
slechts in zoverre invloed, dat zij bepaalt in welke bewustzijnsomstandigheden men verder 
gaat. Terugval is daarbij niet mogelijk. Dit in tegenstelling dus met de Indische theorie. 

En dan nog een laatste vraag: Is er geen middel om aan deze zich voortdurend herhalende 
kringloop in het kleine te ontkomen en direct deel te worden van de grote kringloop? 

Antwoord: Deze weg bestaat inderdaad. Op het ogenblik, dat het "ik" kan komen tot een 
volledige identificatie met een hele wereld, zijn alle fasen, die in die wereld ooit zijn 
vastgelegd, mede inbegrepen in de nieuwe vorm van bewustwording. Dit is een soort goddelijk 
bewustzijn, dat ons innerlijk wordt gegeven, en ontstaat in ons a.h.w. als gevolg van ons eigen 
zelfvergeten, waardoor we openstaan voor de ons omringende goddelijke kennis. Daarbij 
wordt dan een gehele fase overgeslagen. Het is echter niet mogelijk alle fasen over te slaan en 
op eenmaal de volledige bewustwording te volbrengen, In verband hiermede wil ik u wijzen op 
Jezus' verklaring: In het Huis mijn Vaders zijn vele woningen. Er zijn zeer zeker vele 
mogelijkheden voor ons om - onvolmaakt en nog niet volledig volbracht hebbende - reeds te 
wonen in het bewustzijn van het Goddelijke, de goddelijke kracht door onszelf te uiten en het 
goddelijk weten in ons te dragen. Maar telkenmale, wanneer we deze gave ontvangen hebben 
tot ons uiterste vermogen betekent dit een mogelijkheid tot uitbreiding van ons bewustzijn en 
daardoor intensifiëring van de eenheid tussen de ziel en haar Schepper. Op deze wijze zal dan 
- dus zelfs in het Vaderhuis - eerst langzaam een absolute benadering van de Vader Zelve 
mogelijk zijn. 

En nu ik bij deze lezing al een paar eerder voorgekomen vragen heb behandeld - de laatste 
vraag b.v. stamt uit Argentinië, de eerste uit de Ver. Staten, voor het geval u dat ook nog 
weten wilt - geloof ik, dat ik het verder veilig aan u kan overlaten wat wij deze avond 
hieromtrent verder bespreken. Ik heb getracht u globaal en hier en daar zelfs oppervlakkig een 
inzicht te geven in hetgeen wij omtrent de kringloop der ziel hebben geleerd en ik hoop, dat uit 
uw vragen zal blijken, dat u in uw eigen fase al reeds een behoorlijk bewustzijn bezit van de 
mogelijkheden hiervan. 

DISCUSSIE 

Zo, vrienden. Dan zijn we nu aan het tweede gedeelte gekomen van onze avond. En ik hoop, 
dat het eerste gedeelte u in ieder geval een paar punten heeft bewezen. Ik wil ze wel even 
opsommen.  

In de eerste plaats, dat de kringloop der ziel geen eenvoudig probleem is.  

In de tweede plaats, dat het erg moeilijk is om je daar een voorstelling van te maken. 



Orde der Verdraagzamen 

031 - KRINGLOOP DER ZIEL 6

In de derde plaats, dat - zelfs wanneer u deze rede geheel bestudeerd heeft - alleen het 
nadenken over deze kringloop voor u een studie kan betekenen van b.v. het leven uit vele 
sferen. Waarmee ik maar zeggen wil, dat u zich helemaal niet ongerust behoeft te maken, 
wanneer u nu een deel hiervan niet hebt kunnen volgen of helemaal niet hebt begrepen. 

Nu gaan we eerst de vragen afwikkelen. Aan de hand van die vragen wordt het mij in de 
eerste plaats al wel mogelijk een verdere toelichting op sommige aspecten te geven. En 
daarna zal ik u dan nog voor meer menselijk, meer eenvoudig gebruik een verkorte 
samenvatting geven, wanneer er tijd overblijft. Dus ik hoop, dat daarmee alle gemoederen nu 
gerustgesteld zijn. En ik hoop ook, dat u zich niet zult schamen om een vraag te stellen, 
wanneer u bang bent, dat dat erg eenvoudig is. Want ik mag u er dan op wijzen, dat de meest 
eenvoudige vragen soms de meest belangrijke zijn,. Probeert u eens naar waarheid te 
beantwoorden. Wie ben ik? Wat ben ik? Waar ben ik? Drie eenvoudige vragen. De 
beantwoording daarvan kost u precies een hele kringloop der ziel. Dan mogen we nu met de 
eerste vraag gaan beginnen, hoop ik., 

� Is het de ziel zelve of onze Maker, die ons noodzaakt van dit aardse bestaan te scheiden en 
is deze noodzaak begonnen met het menselijk bestaan? Zo het onze ziel zelf is, moet het 
haar bewustzijn zijn, die dit vaststelt. 

Ja. Een aardige vraag in ieder geval. Kijk eens, voordat je een menselijke vorm hebt en dus 
komt tot dit eigenaardig menselijk jezelf beschouwen te midden van de wereld, valt je de 
wisseling van sfeer tot sfeer niet op. Dan is er dus een continuïteit. Wanneer eenmaal de geest 
(dus het bewustzijn) zover is gevorderd, dat dit verschil wordt opgemerkt, krijgen we ook het 
onderscheid van de verschillende sferen. Dan krijgen we te maken met die overgangen voor 
het totale bewustzijn, die men op aarde wel sterven noemt. In zekere zin is de overgang dus 
een direct gevolg van de bewustwording. Als zodanig is zij inherent aan de eisen, die onze 
Schepper ons stelt. Maar daarnaast zit nog iets anders. Het ogenblik van overgang - zoals u 
ongetwijfeld al meermalen hebt gehoord - is niet met onveranderlijke zekerheid vastgesteld. 
Het is afhankelijk van uw eigen bewustzijn. Toch weten wij, dat de meeste mensen er nu b.v. 
niet direct veel voor voelen om dood te gaan. Ze gaan toch. Waarom? Hun bewustzijn 
veroorzaakt dit niet. Maar de handelingen van hun bewustzijn - en door hun bewustzijn 
mogelijk geworden - t.o.v. de wereld en de kosmos veroorzaken het ogenblik van verzadiging, 
waarbij het onmogelijk is in een bepaalde wereld voort te bestaan. Men vindt het toch nog 
ingewikkeld, merk ik. Dan zullen we het zo zeggen: Het ogenblik van overgang wordt niet 
bepaald door het bewustzijn. Het is dus niet de ziel zelve, die het vaststelt. Het is ook niet de 
Schepper Die het vaststelt. Het is de verhouding van het bewustzijn ten opzichte van de 
ogenblikkelijk beleefde wereld plus de kosmos. Dus een mens, die kosmisch bewust is, behoeft 
niet op aarde te sterven. Die kan oneindig voortleven. Naarmate de harmonie met de kosmos 
kleiner is, krijgen wij een groter verbruik van krachten, een ondoelmatiger leven en daarmee 
de noodzaak om het voertuig te verlaten, waar het door een nog niet juist en harmonisch 
gebruik langzaam maar zeker obsoleet geworden is, verouderd is, niet meer bruikbaar. Om 
een voorbeeld daarbij te geven: Gesteld dat u een mooie ijzeren ketel heeft. Zolang u die ketel 
regelmatig poetst, dus beantwoordt aan de eisen, die en door gebruik en door het materiaal 
van de ketel worden gesteld, kunt u met zo'n ding tien geslachten lang doen. Maar als u nu die 
ketel alleen maar gebruikt, even afspoelt in het water en hem verder laat roesten, dan is hij 
binnen tien jaar onbruikbaar en soms nog wel eerder. Op dezelfde manier gaat het dus met je 
bestaan. Beantwoord je aan de eisen van a. het voertuig, b. het bewustzijn, dan is je bestaan 
praktisch oneindig en alleen aan de beperking van de stof onderhevig. Dus dan is het het 
goddelijk plan, dat het leven beëindigt. Maar zolang dat niet het geval is, dan is het niet je 
eigen bewustzijn maar juist het onbewust zijn, waardoor onvoldoende harmonie optreedt, dat 
de dood veroorzaakt, de overgang dus vaststelt. 

� Mag ik daaromtrent iets vragen, wat er eigenlijk vlak naast staat? Een beest heeft een 
lagere trap van bewustzijn dan de mens. Er zijn toch beesten, die in het astrale leven? 

Ja, zeker. 

� Zijn ze bewust, dat zo overgaan? 
Neen, die zijn zich meestal van die overgang niet bewust. En dat is heel begrijpelijk. Voor hen 
is leven niet gebonden aan de verhouding omgeving “ik", maar alleen aan de realisatie "ik 
ben". Dat is het verschil tussen mens en dier ook. 

� En voor degene, wiens leven door een ongeluk wordt afgesneden? 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

031 - KRINGLOOP DER ZIEL 7

Geldt precies hetzelfde. Omdat hier eigen onbewust zijn de persoon in de omstandigheden 
brengt, waarin het ongeluk gebeurt. Wanneer je weet, dat het gebeurt, kun je daar voorzorgen 
tegen treffen. Dan heb je dus een besluitvrijheid. Je kunt zelf uitmaken, of je dat risico noemt 
of niet, met de gevolgen daarvan. En of je het risico noemt of niet is weer afhankelijk van je 
bewustzijn, nietwaar? Maar als je niet weet, dat er een ongeluk komt, is je bewustzijn 
onvolledig. Kijk eens, we hebben het nu gehad over die kringloop van de ziel. Nu moet u zich 
nog even herinneren, wat ik heb gezegd. De ontwikkeling van bewustzijn gaat dus niet 
rechtlijnig maar het is een meetkundige reeks. Het is n.l. 2-4-8-16-32-64 enz. Het gevolg is 
dus, dat naarmate het bewustzijn groter wordt de kennis van de omgeving groter wordt maar 
ook een kennis van de eisen, die men aan het "ik" mag stellen. Wanneer het bewustzijn ver 
genoeg is gekomen, dan het - wat wij noemen de lijnen van oorzaak en gevolg of - zoals u 
misschien zegt de consequenties van de daden volledig zuiver en duidelijk. Worden die con-
sequenties duidelijk gezien, dan kan door een eenvoudige wijziging in het heden een ongeluk, 
dat misschien over tien jaar pas, zou komen, reeds nu vermeden worden. Want we zien, dat 
als we zo verdergaan het ongeluk komt. Ziet u, dat het in dezelfde lijn ligt? Alleen geef ik 
graag toe, dat je om een ongeluk te vermijden harmonisch moet zijn met de kosmos en dus 
afstand doen van het jezelf plaatsen tegenover anderen. Je moet de gelijke ontwikkeling van 
het geheel meer in jezelf verwerken. Is dit duidelijk geworden, is dit voldoende? 

� En als men overgaat door ziekte? 
Ziekte. Ook een lichamelijke, dus een organische kwaal is altijd het resultaat van 
onevenwichtigheid, die bestaat in het eigen bewustzijn. Zodra een volledige evenwichtigheid in 
het bewustzijn bestaat n.l., origineert de kracht van het "ik" een zodanig veld, dat elke 
moleculair structuur zich aan de optimum conditie aanpast. Laat ik het eenvoudiger zeggen: 
Als je persoonlijkheid volledig harmonisch is, is hiermee een psychische kracht - laten we het 
zo maar noemen - uitgedrukt, die in staat is om elk gebrek van het stoffelijke te helpen 
overwinnen. Dan worden dus zelfs erfelijk aanwezige organische gebreken langzaam maar 
zeker hersteld. Of wel - dat kan ook - het gebrek wordt zodanig aangevuld, dat toch een 
normale en begeerlijke levensconditie ontstaat. Maar op het ogenblik, dat je in jezelf verdeeld 
bent, heb je niet meer dit geestelijk overwicht op je lichaam. Het gevolg ervan is, dat sommige 
delen van het lichaam meer dan andere belast worden, doordat u daar impulsen naar toe gaat 
sturen, die niet bij die organen passen. Noem nu maar een heel eenvoudig feit. U maakt zich 
voortdurend zenuwachtig, u maakt zich voortdurend boos. Maar reageert dat meestal het 
sterkst? Maag en darmen, gal eventueel. Maar dat is nu weer iets, daar moeten we mee 
uitkijken. Want soms kan - en dat is over het algemeen door verbittering, dus door een 
afwijzen van de wereld - de gal tot een overbodige en overvloedige productie worden aangezet 
en dan krijgen wij als gevolg daarvan, die neerslachtigheid. Dus dat is weer een kleine andere 
kwestie.) Ik heb hier hopelijk mee duidelijk gemaakt in ieder geval, dat ziekte voor een groot 
gedeelte afhangt van innerlijk evenwicht. Innerlijk evenwicht in een bepaalde conditie en 
omgeving is weer afhankelijk van eigen aanpassingsvermogen. En eigen aanpassingsvermogen 
staat in directe relatie met eigen bewustzijn. Ook hier dus bewustzijn. Dit is misschien niet 
prettig voor degenen, die ziek zijn. Die zeggen: "Ja, maar", zijn wij dan zo onbewust?" Troost 
u, de hele wereld bestaat voor 90 % uit mensen, die ziek zijn. En hetzelfde zien wij onder 
planten en onder dieren. Het is een normaal verschijnsel in deze fase van bewustwording. Dan 
gaan we maar weer verder. 

� Mag ik nog even iets vragen over mensen, die suïcide plegen? Bijvoorbeeld heel oude 
mensen, die levensmoe zijn. Hoe plaatst u dit? Ook als een ontevredenheid? Is het altijd 
verkeerd? 

Nu ja, dat hangt van de beweegreden af. Kijk eens, zelfmoord - dat moet u goed begrijpen - is 
een je onttrekken aan levenscondities in de hoop betere te krijgen. En die betere kunnen dan 
in je idee bestaan in een ondergaan (dus niet meer bestaan) ofwel het idee: nu ja, ik heb het 
hier zo beroerd, wat ik ook krijg, het kan niet erger zijn! Maar het typische is, dat je daarmee 
wel de wereld met haar compensaties uitblust maar dat je het probleem, dat dus de aanleiding 
is tot die zelfmoord met je meeneemt. Wanneer nu een oud mens zelfmoord pleegt, kunnen 
we zeggen: Ja, daar zijn misschien van uit menselijk standpunt veel factoren, die dat 
aanvaardbaar maken, zodat je zegt. "Zo erg is het toch niet." Maar voor die mensen is het dan 
ook niet de kwestie van de zelfmoord. Het is de kwestie dat ze deze begaan hebben om voor 
zichzelf ergens aan te ontvluchten. Wanneer het anders is, wanneer een oud mens b.v. 
zelfmoord pleegt, omdat hij weet, dat zijn kinderen hem niet meer kunnen onderhouden en hij 



Orde der Verdraagzamen 

031 - KRINGLOOP DER ZIEL 8

niet tot overlast wil zijn, dan verandert de hele situatie. Want dan is het niet zijn probleem. 
Het is een probleem van de wereld. En dat blijft achter. 

� Het is dus het motief, dat geldt. 
Bij alle daden - zeker in de bewustwording, dus in de kringloop van de ziel - geldt het motief 
meer dan het gevolg, het resultaat. En dat is maar goed ook. Want als we zien hoeveel goed 
bedoelde theorieën tot wanhopige worstelingen op deze wereld hebben geleid, zou het anders 
zelfs voor de besten onder de besten wel eens een heel moeilijke kwestie worden. Wat moeten 
we dan b.v. zeggen van de man, die in wetenschappelijke ijver de mogelijkheid om het atoom 
te splitsen ontdekt heeft. Die heeft misschien helemaal niet aan een atoombom gedacht. Zou 
die nu verantwoordelijk moeten zijn voor alle gevolgen? Neen, nietwaar. Het is de vraag, hoe 
heeft hij dit bezien, hoe heeft hij dit benaderd. De ontwikkeling verder is die van de mensheid. 

� Dan staan we voor het lastige dilemma van de man, Fermi die de eerste atoompile maakte 
in 1940 met de bedoeling daarbij een bom te ontwikkelen. 

Ja, maar nu is de vraag alleen: Heeft hij dit gedaan om een bom te ontwikkelen, of heeft hij 
een bom ontwikkeld, omdat hem slechts zo de voortgang van zijn onderzoek werd mogelijk 
gemaakt? Het laatste was n.l. het geval. En daarbij valt dus een groot gedeelte van de verant-
woordelijkheid ook wederom op anderen. En hun motieven - niet de gevolgen daarvan - zijn 
voor hun eigen bewustwording belangrijk en veroorzaken dus het al of niet pijnlijke van 
overgang en verdere ontwikkeling. Dit was even een afwijking van ons onderwerp. Voordat we 
nu van de atoombom terecht komen op de vraag of Oud beter is dan Burger of omgekeerd, 
geloof ik, dat we de volgende vraag moeten nemen. 

� Ik heb begrepen, dat de ziel een kracht is, niet afhankelijk noch beperkt door de vorm, die 
zij bezielt. Is dat juist? Zo ja, hoe kan er dan ooit een onderbreking van bewustzijn zijn 
voor de ziel? 

Voor de ziel zelve ontstaat een onderbreking van bewustzijn, om dat het bewustzijn nu 
eenmaal niet inherent is aan de kracht of de onbegrensdheid daarvan. U moet goed begrijpen, 
dat de ziel in zichzelve als kracht onbeperkt is. Ze wordt alleen beperkt door haar functie 
binnen het Goddelijke. Maar het bewustzijn van die ziel is niet in staat om dat allemaal direct 
te verwerken. In haar simpele toestand - wanneer ze nog niet nadenkt - zal haar bewustzijn 
inderdaad een dergelijke verschil tussen sfeer en wereld (een overgang dus) eigenlijk niet 
eens constateren. Het bewustzijn is te klein. Daarna komt ze op een punt, waar het haar 
mogelijk is om het verschil tussen werelden en de daar bestaan de mogelijkheden voor zich te 
constateren. Hier onderbreekt het bewust zijn dus op het ene vlak en wordt gecontinueerd op 
het andere. Van een absolute uitblussing is geen sprake maar wel van een zeer plotselinge 
wisseling. Dus in ieder geval geen ophouden van bewustzijn. Geen ophouden van bewustzijn. 
Dat is onmogelijk. Men kan slechts alleen als men de negatieve weg volgt - maar dat ligt 
buiten ons betoog hier op het ogenblik - komen tot en uitblussing van het bewustzijn door een 
bewuste zelfontkenning. Maar hierbij vloeit men dan automatisch weer in de vorming van het 
"ik, dus begint men zijn zelfde gang opnieuw, waarbij een repetitie met mogelijk andere 
verwerking van het totaal der ervaringen, reeds in het bewustzijn gegrift, plaatsvindt.  

� Maar we leren toch altijd, dat de ziel alles in zich sluit. 
Inderdaad. 

� Alles. Dat alles wat er bestaat in ons is opgeborgen. 
Het bewustzijn van al wat er bestaat. 

� Met andere woorden, dat is een potentieel goddelijk bewustzijn, dat nu actueel wordt. 
Inderdaad. Er is een potentie, die wordt omgezet in kracht. Op het ogenblik der schepping is er 
de potentie: beleven van het totaal Goddelijke. Dit wordt tot de kracht, of beweging, zo u wilt: 
beleven in het totaal Goddelijke. Daarna wordt het tot de macht: beleven uit het totaal 
Goddelijke, met een zelfstandige selectie. Vandaaruit wordt het tot een ondergaan van het 
Goddelijke. En in het ondergaan van het Goddelijke ontstaat dan de laatste fase zelfrealisatie 
met erkenning van het Goddelijke. Dit is in het kort. U moet me niet kwalijk nemen, dat ik het 
kort zeg, maar...., 

� Het is eigenlijk het essentiële van uw betoog. 
Dat is de essentie van mijn betoog, herhaald. Ik heb het daarnet in een aantal punten 
neergezet waarbij ik rekening heb gehouden en met de stoffelijke vorm en het daarmee 
gepaard gaand geestelijk bewustzijn. Het is niet zo ingewikkeld als het leek. 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

031 - KRINGLOOP DER ZIEL 9

� Maar u zei daar straks: Dan komt de kracht weer vrij. 
Ja, kijk eens, nu moet u even luisteren: Als ik een accumulator heb (u weet wat een 
accumulator is?) en ik heb daarin een bepaald aantal ampère, ampere-uur, dan kan ik 
daarmee dus de inhoud afgeven aan de buitenwereld, 32 ampére-uur. Dan heeft daarmee de 
accumulator het totaal van zijn functie vervuld. Hij is geworden zoals hij was in het begin, 
voordat de lading opkwam. Maar de kracht is afgegeven aan de buitenwereld. En zo zou je dus 
kunnen zeggen, dat wij in het leven, in de kringloop van de ziel, in het begin kracht onttrekken 
aan het totaal Goddelijke. Komen wij op het menselijk peil, dan zijn wij bijna op de top van de 
krachten, die wij kunnen onttrekken. Wij nemen uit de kosmos op. Maar nadat wij het 
menselijk peil verlaten hebben en dus beginnen in het grotere bewustzijn te leven, wordt onze 
functie er één van scheppen. Want wij gaan nu wat wij dan noemen het goddelijk patroon of 
de goddelijke wil van uit onszelf bewust vervullen. Vandaar dat ik ook sprak over twee 
parallelle heelallen. Het ene is Gods heelal, de goddelijke gedachte volmaakt. Die is 
weerspiegeld in elk wezen. Maar elk wezen realiseert daar delen van en wel achtereenvolgens. 
Zodat het tweede continuüm bestaat uit achtereenvolgende fasen, die in een tijdsverband 
samenhangen. Kunt u het volgen? Daar vloeit dus uit voort, dat in de realisatie voortdurend 
een deel van wat ín je ligt als volmaakte mogelijkheid naar buiten wordt gebracht. Pas 
wanneer je alles uit jezelf hebt geprojecteerd wat daar als goddelijke volmaaktheid in ligt, ben 
je in staat die goddelijke volmaaktheid als geheel te accepteren en dus jezelf te zijn. Dan weet 
je wat je bent. Tot op dat ogenblik geef je kracht af. Maar wanneer je nu ophoudt die eigen 
schepping in leven te houden, dan is het toch logisch, dat die kracht blijft bestaan. Kracht gaat 
niet onder. Heus, geloof me, God is de beste econoom, die er bestaat. 

� Dus wij zijn eigenlijk net als een accumulator, in de eerste plaats heb je het laden - dat is 
tot aan de menselijke vorm - en daarna ga je ontladen, afgeven. 

Ja, tot na de menselijke vorm, 

� Tot na de menselijke vorm. Maar dan loop je dus leeg op een gegeven ogenblik. Al die 
ampere-uren heb je afgegeven. Betekent dat dan dat je een wordt met het Goddelijke? 

Kijk eens, het zit eigenlijk zo in elkaar: Wij hebben dus in onszelf op het ogenblik, dat God ons 
schept, een volmaakt beeld van het Goddelijke. Vandaar: We zijn geschapen naar Gods beeld 
en gelijkenis. Maar nu moeten wij dit voor onszelf realiseren. Dat wil zeggen: wij moeten 
krachtens hetgeen buiten ons ontstaat elk deeltje van het beeld goddelijke volmaaktheid In 
ons realiseren. Dat betekent, dat kracht van buitenaf naar binnen toe wordt overgebracht (het 
proces: laden). Er komt echter een ogenblik, dat we niet genoeg meer hebben alleen aan dit 
naar binnen dringende. Want wij zien wat het worden moet. En we gaan nu proberen om 
buiten ons de conditie zo te veranderen, dat zij aan het gerealiseerde gehéél volkomen 
beantwoorden. Het is net hetzelfde als iemand die een theorie heeft, nietwaar? Wanneer die 
theorie eenmaal volledig vast zit in zijn hoofd, moet hij haar gaan bewijzen, omzetten in daad, 
in praktijk. Op deze manier gaat u dan i.p.v. te leven in de schepping a.h.w. de 
werkzaamheden van het "ik" t.o.v. de schepping richten en staat u buiten het geschapene, zij 
het dan dat uw bewustzijn. En is met het totaal van het geschapene. Is dat niet te 
ingewikkeld? 

� Dus een omzetting van energie? 
Een omzetting van energie. En daarbij is het eigenaardige, als ik mijn accuvoorbeeld nog even 
mag voortzetten: Wanneer wij een accu gaan laden, ontstaat er polariteit van platen. (Dat 
kunt u wel eens vragen aan iemand, die het technisch weet. Die kan het u vertellen. Het is een 
kwestie van lood-oxydatieven wat er verder bij te pas komt.) Er zijn dus verschillende platen. 
Wanneer een ontlading heeft plaats gehad, is de polariteit praktisch verwisseld, voor zover ze 
nog aanwezig is. En dat gebeurt nu bij ons ook. Onze eerste relatie is: Ik ben in God. Als we 
helemaal klaar zijn, kunnen we terecht zeggen: God is in mij. Dat is nu eigenlijk het hele 
proces. Eenvoudig genoeg? 

� Bij duplicatie van wereldleer sprak u van twee werelden. Maar is het aantal werelden 
eigenlijk niet ontelbaar en moet de beleving van het totaal dan niet álle werelden 
omvatten? 

Wanneer ik heb gesproken van werelden, bedoel ik a.h.w. twee scheppingen. Een van God, die 
volmaakt is. En de andere, die wordt opgebouwd tót de volmaking en voortkomt uit de 
realisatie van de schepselen. De schepselen, die zich God realiseren en dit voor zichzelven 
reproduceren. Ik heb hierbij dus geen verschil willen maken tussen aantallen werelden. 



Orde der Verdraagzamen 

031 - KRINGLOOP DER ZIEL 10

Wanneer u alleen voor het aantal werelden, dat zich van uit deze aarde ontwikkelt, een kleine 
schatting wilt hebben, dat is waarschijnlijk 9000. Maar dat zijn dan werelden en sferen. 
Wanneer we het over de kosmos uit moeten strekken, dan wordt het getal praktisch oneindig, 
omdat we daarmee alle mutaties in tijd ook mede moeten gaan berekenen En als u nu weet 
b.v. dat een wereld A - dus het punt, waarop het bewustzijn begint - door honderd beleefd 
wordt, maar dat wereld B zich al splitst in 50 en 50 en zo verder, totdat er 100 werelden zijn 
en dat van daaruit die werelden weer in een andere combinatie gaan samenvloeien, totdat we 
tenslotte weer komen tot een wereld, dan zult u begrijpen, dat voor 100 individuen die reeks 
al betrekkelijke groot wordt. We hebben niet te maken met 100 individuen of een paar 
miljoen, maar met een aantal dat even oneindig is (of even groot is - laat ik het zo zeggen) als 
het aantal kleinste delen (protonen en elektronen) aanwezig in dit totale huis. Dat als 
vergelijking. En als we nu weten, dat een paar miljoen van die dingetjes al gaan in een stofje, 
dan kunt u het u verder misschien wel indenken. Dus ik heb hier uitdrukkelijk gesproken over 
de belevings- of bewustzijnswerelden en niet over de feitelijke werelden of sferen. Is dit 
voldoende? 

� Moeten in het Goddelijke het bewuste en het onbewuste elkaar niet altijd compenseren? 
Volgt daaruit dat tegenover een ziel, die in het Goddelijke terugkeert, een nieuwe ziel als 
bewustzijn-zoekende kracht weer uitstroomt? En hoe rijmt zich dat met de nacht van 
Brahma? 

Kijk eens, wanneer we aannemen, dat God en de goddelijke Kracht een automatisme is, dan 
zou inderdaad dit proces volledig juist omschreven zijn en oneindig moeten doorgaan. We 
laten echter bij deze stelling een punt buiten beschouwing. In de eerste plaats, dat het totaal 
Goddelijke groter is dan Brahma. Want boven Brahma staat Brahman. In de tweede plaats, dat 
Brahma een scheppend bewustzijn is of - zo u wilt - wat ik heb genoemd de wereld van de 
schepselen. Dus niet de wereld van God. Dat op het ogenblik, dat zo'n bewustzijn zich 
terugtrekt in het werkelijk Goddelijke, het totaal van de wordingsprocessen, die zich 
daarbinnen afspeelt, stop staat. Kunt u het volgen? Als conclusie kun je dus zeggen, dat, 
naarmate het bewustzijn, dat de directe schepping veroorzaakt - en dat is meestal een deel, 
b.v. een stoffelijke wereld of een bepaalde geestelijke wereld maar nooit het gehéél der 
werelden - wanneer dit bewustzijn voldoende bewust is geworden van zichzelf, zijn 
scheppende functie dan ophoudt en daarbij dus een uitblussing plaatsvindt, doordat geen 
nieuwe kracht meer in dit Al toevloeit en alle oude kracht of bewust wording daaruit wegvliedt. 
Slechts degenen, die werkelijk heel lang en bewust blijven, kunnen in een bewust terugtrekken 
van de laatste elementen der schepping dus de nacht van Brahma ondergaan als een 
uitblussing van hun wezen, waarbij echter dit wezen onmiddellijk en met eigen kwaliteiten 
begaafd wederom opleeft, maar dan wel de gehele nieuwe vormcyclus moet doorlopen. Is dit 
duidelijk? 

� Dat laatste nog niet. Dat degenen, die dit dus niet kunnen volgen, de nacht van Brahma 
moeten ondergaan. Maar het gedeeltelijk bewustzijn, dat deze zielen dan al hadden 
verkregen, dat kan niet verloren gaan heeft u gezegd. 

Nou, kijk eens, dan zullen we het heel eenvoudig zeggen. Ik geef u allemaal een opgave. Een 
aardige opgave b.v. schrijft u allemaal eens een aardige parodie op Jane Eyre van Bronte. Dan 
kunt u beginnen. De één is vanavond klaar om 12 uur. De ander is klaar - laten we zeggen - 
over drie weken. Maar nu heb ik gezegd; "Over drie maanden is dit afgelopen." Ik neem alle 
materiaal in. Het idee houdt u. Wat houdt dat ook in? Dat wanneer er nieuwe boeken worden 
uitgegeven en u moet opnieuw beginnen, dat u het idee in uw hoofd heeft, maar dat u het 
eerst weer moet neerschrijven. Ik hoop, dat de anderen het ook begrijpen. 

� Hoe verhoudt zich de ziel tot de geest, het gevoel en het verstand? 
Nou om het heel simpel te zeggen: De ziel is de kracht, waaruit alle verschijnselen van kracht 
kunnen ontstaan. De geest is bewustzijn, d.w.z. een groepering van kracht, maar niet zelve 
kracht. In de geest treden een aantal factoren op, die wij t.o.v. elkaar kunnen beschrijven als 
werkingen van verschillend gehalte of van verschillende gradatie. Deze noemen we dan 
bewustzijn, gevoel en ook weten. En dan hebben we de stoffelijke dépendance daarvan: het 
verstand. Ik hoop, dat u me niet kwalijk neemt, wanneer ik het verstand wil definiëren als 
zijnde noch geestelijk noch directe werking der ziel, maar als een onvolmaakte rekenmachine, 
waarmee de geest probéért een uitdrukking te vinden voor de problemen van haar bewustzijn 
dank zij de kracht der ziel, die haar hier toe in staat stelt en haar in stand houdt. Is de 
verhouding zo voldoen de duidelijk? Niet helemaal? Toch wel, maar half en half. 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

031 - KRINGLOOP DER ZIEL 11

� Weet u wat moeilijk is? Namelijk, dat de kracht van de ziel omgezet wordt in een 
bewustzijn. Omdat wij kracht en bewustzijn dikwijls gelijkwaardig achten. 

Ja, kijkt u eens, dan zullen wij het heel eenvoudig nemen. U heeft een magnetisch veld. Dan 
kunt u dat magnetisch veld wijzigen. U maakt gebruik van een enkele spoel misschien. En door 
de vorm van de spoel te wijzigen, wijzigt u het krachtlijnenveld. Kunt u dat volgen? Allemaal? 
Nou, dan is het heel eenvoudig dit: Door nu het krachtlijnenveld te wijzigen - ofschoon de 
kracht zelve gelijk blijft - kan ik wanneer ik ijzervijlsel strooi, andere patronen krijgen. Neemt 
u nu de patronen, die krijgen, het bewustzijn, de mogelijkheid tot verkrijgen van patronen. 
Maar de kracht van het geheel blijft gelijk. 

� Maar er moet ijzervijlsel zijn om dat duidelijk te maken. 
Voor u wel, ja. Inderdaad. Ofschoon in feite zou kunnen worden gezegd, dat de kracht zelve 
om zichzelf te kennen geen ijzervijlsel nodig heeft. Maar dat we dat alleen nodig hebben om 
voor een mens de kleine wisseling van elektronen kenbaar te maken, die hij anders niet kan 
zien. Waarmee het bewijs is geleverd, dat elk voorbeeld onvolledig is. 

� a. Is de ziel in staat het tempo van de kringloop zelf te bepalen? b. Is gedurende de 
kringloop omzien naar een vorige gang mogelijk? 

De vraag is heel knap gesteld, want achter het twee de gedeelte zit een heel andere vraag 
verborgen. Ja, het is voor de ziel mogelijk om haar tempo zelf te bepalen in zoverre voor een 
tijdloos wezen van een tempo gesproken kan worden. Dat wil zeggen, dat haar eigen honger 
naar bewustwording, haar al of niet tevreden zijn met het ogenblikkelijk bereikte, bepalen zal 
in hoeverre zij sneller of minder snel haar weg gaat tot absolute bewustwording, dus in zich 
het Goddelijke geheel kan erkennen. Omzien naar een vorige fase betekent een fase zien als 
een afzonderlijk deel van het geheel. Dat kan natuurlijk. Er zijn op aarde veel mensen, die dat 
graag doen. Die willen weten wat hun vorige incarnatie is. Maar of dat nut heeft? Neen. Want 
het totale bewustzijn, dat vergaard werd in een bepaalde fase, is altijd het heden mede 
aanwezig en tegenwoordig. Het is dus alleen maar een déél gaan bezien en daarbij de rest van 
het geheel tijdelijk verwaarlozen. Iets dat leidt tot misconstructie, omdat men dan de 
harmonische verhoudingen niet meer beseft. Is dit voldoende? Niemand reageert dan gaan we 
weer verder. 

� In verschillende lezingen is gezegd, dat wij in vele werelden (misschien zelfs in alle 
werelden) gelijktijdig zijn, al zijn we ons slechts in één wereld bewust. Hoe moet ik dit zien 
i.v.m. de ziel? 

Heel eenvoudig. In de ziel is het beeld Gods - dus van het totaal van alle 
bestaansmogelijkheden en werelden - afgedrukt. De fasen van bewustzijn, die tot elk van deze 
aparte werelden of mogelijkheden behoren, zullen te alle tijde bestaan, zolang de ziel bestaat. 
Maar in haar uiting via de geest zoekt zij niet naar een realisatie van alle werelden, doch 
slechts naar de realisatie van een enkele wereld, waarin zij de oplossing voor een bepaald 
probleem en dus een uitbreiding van haar haarzelve denkt te kunnen verwerven. Het gevolg is, 
dat zij zich van één wereld bewust is door een concentratie, waarbij tijdelijk een 'andere’ wordt 
uitgeschakeld. Als u een aardig voorbeeld wilt hebben hiervoor. Een minnend paartje op een 
bank in het park onbewust van alle voorbijgangers, zelfs van de boswachter, die wat 
welwillend maar toch genoodzaakt tot storen toeziet. 

� Mag ik hierop nog even doorgaan? U zei, dat de ziel zich dus concentreert op een wereld, 
om zich dit te realiseren voor een probleem, dat zij wil oplossen, waarbij dus de andere 
tijdelijk worden uitgeblust. Dus is de ziel zich eigenlijk wél bewust van die andere 
werelden? Ik dacht dat dat alleen maar in potentie bestond. 

Die andere werelden zijn inderdaad wel een potentie. Maar waar het hier gaat o.i een innerlijke 
wereld, is al wat bestaat te allen tijde bestaand. De ziel kan toch niet een deel van haar eigen 
wezen tijdelijk afsnijden en wegwerpen? Als u gaat slapen haalt u toch niet uw ogen uit uw 
hoofd en gooit ze in de asbak? 

� Neen, maar dan is de ziel toch niet bewust van die andere werelden. Daar gaat het bij mij 
om. 

Ze is zich er niet van bewust door haar concentratie. Maar het houdt in, dat zij als die 
concentratie vermindert - dan zal ik even ook doorgaan op het andere onderwerp - zich wel 
degelijk daarvan bewust wordt. Het jonge paar voelt een tikje op de schouder, beiden 
schrikken op, zien ineens in de eerste plaats dat er een park of boswachter staat en ze voelen 



Orde der Verdraagzamen 

031 - KRINGLOOP DER ZIEL 12

zich gegeneerd. In de tweede plaats, dat er nog meer mensen zijn. In de derde plaats dat het 
koud begint te worden, in de vierde plaats dat het al laat in de nacht is; in de vijfde plaats dat 
ze ruzie thuis krijgen, omdat ze te laat zijn. Dan hebben ze dus plotseling zes verschillende 
realisaties, die niet alle op dezelfde plaats op hetzelfde betrekking hebben, tegelijkertijd. 
Alleen omdat ze de concentratie op dit ene - elkaar - hebben losgelaten 

� Dan begrijp ik het toch nog niet. Als de ziel dus wel een bewustzijn heeft van al die andere 
werelden, waarom heeft ze dan nog de noodzaak om ziek op een te concentreren? 

U kunt lezen, alle letters die hier staan. Waarom leest u dan nog een boek, als u het hele 
alfabet kent? Omdat u de combinaties van het alfabet tot begrippen nodig heeft om van 
daaruit te komen tot een begrijpen en weten van datgene, wat ten slotte ook een verklaring is 
voor uw eigen wijze van leven. 

� Ja, dank u wel. 
Dan zijn we nu aan het einde van de schriftelijke vragen en is het dus voor u zaak om 
eventuele mondelinge vragen nog te steller, zo u wilt. Anders heb ik nog een kleine 
uiteenzetting, die ook nog op u wacht. 

� Mag ik dan nog en vraag stellen die slechts zijdelings met dit onderwerp in verband. staat? 
Ik lees n.l. in het Evangelie iets over de ziel. Er staat n.l. in een van de hoofdstukken van 
Mattheus dat Jezus tegen zijn discipelen, die om hem heen verzameld waren, zei: 
"Voorwaar zeg ik u, daar zijn sommigen van die hier staan, welke de dood niet smaken 
zullen, totdat zij de Zoon des Mensen zullen hebben zien komen in zijn koninkrijk." Zou u 
eens willen verklaren, wat hij daarmee bedoelde?  

Ja, u zult begrijpen, dat mijn antwoord slechts zijdelings is in verband met uw vraag en 
rechtstreeks t.o.v. mijn onderwerp. Kijk eens, de kwestie zit eigenlijk zo: Jezus is adept, is 
bewuste. Dat wil zeggen, dat voor hem niet meer bestaat de verbrokkeling van bewustzijn 
door afzonderlijke concentratie op het "ik" of op delen van dat “ik”, maar een realisatie van de 
goddelijke Kracht. Of deze nu een beperkte goddelijke Kracht is (een van de Sephiroth), een 
scheppende kracht (Brahma) of de totale kracht (Brahman) - ik gebruik zoveel mogelijk 
termen, die we al gebruikt hebben - maakt verder voor ons weinig uit. Wij kunnen dit niet 
nagaan. Maar het koninkrijk van Jezus is het koninkrijk van elke ziel, die zichzelf leert kennen, 
de harmonie mét God plus het bewustzijn omtrent Gods scheppende gedachte, Gods 
schepping. Wanneer een ander in zijn leven dus komt tot een voldoende overgave, zal hij 
diezelfde harmonie beleven en daarmee de Zoon des Mensen zien in al zijn glorie, in zijn 
werkelijke verhouding tot het totaal der schepping, in de juiste realisatie van diens eenheid 
met het totaal Goddelijke. Daar heeft u het hele geval. Waarmee dus gezegd wordt, dat dit 
bewustzijn bereikt kan worden vanuit een menselijk standpunt. En dit impliceert m.i. dan 
tevens, dat de heerlijkheid en het rijk van de Zoon des Mensen niet is het volledige heelal (de 
werkelijk goddelijke Gedachte) maar een fragment daarvan, van waaruit men tot een groter 
scheppende ervaring en werking zal overgaan. Ik hoop, dat dat voldoende is. 

� Ik heb nog één klein vraagje: Sommige mensen zijn soms jaren bewusteloos. Wat betekent 
die tijd voor de ziel? 

Voor de ziel betekent tijd nooit iets. Hij kan hoogstens wat betekenen voor de geest, voor het 
bewustzijn. En dan is het over het algemeen een gebonden zijn aan één voertuig, terwijl 
anderzijds de realiteit van een tweede wereld wordt ervaren met de beperkingen, die door de 
binding aan het voertuig ontstaan. Kunt u het volgen? 

� Dus zo iets als een droomwereld. 
Een droomwereld. Maar een droomwereld, die zo reëel kan zijn, dat wanneer je daar gewond 
wordt, die wond zich in het lichaam toont. En wanneer je daar sterft het aan een 
hartverlamming kan zijn. Zo reëel is het. 

� Er wordt in de Bijbel dikwijls gesproken over het "schade doen aan de ziel". Hoe kan men 
schade doen aan een ziel? Of is de vertaling fout? 

Neen. De vertaling is wel redelijk. Kijk eens, schade doen aan de ziel in de zin van haar 
vernietigen of beschadigen is niet mogelijk. Maar de ziel wordt in de Bijbel niet gebruikt als 
een afzonderlijke kracht. Ze wordt gebruikt voor geest en goddelijke Kracht tezamen. Wanneer 
we nu in het bewustzijn van de geest een factor scheppen, die bepaalde problemen in een 
nieuw vlak zet, waardoor de beantwoording daarvan onmogelijk wordt, hebben we een 
innerlijke verdeeldheid geschapen. Het normale proces van bewustwording en zelfrealisatie is 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

031 - KRINGLOOP DER ZIEL 13

stopgezet en als zodanig staat de ziel dus verder van haar absolute realisatie van zichzelve af 
of van de harmonische eenheid met God en de ziel de terugslag krijgt 

� Het is dus schade aan de geest, waarvan de ziel ........... als regressie. 
Juist, dus om het nu heel eenvoudig te zeggen: Wanneer ik u nu zo woedend zou kunnen 
maken dat u een apoplexie krijgt, heb ik U op mentaal gebied gekwetst met het gevolg dat u 
lichamelijke schade lijdt. (Waarmee ik niet wil zeggen, dat u aanleg hebt voor zoiets, dat staat 
er helemaal buiten.) Ik wil met dit voorbeeld alleen aangeven, dat op een gegeven ogenblik de 
gevolgen van b.v, een stoffelijke handeling hoofdzakelijk geestelijk, kunnen zijn; of omgekeerd 
van een geestelijke handeling b.v. voornamelijk stoffelijk. Dat verschillende delen van het 
menselijk wezen dus onderling zoveel verband houden, dat een wederzijdse beïnvloeding 
mogelijk is. En dat bestaat nu ook voor de ziel, die je zou kunnen noemen de levenskracht én 
de geest, die de uitdrukking, de realisatie daarvan is. Wanneer ik schade toebreng aan de 
geest, zal dit automatisch voor de ziel betekenen, dat ze die realisatie, die absolute harmonie 
niet zo gemakkelijk bereikt, dus dat ze schade lijdt. 

� Juist. Maar ik dacht juist, dat de ziel pneuma was en de geest psyche of iets dergelijks en 
dat er hier een verandering gekomen was in de vertaling. 

Ja. Kijk eens, wij gebruiken nu hier in deze kringen een vaste formulering. Maar als u weet, 
dat er op aarde door de verschillende landen heen gerekend alleen in deze tijd meer dan 190 
absoluut verschillende definities van het begrip ‘geest’ bestaan, waarbij in andere landen dit 
begrip vaak weer ‘ziel’ heet en omgekeerd, dan zult u wel begrijpen, dat we hier wel zeer 
voorzichtig moeten zijn en dat we die interpretatie absoluut moeten afstemmen op hetgeen 
bedoeld is. Uit de Bijbel blijkt, dat God de geest of de ziel inademt (de adem Gods). En die 
twee worden als identiek beschouwd. Wij kunnen dus aannemen, dat in het gehele geschrift 
van de Bijbel dezelfde religieuze opvatting prevaleert. 

We zijn klaar allemaal, ja? Goed. Dan ben ik u toch nog een klein stukje lezing schuldig. Tenzij 
u zegt: We hebben nu genoeg gehad, laat ons in Godsnaam naar huis gaan. Ik heb in het 
begin zeer kort en dus zeer compact het totaal van de gang van de ziel, zoals wij die hebben 
leren kennen, weergegeven. Maar vanuit menselijk standpunt kunnen we het nu misschien ook 
wat eenvoudiger zeggen. Dan moet u eens luisteren. Wanneer u leeft, maakt u een kringloop 
door. Want u leeft hier in de stof. U wordt geboren, u wordt ouder, u gaat over. En uit die 
overgang kunt u weer geboren worden in die wereld, of in ieder geval weer een contact krijgen 
met een wereld. Op deze manier krijgen we dus een kleine kringloop. Die kringloop kan alle 
geestelijke werelden inhouden. Want als u overgaat, kunt u komen in een hel, u kunt komen in 
een hemel maar u kunt ook verschillende helle-sferen en een “hemel" sfeer in één fase 
meenemen. Het is dus lang niet zeker, dat een zo'n kringloop altijd uit vaste bestanddelen 
bestaat. Dit wordt bepaald door uw eigen bewustzijn. Zeker is alleen dit: Wanneer u geboren 
wordt, moet u sterven. Ook wanneer u leven kunt zolang u wilt, zult u toch moeten sterven. 
Want er is een ogenblik, dat de stoffelijke wereld alleen niet meer beantwoordt aan uw eisen. 
Of het nu vrijwillig is of een gevolg van onbewust zijn, overgaan doet u, nietwaar? Hetzelfde 
geldt voor alle andere sferen. Of u ze nu erkent of niet, ze hebben voortuigen, die mee 
behoren bij de beheersing van de stof. Ook de allerhoogste geest, die zich op aarde 
manifesteert, zal gebruik moeten maken van tussenstoffen - dus fijnere materiele-constructies 
- die tezamen weer die hellen en die hemelwereld, enz. a.h.w. inhouden. Het gevolg is dus, dat 
u eerst deze kringloop maakt. Maar wanneer u terugkeert in de stof of een nieuw contact krijgt 
met de stof, dan is uw bewustzijn - en dat bewustzijn is een beeld van het "ik" a.h.w. plus de 
verhouding van het “ik" - op de wereld eventueel uitgebreid. Neem nu maar een klein kind. 
Een klein kind loopt altijd op de kachel te slaan. Op een gegeven ogenblik gloeit het. Hij vindt 
dat heel mooi en slaat er nog een keer op. Hij brandt zijn hand. De volgende keer weet het: 
wanneer daar rood licht in de kachel zit, moet ik eraf blijven. Op die manier leert u ook. Dat 
wil dus zeggen, dat uw totaal bewustzijn bij elke omwenteling iets groter wordt. Als u nu 
alleen bestond uit stof en ziel, dan zou dat niet mogelijk zijn. Maar u bestaat uit geest en stof, 
beide gedragen door de ziel. En die geest bestaat weer uit vele voortuigen of vele sferen. Elke 
omwenteling dus in de kleine kringloop is niets anders dan een realisatie van al uw 
bestanddelen die op het ogenblik volgens het bewustzijn gehanteerd kunnen worden. Dat is 
toch duidelijk. Nu kunt u het volgen. Zonet heb ik u n.l. veel meer verteld en toen was dit hele 
verhaal een kort zinnetje. Wanneer ik nu elke keer die loop heb gemaakt, waarbij alle in het 
bewustzijn hanteerbare voertuigen, voor mij tijdelijk een wereld zijn geweest, kom ik met die 



Orde der Verdraagzamen 

031 - KRINGLOOP DER ZIEL 14

ervaring terug op mijn punt van uitgang. Het gevolg is, dat de volgende fase een hoger 
bewustzijn draagt. Altijd. Ook wanneer u negatief streeft. Uw bewustzijn wordt groter. 
Daarmee komt u weer tot dezelfde kringloop en zo breidt u dat steeds verder uit. 

Wij hebben nu dus gekregen i.p.v. een enkele cirkelgang een reeks als een spiraal 
aaneensluitende cirkels, die tezamen een rechte lijn gaan vormen. Maar die rechte lijn is ook 
niet juist. Want wat gebeurt er? Wanneer wij op het hoogste punt van ons geestelijk vermogen 
zijn, in de hoogste wereld, die wij kunnen bekleden, dan zien wij een aantal andere werelden 
tegelijk. Alles ligt dicht bij elkaar. Hoe verder wij naar de materie gaan, hoe meer de zaak van 
elkaar afstaat, Neemt u een rechte spiraal en buigt u haar. Aan de binnenzijde zit alles dicht 
bij elkaar. Aan de buitenzijde komt spatie. U kunt het beeld nog volgen, nietwaar? Maar 
wanneer die buiging wordt voortgezet (als er een buiging is), dan moet er een ogenblik zijn, 
dat bij een gelijkmatige buiging beide uiteinden elkaar ontmoeten. Dan hebben we een cirkel. 
En nu moet u niet denken, dat het beginpunt van die cirkel God heet. God, dat is het punt, 
waar omheen de cirkel zich beweegt, plus de cirkel zelve. De weg die wij maken, dat zijn wij. 
Dus wij zijn het weggetje, dat gemaakt wordt. Het punt van begin heet het punt van chaos. 
Dat heet het punt van chaos, omdat daarbij noch kracht noch vorm betekenis hebben. In het 
begin is dit zo, omdat je geen bewustzijn hebt. Aan het einde is dit het geval omdat je je 
gerealiseerd hebt, dat alleen de God belangrijk is en het verschijnsel als zodanig niet. Wanneer 
die cirkel nu gesloten is, wil dat dus lang niet zeggen, dat ze plotseling uitgewist wordt, zodra 
u zich op God richt. Dat wil alleen maar zeggen, dat u door één te worden met God al die 
fasen, al die cirkeltjes tegelijk activeert. U bent van alles even ver verwijderd. Zo kan het 
leven zelve voortbestaan, maar de entiteit dit niet meer als zijn "ik" beleven. Kunt u dát 
volgen? 

Stel, dat ik een knikker heb, die in zo'n gootje loopt. Nu is dat gootje zo gebouwd, dat het om 
een middelpunt heen gaat. Zolang die knikker zich beweegt, is ze deel van een cirkelgang. Zij 
is de beweging in de bestaande mogelijkheid. Dit kunt u volgen? Maar op het ogenblik, dat ik 
die knikker in het midden leg, is ze even ver verwijderd van elke cirkel, van elk punt van de 
cirkel. Hier hebben we de cirkel, de spiraal. Wanneer u eenmaal uw bewustzijn vereenzelvigd 
heeft met God, u bent daar in opgegaan, dan bestaat die cirkel nog wel. Maar u, die zich via 
deze cirkel bewogen hebt, bestaat niet meer ín die cirkel. Maar u bestaat in het middelpunt, 
waarvan - door een betrekkelijk kleine kracht - u op elke willekeurige fase weer zoudt kunnen 
beginnen. Dat houdt dus in, dat wanneer tijd is de beweging langs die spoel, die een cirkel is 
geworden 

� Een solenoïde. 
Ja, het is een gevaarlijk woord, solenoïde. Want als ik het hier gebruik, zou het mogelijk zijn - 
wat me al eens is overkomen - dat iemand denkt aan adenoïde, omdat het een 
gespecialiseerde uitdrukking is. Dan krijgen we eigenaardige misverstanden. Als we dit nu 
eventjes goed kunnen begrijpen. Die spoel zelf bestaat, dat is de schepping de goddelijke 
Gedachte. Wanneer wij in harmonie zijn mét de goddelijke Gedachte, beleven we al die dingen 
gelijk. Nu is die goddelijke Kracht niet alleen het middelpunt, maar vindt haar bron in het 
middelpunt en breidt zich uitstel, hier is een lamp, maar het licht breidt zich uit tot om de hele 
cirkel heen. Stel nu, dat het licht het goddelijk Bewustzijn is. Dan zult u deel hebbende aan het 
middelpunt, het licht, ook het totale bewustzijn kennen. U kent alle fasen van alle 
levensmogelijkheden die voor u bestonden, gelijktijdig. Maar dan is dus de cirkel zelf ledig. En 
dan kan het gebeuren, dat een ander diezelfde cirkelweg gaat, voor zichzelf die anders 
interpreterend. (Twee mensen, die eenzelfde straat langs lopen, zien misschien heel iets 
anders. De één kijkt naar de winkels, de ander kijkt naar de bloemetjes en de derde kijkt naar 
de mensen. Maar het is diezelfde gang.) Uw kennis van die gang maakt het u dan mogelijk om 
vanuit het middelpunt scheppend in te grijpen. Dus te trachten die ander bij een fout in 
interpretatie er op te wijzen, waar hij die fout maakt. Zoals God zonder ons te dwingen door 
Zijn licht ons vele details soms doet zien of mogelijk maakt te zien, die ivo anders zeker 
voorbij zouden zijn gegaan, maar die we ons zelf moeten realiseren, want dat doet Hij niet 
voor ons. Zo gaat die kringloop dan niet alleen door verschillende werelden, maar door het 
totaal van wat wij de tijd noemen, het totaal der verschijningsmogelijkheden. Als ik dit beeld 
nu heb gebruikt, kunnen we wel gaan zeggen: Er bestaat een oneindig aantal van die tot cirkel 
geworden spiralen. Maar we kunnen het veel simpeler zeggen. Er is één grote weg. Er is maar 
een spiraal. Dat is de weg, die alle zielen gaan. Want dit is de weg die als mogelijkheid in hen 
werd gelegd. Deze rondgebogen spiraal, die gaat van chaos tot chaos, is de goddelijke 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

031 - KRINGLOOP DER ZIEL 15

Gedachte, is het scheppingsplan. Wie zich deze gerealiseerd heeft, kent de volmaakte 
symmetrie en harmonie van deze zeer mooie, ingewikkelde en volledige structuur. Hij kent alle 
dingen gelijktijdig en heeft zijn einddoel bereikt. Maar wij kunnen niet van uit elk willekeurig 
punt naar dat middelpunt gaan. Want in dat geval zou een deel van onze weg blind blijven. 
Dat zouden wc niet kennen. Wat we wél kunnen doen is van elk punt tot het Goddelijke gaan 
en in het Goddelijke kracht vinden (dus de goddelijke harmonie aanvoelen), waardoor ons 
beeld van de weg, wanneer we op het punt van uitgang terugkeren, beter wordt. We kunnen 
dan veel sneller de zelfde weg afleggen, hetzelfde bewustzijn verwerven. Maar we zullen de 
totale weg van chaos tot chaos allen moeten afleggen. Met alle mogelijk heden en varianten, 
die erin zitten. Hoe dichter wij bij de goddelijke harmonie staan op een bepaald punt, hoe 
zuiverder het voor ons mogelijk wordt kracht te putten uit het Goddelijke en de volgende fase 
versneld te doorlopen. Die eenheid met het Goddelijke ontstaat nooit aan de buitenkant (stof) 
maar altijd aan de binnenkant. Het contact met het Goddelijke in de kringloop der ziel ontstaat 
binnen de kleine kringloop op het hoogste punt, waarbij het hoogste bewustzijn een zo groot 
mogelijke harmonie met het totaal van de schepping tracht te bereiken. Weerkaatsing daarvan 
in elke fase is verder mogelijk. Dan hoop ik, dat ik daarmee het geheel nog iets eenvoudiger 
heb gemaakt door het verschaffen van bijkomstige gegevens. Dan blijft ons verder niet veel 
meer over. Heeft u nog een bepaalde wens op het ogenblik? 

� Mag ik nog even op het beeld van de solenoïde terug komen? Dat middelpunt is de 
tijdloosheid, terwijl de solenoïde de tijd is.  

Solenoïde én middelpunt zijn even bewegingloos en dus even tijdloos. Tijd is het verschijnsel, 
dat optreedt, wanneer u zich beweegt langs de solenoïde. 

� Dus degene, die in het middelpunt staat, is tijdloos. 
Altijd. En het verschijnsel zelf ook. Dat kunt u in het eerste deel terugvinden, wanneer u het 
bestudeert. De goddelijke Gedachte is het totaal van uw solenoïde, nietwaar? Onze beleving 
daarvan echter is meestal maar een paar windingen. Dat is ónze wereld. En wij voegen dus 
schakel na schakel tot een beeld in onszelven, totdat eindelijk een identiciteit net het geheel 
bereikt is en wij - in het middelpunt staande - het totaal van het geschapene evenzeer kunnen 
bezien als God Zijn schepping. 

Vrienden, ik geloof, dat er niet veel meer te zeggen overblijft. Ik heb u rijkelijk de gelegenheid 
gegeven uw gemoed te luchten, wanneer u dat wilde. We zullen dan deze zitting hiermee 
besluiten. Ik ben voor sommige van de vragen, die ik ontvangen heb, zeer dankbaar, omdat ze 
niet alleen een zekere kennis maar ook een poging tot begrijpen inhouden. Dat is zeer 
belangrijk. Een poging tot begrip en een póging tot harmonie - onthoudt u dat vooral! - brengt 
begrip en brengt harmonie, mits wij niets forceren. En zo gaat het hier ook. Ik heb erg prettig 
met u kunnen werken. U heeft alleen wat te zeer gesteund - eerst in gedachte en later ook in 
de pauze - onderling bij het eerste gedeelte. En dat wil ik u dan in dit geval niet euvel duiden. 
Ik wens u een zeer gezegende avond en een steeds wassend begrip ook voor deze dingen.  


	DE KRINGLOOP DER ZIEL
	DISCUSSIE

