© Orde der Verdraagzamen Brochures

HET MENSELIJK DENKEN

Discussie-avond, 10 november 1958.

Menselijk denken moeten wij natuurlijk onderscheiden in zijn verschillende trappen van
menselijkheid. Want een mens denkt heel vaak met zijn maag. Dat is natuurlijk niet een
volledige uitdrukking, maar dit denken wordt dus door de lichaamsfuncties en de daarin
bestaande noden zeer sterk gericht. Verder kennen wij een abstract denken tezamen met een
geloof. Abstract denken zowel als geloof brengen ons tot een zoeken naar verklaringen voor
het menselijk bestaan en daarbij een inhoud van het menselijk loven zelf. Daarboven krijgen
wij het innerlijk denken, m.i. wel de hoogste trap op aarde. Dit innerlijk denken is een
zelfrealisatie. Ik heb nu even drie hoofdlijntjes aangegeven. U zult begrijpen, dat we allereerst
moeten beginnen met die bekende mens, die denkt door zijn maag.

Alle denken op aarde wordt mede gebaseerd op de drang tot zelfbehoud. Een mens wil leven.
Organisch moet hij leven en moet hij zich tegen elk ophouden van leven verzetten. De mens
voelt, dat - om in leven te blijven - aan deze grote nood van zijn organisme tegemoet te
komen dus het noodzakelijk is te eten, te drinken, zich voort te planten, etc. Verder heeft hij
ook geleerd, dat pijn en dood dreigen van uit verschillende hoeken. Deze dreiging veroorzaakt
de angst.

Beginnen wij nu bij het lagere vlak van het menselijk denken, dan is dit volkomen practisch en
redelijk. Er wordt alleen datgene gevreesd, wat in feite aanwezig is. Er wordt alleen
gereageerd op datgene, wat op dit ogenblik noodzakelijk is. Bij sommige primitieve stammen
vinden wij dit nog. Het geheugen speelt wel een rol, maar het werkt eerder het onthouden van
een ver verleden in de hand dan een zich voortdurend refereren aan de voorstelling van
gisteren. In deze primitieve volkeren kunt u mensen aantreffen, die geslacht na geslacht
opsommen van wie ze afstammen en daarbij terug kunnen gaan tot zelfs koning Salomo's
dagen. Toch, wanneer u hun vraagt, wat er gisteren gebeurd is, komen zij met een fantastisch
verhaal. Zij vertellen geen feitelijke toestanden en omstandigheden. Wel zullen wij weer in
staat zijn buitengewoon scherp en verbluffend snel te reageren en met een zeer goed en snel
overleg haast improviserend te handelen. Deze primitieve wijze van denken is voor de
beschaafde mens practisch teloor gegaan. Hij heeft niet meer de vrijheid om zich te gedragen,
zoals hij wil. Het nemen van een vrouw in een primitieve stam heeft wel degelijk enige
betekenis ..... Maar die betekenis is toch ..... niet begrensd. Het gaat hier eerder om een
samengaan dan om het geslachtsverkeer. In een modernere maatschappij is het
geslachtsverkeer in de plaats gekomen van de samenwerking - althans in vele gevallen. De
emotionele toestand van de mens en dus ook zijn denken verandert naar gelang de uiterlijke
omstandigheden zullen veranderen. Hij gaat nu de nadruk leggen op andere voorstellingen.
Die voorstellingen zijn verknoopt met zijn verlangens en niet meer aan de werkelijkheid
aangepast.

Wanneer ik moet spreken over het denken van de mens van heden, in de beschaafde
maatschappij, kan ik wat het lagere denken betreft onmiddellijk vaststellen, dat hij:

niet denkt over de werkelijkheid maar altijd over irreéle omstandigheden, die slechts in zijn
gedachten gelieerd zijn met die werkelijkheid.

dat zowel sexualiteit als voeding daarin een overmatig grote rol spelen.

dat hij zich omgeeft met de demonen, die hijzelve schept, waar deze hem de enige verklaring
geven voor zijn afwijken van de normen, die hij voor zichzelf als juist gevoelt. Het is jammer,
dat het zo is.

Maar als je een beetje minder primitieve mens neemt, dan valt op dat die mens een goed
verteller is. Er zijn vele eenvoudige volkeren, waar men op het ogenblik, uren lang kan zitten
luisteren naar één of ander verhaal. De Arabische sprookjesverteller, de reizende vertellers
van China, de wajang-vertoners van Indié, zij allen zijn in staat hun gehoor a.h.w. voortdurend
bezig te houden met één onderwerp gedurende soms dagen. De moderne maatschappij kent

025 - HET MENSELIJK DENKEN 1



Orde der Verdraagzamen

dit niet meer. Deze mensen kunnen zo opgaan in het leven van anderen, dat zij zich daarmede
kunnen identificeren en loskomen van hun eigen werkelijkheid. Verliezen van de werkelijkheid
is een zucht, die ontstaat, zodra de vrees voor het leven te groot wordt. U zult begrijpen, dat
de moderne mensheid zeer sterk aan ontsnapping doet. Zij probeert te ontkomen aan de
noodzaken van het bestaan. Zij probeert verklaringen te krijgen of afleidingen, waardoor
hetgeen hun maatschappelijk en persoonlijk niet mogelijk is, althans in een illusie kan worden
beleefd. Het fantastisch denken, oftewel het wensdromen - beide zijn meestal met elkaar
verwant - beheersen de mens van af het ogenblik, dat zijn maatschappelijke vorm en
genootschap hem dwingen in een beperkte levenshouding. Wanneer beperking zelfbeperking
is, treedt dit niet op. Zodra de beperking voortkomt uit voorstellingen, krachten of
maatschappelijke omgeving, die buiten hem liggen, dan treedt de wensdroom op als
vervanging.

Ik wil hier niet te ver op doorgaan voorlopig. maar ik mag misschien nog wel één conclusie
hieraan toevoegen: In het menselijk denken neemt het irreéle een steeds grotere plaats in,
naarmate hij in zijn stoffelijke realiteiten meer beperkt is. Die irrealiteit zal altijd gericht zijn op
een aanvulling van datgene, wat feitelijk niet aanwezig is of waaraan men feitelijk een tekort
heeft.

Het abstracte denken en het geloofsdenken brengen ons voor een geheel ander innerlijk. Want
de mens zoekt hierbij naar een oplossing van raadsels. Dat doet hij met het lagere denken
niet. Het gaat hier niet om een oplossing, het gaat hier in het lagere denken slechts om een
bevrediging. Het hogere denken zoekt echter naar een antwoord op vragen. De mens, redelijk
combinerend, redelijk werkende, kan niet meer genoegen nemen met een onbepaalde status
en wil voor zichzelf weten: Wie ben ik, wat ben ik, waar kom ik vandaan, waar ga ik heen?
Dan komt hij ook in contact met krachten, die buiten het menselijke staan. Eigenaardig is, dat
juist deze krachten vaak als geloof worden geaccepteerd. Zij voldoen aan de behoefte van de
mens om buiten zich en boven zich sterkere en beschermende machten te weten. Men zou
kunnen zeggen, dat hij in feite een embryonale geborgenheid zoekt in een goddelijke kracht,
die hem voortdurend beschermt tegen de buitenwereld en ten slotte zal verheffen tot een
absoluut geluk.

De primitieve mens kent dit slechts zeer ten dele. Hij komt tot een animisme, dus het
erkennen van leven in anderen, andere wezens, andere persoonlijkheden, maar ook in stenen,
planten, enz. Verder in een fetisjisme, het toekennen van eigenschappen aan bepaalde
voorwerpen, planten, dieren en personen. De moderne mens doet dit niet meer. Maar wanneer
hij nog primitief blijft en niet zoekt naar de logische oplossing van het raadsel, dan aanvaardt
hij dus een symbolische God, die in feite de vader en moederfiguur vervangt. Zijn
gebondenheid hiermee is een emotionele. Zijn denken herleidt echter practisch alles tot die
God op het ogenblik, dat hij eigen onvermogen kan erkennen. Als zodanig geeft het hogere
denken, een grotere wijdsheid van visie, want men is nu in staat de problemen van het heden
te laten rusten zonder over te gaan in de onredelijke dagdromen.

Beter echter is de mens eraan toe, die filosofeert. Filosofie is in vele gevallen meer waard dan
geloof. Geloof is een uiterste redmiddel. Het kan alleen gehanteerd worden binnen het denken,
wanneer men werkelijk tekort schiet, wanneer het hele denken niet meer in staat is verder te
gaan. Op het ogenblik echter, dat wij met denken en redeneren nog verder kunnen komen,
doen wij het denken tekort, wanneer wij eenvoudig zeggen: Nu ja, we geloven het wel.

De filosoof tracht aan de hand van bekende waarden en systemen voor zich een voorstelling
op te bouwen van Onbekende waarden en systemen. Hij tracht te komen uit het gekende tot
het ongekende en zo voor zich - in het denken dus - een voorstelling te vormen van de
krachten, die onmiddellijk met zijn eigen bestaan samenhangen. Typisch is, dat de op
dergelijke wijze gewonnen godsvoorstellingen over het algemeen juister en wijdser zijn dan de
emotioneel ontstane. Ofschoon in klasse beide gelijk liggen - vanuit het denken gezien - is er
toch een verschil tussen geloof en filosofie. De filosofie is beter, omdat zij het menselijke in de
mens meer nadruk geeft. Terwijl het geloof daarentegen het zoeken naar geborgenheid te
sterk belegt met nadrukkelijke verklaringen om een werkelijk redelijk denken nog altijd toe te
laten.

Dan het erkennen van het "ik". De mens, die in zichzelf gaat zoeken en in zichzelf gaat
denken, zoekt niet slechts een verklaring voor zijn leven. Hij zoekt te begrijpen wat hij is,
waarom hij is zoals hij is. Dit heeft niets te maken met psychoanalyse. Zeker kunnen we ook

2 025 — HET MENSELIJK DENKEN



© Orde der Verdraagzamen Brochures

door analytisch denken een grote reeks van verklaringen geven voor het leven en alles wat
ermee samenhangt. Maar degene, die in zichzelve zoekt, tracht in zichzelve waarden te
erkennen, die tijdlozer zijn dan zijn voorstelling van buiten. Hij zal deze ook ontdekken. En
deze zijn niet een illusie of een droom. Want ze kunnen feitelijk worden gebruikt. Ze kunnen
worden gericht op de mensheid, ze kunnen worden gebruikt om het "ik" te doen verzinken in
een ander weten en andere wereld. In dit denken valt voor het eerst het woord denkpatroon,
dat - buiten de zeer primitieve mens - verder al het menselijk denken blijft beheersen, weg.
Daarvoor in de plaats komt een meer omvattend beelddenken, dat grotere vergelijkingen in
kortere tijd mogelijk maakt en gelijktijdig meer omvattende beelden in één ogenblik voor zich
kan realiseren.

Na deze korte opsomming van mogelijkheden moeten wij allereerst trachten om het stoffelijk
mechanisme van het denken na te gaan. Het stoffelijk denken is gebaseerd op de werking der
hersenen. De hersenen zijn te scheiden in drie delen - niet in twee maar in drie. Eerst de
kleine hersenen. Hun functie is zuiver lichamelijk en automatisch. Toch kunnen de processen
van de kleine hersenen door scholing ook beheerst worden. Zij maken dus een deel uit van de
reeksen ervaringen, die door de wil beheerst kunnen worden,die dus ook feitelijk kunnen
worden vastgesteld, zelfs indien dit in doorsnee niet gebeurt. Beheersing over de kleine
hersenen is betrekkelijk zeldzaam en kan alleen door grote training worden verworven.

Dan hebben wij de grote hersenen. In de grote hersenen vinden wij een groot aantal cellen,
gegroepeerd in z.g. centra. Elk centrum draagt in zich een reeks van zintuiglijke
herinneringsprikkels. Dit wil dus zeggen, dat b.v. een visueel centrum ergens gelogen is bij de
hersenschors op een vaste plaats. Die is echter niet bij elke persoon gelijk. Maar is eenmaal
een visuele, prikkel allereerst in die hersenen op die plaats vastgelegd, dan zullen alle andere
impulsen gerefereerd worden dan dit aanwezige. Het gevolg is, dat een compleet
herinneringsvermogen bestaat, waardoor onmiddellijke visuele vaststelling en vergelijking
mogelijk is. Dan hebben we verder natuurlijk het klankherinneringscentrum. We hebben
bepaalde bewegings- en reactiecentra. We hebben herinneringspunten, waarin het
onderbewust denken ligt en daarvddr enkele meer streepvormige lagen, die het direct
bewuste, het direct toegankelijk denken bevatten voor de mens.

Dan hebben we daarvoor - door mij dus afzonderlijk hier als deel beschouwd - de z.g. frontale
hersenlobben. Het zijn aanhangsels van de hersenen en zij dragen in zich een reeks
eigenaardige functies. Het is hier, dat we o.m. de overgevoeligheid van de mens kunnen
vinden. Zijn overgevoeligheid, die hem helderziend, helderhorend kan maken, maar die hem
evenzeer tot een slachtoffer kan maken van hallucinaties, die hem kan doen uittreden, maar
evenzeer tot verwarde dagdromen doen vervallen en tot waanzin komen. Hier is n.l. kwestie
van een reeks combinerende centra, die van buiten ontvangen prikkels releren met de
herinnerinscentra van de grote hersenen. Is deze ontvankelijkheid voor prikkels onjuist - b.v.
door een te grote stimulering, door verdovende middelen of alcohol - dan kunnen hieruit
illusoire beelden ontstaan - of werkelijke beelden - die het gehele wezen overvleugelen en de
gehele realiteit van het lichaam tijdelijk wegdrukken. Bij het mechanisme van het denken valt
voorts op, dat niet gehéél het denken in de hersenen is gelokaliseerd. Wij vinden in het
lichaam van de mens bepaalde zenuwcentra en zenuwknooppunten, die in feite ook denken, zij
het beperkt. Hier worden o.m. prikkels geselecteerd, prikkels versterkt en onderdrukt. Op deze
wijze kan gezegd worden, dat de mens in feite denkt met het gehele lichaam op zuiver
stoffelijk vlak. Het z.g. redelijke vlak staat in verband met directe prikkels en reacties. In dit
opzicht is evenzeer een groot gedeelte van het lichaam hierbij betrokken. Hebben wij te
maken met herinneringsimpulsen, vergelijkingsimpulsen, dan echter moeten wij verwijzen
naar de grote hersenen. Krijgen wij daarbij z.g. paranormale impulsen - telepathie, enz. enz. -
dan zijn deze in de frontale hersenlobben te vinden.

In dit geheel is het mogelijk door selectie - selectie kan ook door de uitoefening van de wil het
opleggen dus van een dwang vanuit een klein deel der hersenen mogelijk zijn - een
ontwikkeling te doen vormen, die aangepast is aan de persoonlijkheid. Ik zou hier graag een
voorbeeld bij geven:

Een mens denkt. Hij beweegt zich. Dit is een functie, die door de kleine hersenen dus mede
wordt gestimuleerd. De impuls; ‘Ik moet lopen’, is er. De uitvoering van beweging, enz. gaat
via het zenuwstelsel en wordt van uit de kleine hersenen gedirigeerd. De evenwichtsorganen

025 - HET MENSELIJK DENKEN 3



Orde der Verdraagzamen

zorgen voor stabilisatie enz. enz. Nu loopt hij en hij denkt: Er is hier iets niet in orde. Deze
impuls kan komen uit de frontale hersenlobben. Het is nog niet feitelijk vastgesteld. Hij gaat
daarop alle voorkomende factoren - visueel en auditief - na en gaat zeggen; Dit klopt wel en
dat klopt niet. Hij blijft dan staan bij twee of drie punten, die hem onbekend zijn - althans in
deze samenhang niet bevallen - , niet kloppen met zijn beeld van goed en vrede. Nu kan het
mogelijk zijn, dat hij desondanks besluit; Hier is geen gevaar aanwezig. Het gevoel van gevaar
blijft echter. Hij draait zich om en hij ziet een ongunstige figuur op zich afkomen. Conclusie: de
frontale hersenlobben hebben hier de dreiging telepathisch opgevangen, het redelijk verstand
heeft getracht deze in de omgeving te interpreteren, kon daarvoor echter geen voldoende
redenen vinden. Het heeft dit daarom terzijde gelegd. De hernieuwde telepathische impuls
bracht bij een naderkomen een richteffect teweeg, waardoor een zich omwenden plaatsvond
en een vaststellen van het gevaar, van de dreiging. Op deze wijze speelt zich het denken dus
af.

Nu zijn er heel veel gedachtegangen te vinden, die irreéel zijn. Ja, ik zou verder willen gaan en
willen zeggen, dat 9/10 van de denkprocessen op aarde in feite irreéel genoemd kunnen
worden. En ook daar heb ik een reden voor. Want kijkt u eens: Uw voorstellingen, zoals u die
vormt, zijn lang niet altijd juist. Er zijn vrouwen, die zich slechts schoon en aantrekkelijk
zouden kunnen vinden, wanneer zij de charmes van een Marilyn Monroe zouden bezitten. Er
zijn heren die hun ouderdom voelen als een last, die zwaar op hen drukt en terug verlangen
naar de jeugdige rock-and-roll-mentaliteit van de knappe jeugd van deze dagen.

In feite is dat natuurlijk niet juist. Deze vrouw verlangt in feite niet Marilyn Monroe te zijn, ze
wil zichzelf zijn. Maar zij heeft zich dit beeld geschapen, omdat zij zich van een onvolledigheid
bewust is. Ze gaat, nu tegen de wereld zeggen: "Nu, ja, ik ben niet attractief, ik heb geen
mooi gezicht, ik heb geen mooi figuur en daarom laat iedereen mij liggen." Is dat waar? Neen.
In negen van de tien gevallen zal die vrouw enkele eigenschappen bezitten, waarvan zij zich
bewust is, dat ze anderen afstoten. Zij wil dit voor zichzelve niet erkennen, omdat zij zichzelf
niet wenst of durft te veranderen. Het gevolg is, dat zij een ideaal projecteert en daarmede de
gehele verhouding verkeerd stelt.

Die oudere man met zijn ideaal van weer jong zijn: "Als ik nu eens twintig was," doet in feite
niets anders dan gebreken, waaraan hij zich ergert, gebruiken als een verontschuldiging voor
een falen. Dit falen kan zijn gelegen in een gebrek aan aanpassingsvermogen. Hij kan zich niet
aanpassen aan zijn huidige toestand. Het kan evenzeer zijn gelegen in zijn voortdurende
behoefte om tot een zelfoverschatting te komen, dus meer te presteren dan anderen, iets wat
hij juist op lichamelijk terrein niet meer kan. Ook hij ontloopt het reéle, het werkelijke
probleem van het leven.

Bij deze projecties, mijne vrienden, maak je in feite jezelve blind voor de verhouding, die
tussen je eigen wezen en de wereld bestaat. En dit is zeer fataal. Wij kunnen niet altijd reéel
tegenover de wereld staan. Daarvoor zijn bepaalde psychisch schokken aansprakelijk. Wij
zullen b.v. een kind zien, dat een keer door een hond is gebeten. Nu wordt dat kind, man of
vrouw en deze blijft een afkeer van honden behouden. Die afkeer wordt dan gerationaliseerd.
Nou ja, maar die dingen zijn zo lastig en ze verharen zo. Ze doen dit en ze doen dat. Néén, ik
ben in feite bang ervoor. Ik wil het alleen niet toegeven. Zoals dat ontstaat tegenover een
hond, zo kan dat ook ontstaan tegen mensen. Het kan ontstaan in verhouding tot kleurlingen,
tot priesters, doktoren, enz. Het is een onredelijk, onbeheerst angstig zijn, een vrezen voor
een aanslag op eigen leven - indirect dus zelfbehoud - wat tot een vertekening van het beeld
en een verkeerde rationalisatie van de toestand wil voeren. Dat is bij negen van de tien
mensen het geval. Minstens.

Alle indrukken, die onaangenaam zijn in het menselijk denken, worden n.l. zoveel mogelijk uit
de herinnering weggehouden. De mens schenkt direct in het heden de meeste aandacht aan
het onaangename. Gelijktijdig echter tracht hij elke herinnering aan het onaangename van
zich af te schuiven, vooral wanneer dit onaangename tevens zijn opvatting van persoonlijkheid
zou kunnen krenken. Daardoor krijgen we te maken met zeer veel z.g. onderdrukte
denkbeelden en dwangbeelden. De reactie, die een mens kent op stoffelijk terrein, is niet meer
reéel te noemen. Zij is zelfs volkomen irreéel, omdat hij zich baseert op premissen, die
volkomen onjuist zijn.

Er is een tijd geweest, dat de werken van Lombroso buitengewoon veel opgang maakten. Er
waren mensen, die geneigd waren de mensheid te wantrouwen en daardoor zich

4 025 — HET MENSELIJK DENKEN



© Orde der Verdraagzamen Brochures

concentreerden op de door hem geschetste misdadigerstypen. Het gevolg was, dat een zeer
wijs en goed man met een toevallig wat laag voorhoofd door hen als misdadiger werd
gevreesd ....en gemeden. U zult begrijpen, dat dergelijke dingen feitelijk ontoelaatbaar
moesten zijn. Maar het is zo.

Indien alleen deze onderbewuste dwang het denken zou beinvloeden, zouden we er nog vrede
mee kunnen hebben. Maar er is nog meer. Er is door ons al heel veel gesproken over interne
secreties. En toch moet ik daarop nog even de nadruk leggen. Wanneer wij een mens zien, die
plotseling wordt getroffen door een felle indruk, b.v. vreeswekkend of woedewekkend, dan
komen er bepaalde prikkelstoffen in zijn bloedbaan. Maar dat is niet het enige. De functie van
zijn weefsels en van zijn klieren, ja, van zijn bloedsomloop wordt gewijzigd. Het gevolg is, dat
de impulsen, die de zenuwen doorgeven aan de hersenen ook gewijzigd zijn in intensiteit. Zij
worden echter vergeleken, alsof in het lichaam alles normaal ware. Dit betekent dus, dat een
betrekkelijk kleine angst, die een heftige schok betekent, een zodanige vergroting van
zenuwspanning betekent, dat de gevaarwaarneming en gevaarprikkel in een zeer overdreven
mate aan de mens wordt doorgegeven. Het beheersbare gevaar krijgt in het
voorstellingsvermogen, in het denkvermogen, een zodanige omvang, dat het absoluut niet
meer te beheersen is. Het resultaat is paniek. En zo zijn er meer van die punten. U zult
begrijpen, dat ook het lichaam - en vooral het onbeheerste lichaam - dus in het stoffelijk
denken zijn invloeden steeds geldend maakt. Hoe vrijer de mens is van vooroordelen, hoe
meer hij zichzelf lichamelijk in de macht heeft en hoe minder hij vreest zichzelf in een te
voordelig of te onvoordelig licht te zien, hoe gezonder hij is, hoe juister het menselijk denken
in hem tot uiting komt. Tenminste stoffelijk.

Nu de vraag; Waarom filosoferen zoveel mensen? En daarbij een onmiddellijk aansluitende
vraag: Waarom zijn het vooral ouderen, die zich tot het filosofisch denken zo voelen
aangetrokken? Het leven op zichzelf biedt een ongekende hoeveelheid van mogelijke
indrukken. De verschillen daartussen echter zijn niet groot. De meeste mensen zijn niet in
staat deze verschillen voldoende te ervaren, zodat ten slotte het leven voor hen een herhaling
wordt van bekende toestanden en feiten. Het onbekende, dat zij ontdekken of beleven, wordt
steeds weer herleid tot iets, wat direct verwant is met het gekende. Daardoor zal zuiver
stoffelijk gezien een zeker tekort ontstaan. Wij hebben niet die nieuwe, frisse indrukken, die
noodzakelijk zijn om het denken op gang te houden. Een machine in leegloop.

Maar een machine, die loopt zonder belasting is niet rendabel. Het menselijk lichaam is
gebouwd op een rendabiliteit. Een zeer ingewikkelde machine met een - gezien haar
complexheid - zeer groot rendement aan kracht, aan bewustzijn, aan omvorming. Nu heeft
men dus een tekort aan impulsen. Gelijktijdig krijgt men vaak meer tijd. Het resultaat is, dat
het resterende gebruikt moet worden voor een rationalisatie van het leven zelf. De kleine
details - eerst onbelangrijk schijnend in de storm van het leven - beginnen nu plotseling een
onverwacht grote indruk te maken. Het lijkt de mens plotseling of het vraagstuk van leven en
dood - eens zover weg - hem ogenblikkelijk begint te bedreigen. Het probleem van een God -
eens veraf en terloops geaccepteerd - wordt belangrijk.

Want deze, eerst onder alle nieuwe indrukken bedolven feiten, zijn nu practisch de enige
nieuwe punten, die openstaan voor een benadering en voor het denken. Het gevolg is, dat hij
gaat denken. En wel op een zodanige wijze, dat zijn eigen persoonlijkheid althans zoveel
mogelijk gevleid wordt - u moet me niet kwalijk nemen, dat ik dat zeg, maar ook filosofisch
denken is eigenlijk een zoeken naar een bevestiging van het "ik" - terwijl hij daarnaast zoekt
alle bekende feiten van zijn wereld in overeenstemming te brengen met zijn persoonlijke visie.
Elk filosofisch denken - en zelfs een groot gedeelte van het geloof - is niet gebaseerd op een
aanvaarden van feiten zonder meer maar op een voortdurende poging tot zelfrechtvaardiging.
Rechtvaardiging van eigen opinies en feiten, die men achteraf tracht te beleggen met
voldoende bewijsmateriaal. We kunnen er wel even een paar aardige voorbeelden van geven.
Ik hoop, dat ze u niet vervelend vindt.

Een mens heeft zijn hele leven de natuur beschouwd als iets, waar je alles van te verwachten
hebt. Een zeer natuurlijk iets overigens. Want de gebondenheid van de mens met de natuur -
zelfs in de moderne beschaving - is nog zo groot, dat hij zonder deze natuur niet zou kunnen
bestaan. Hij heeft die natuur b.v. gezien als de directe uiting van Gods werken of Gods wil. In
andere gevallen als het enige getuigenis van een leven of van een bestaande macht. Nu wordt

025 - HET MENSELIJK DENKEN 5



Orde der Verdraagzamen

hij ouder. Nu moet hij echter gaan definiéren, wat hij eens globaal heeft geaccepteerd: Wat is
natuur? En dan krijg je redeneringen, die - wanneer ik ze even overdrijf - meteen het
belachelijke doen zien van sommige filosofische pogingen.

Men zegt: Er is een God. Ik ken alleen de natuur. Wanneer er een God is, zal deze God de
natuur moeten zijn. Maar wat is de natuur? Een reeks van wetten, die vastgelegd zijn in de
jaargetijden en al het andere. Wetten, die berusten op beweging, op veldsterkten en op
omzettingen van energie. Dus is God een veldsterkte met omzetting van energie. En zou men
logisch genoeg zijn, dan zou men verder denken. Het zou dus mogelijk zijn om bij
aanwezigheid van voldoende instrumenten een miniatuur-God te vervaardigen. lets wat op
meer mystiek peil en magisch peil de oude volkeren inderdaad geprobeerd hebben.

Nu krijgen we een andere denker. Hij begint met hetzelfde; Natuur en God. Hij zegt: Er is een
wet. Maar hij gaat verder: Waar een wet is, moeten noodzakelijkerwijze oorzaken zijn van die
wet. Er kan geen wet ontstaan, zonder dat er een systeem is, waarvan die wet een uiting is.
Een systeem echter, dat een zodanige flexibiliteit heeft als de natuur vertoont, moet
noodzakelijkerwijze een denkproces zijn. God is een denken. Maar wat ben ik dan? Als God
een denken is, ben ik waarschijnlijk een gedachte. Want ik ben volledig onderworpen aan al
hetgeen Hij zegt en doet. Simpele gevallen.

Daarnaast de bekende drogredenen. Die drogredenen zijn door de filosofen wel eens
uitgesproken om duidelijk te maken, hoe irreéel ze zijn. Bijvoorbeeld: een paard kan nooit een
schildpad inhalen. (Het bekende sophisme van Zeno.) Het paard kan de schildpad niet inhalen,
want het halveert met elke pas slechts de afstand en ... kan blijven halveren. Hierbij wordt
natuurlijk helemaal geen rekening gehouden met het feit, dat de afstand, die het paard aflegt,
een constante is. Die wordt gebonden aan een symbolische reeks. Nu is dat juist hetgeen, wat
de mensen graag doen. En dan komen we tot de verwrongen logica, die b.v. religieus denken
heet. We moeten begrijpen, dat er een zekere logica in de religie altijd verwerkt is. Menig
geloof is - aangenomen de premissen, de grondstellingen - absoluut logisch. Maar de
volgelingen zijn het niet. Redenering - de volgelingen van Wesley -, dus betrekkelijk recent.
Het vuur van het absolute overtuigde geloof is thans in ons niet meer zo aanwezig.

Eens maakte dit ons tot Gods gezondenen. Nu wij het geloof echter niet meer in die mate
bezitten, heeft onze godsdienst geen zin meer. Onze godsdienst heeft geen zin meer, we willen
hem echter continueren, omdat we aan hem gewend zijn, laat ons daarom met de Anglikanen
samengaan.

Een typisch staaltje van verkeerd redeneren. Dit heet stoffelijke logica. Maar op een geestelijk
terrein past het niet. Want, gesteld dat de Weslyanen inderdaad gelijk hadden, dan zou zelfs
een klein geloof in de juiste stelling meer waardevol zijn dan een doen verwateren van dit
geloof door een onjuist geloof te accepteren.

In de tweede plaats: Wanneer het geloof niet aanwezig is, kan dit niet alleen aan de mens
liggen, want geloof is een wisselwerking tussen mens en God. Men zou dus moeten zoeken
waar de fout is gelegen. En deze moet liggen in de benadering van de mens tét God, maar ook
in de wijze, waarop hij zijn God zoekt te beleven. Een waar weslyaan had dus eigenlijk moeten
zeggen: Wij moeten desnoods onze kerk kleiner maken en hervormen, wij moeten weer
zoeken onze God innerlijk te beleven, maar we mogen nooit met anderen samengaan.

Die verwrongen logica brengt ook de absurde elementen naar voren. Er is b.v. - ongeveer 20
jaar geleden, dus kort voor de tweede wereldoorlog - een zeer ernstig theologisch dispuut
geweest over de vraag, of de duivel nu een staart had of niet. Degenen, die véér dit element
waren, dit aanhangsel, betoogden als volgt: De duivel - engel zijnde - is gevallen. Hij kan niet
tot mens geworden zijn, want hij is gevallen tot het buitenste duister. Wat is het diepst
beneden ons liggende, dat nog een redelijk denkvermogen heeft? Een zeer intelligent dier. Dus
zou de duivel een zeer intelligent dier zijn. Wanneer hij zich aan de mens openbaart, aan een
vertebraat, zal hij zich dus als een vertebraat moeten openbaren; maar met dierlijke vormen
en aanhangsel. Het is dus logisch aan te nemen, dat de duivel een staart heeft en dat hij
andere poten heeft dan de mens....voeten. (U merke wel op, dat ik hier een fijn onderscheid
maak; ik heb niet beweerd, dat een mens poten heeft, ofschoon het van me verwacht werd.)

De tegenpartij echter redeneerde als volgt: De engelen behoren niet tot onze wereld. Als
zodanig hebben zij geen vorm. Wanneer de duivel valt tot in het diepste duister, blijft hij

6 025 — HET MENSELIJK DENKEN



© Orde der Verdraagzamen Brochures

desalniettemin een engel, zij het een engel der duisternis. Hij zal geen vorm hebben en als
zodanig zelfs geen bepaalde gestalte of een staartvormig aanhangsel bezitten.

Beiden maken echter een grote fout. Want het is niet belangrijk, hoe die duivel eruit ziet. Het
is alleen belangrijk, hoe de mens staat tegenover een kwaad, dat gepersonifieerd wordt.
Onverschillig of die personificatie reéel is of niet reéel. Dus de fout van het menselijk denken in
het godsdienstige ligt vaak in dit zichzelf verheffen boven anderen op grotere kennis. Ook
echter in het ontkennen van een waarheid, omdat deze de waarde van het "ik" in eigen ogen
naar beneden zou brengen. Voorbeelden daarvan vinden wij te over in de wetenschap.

Er was een tijd, dat de eerste brandspuit werd uitgevonden. Het argument dat onmiddellijk
daartegen word aangebracht door andere geleerde heren was; "Dit apparaat met al zijn
fantastische aanhangsels is niet gebaseerd op zuiver natuurkundige wetten. Het is een
goocheltruc, die ongetwijfeld juist dan zal versagen, wanneer hij noodzakelijk zou zijn. Het is
dus beter te volstaan met de lederen emmers, tot nog toe door de brandwacht gevoerd."
Waarom werd dat gezegd. Omdat men vreesde, dat de uitvinder een beloning zou krijgen en
dat hij door de vervaardiging van zijn apparaten de meerdere zou worden van zijn collega's.

Typische ontkenningen van verschijnselen vinden wij ook in de moderne tijd. We horen menig
arts zeggen, dat het paranormaal genezen onmogelijk is. Soms is dat gefundeerd. Dan horen
wij hem als volgt betogen: "Wij weten, dat er in het leven krachten zijn, die ons medici nog
onbekend zijn. Het is gebleken - sinds Coué heeft menigeen ons dat aangetoond - dat
suggestieve krachten en vermogens een buitengewone invloed hebben op de mens, op diens
levenspotentieel, ja, zelfs op diens organische werkingen. Als zodanig nemen wij aan, dat hier
sprake is van een suggestieve kracht. Wij menen echter, dat suggestieve krachten in handen
van leken tot gevaar en onheil kunnen voeren." Dan is dit oordeel juist. Maar er zijn ook
anderen, die zeggen: "Ik heb lang moeten studeren, voordat ik een ziekte kon genezen.
Iedereen, die zegt, dat hij een ziekte kan genezen zonder eerst iets te weten van het menselijk
lichaam en zijn studie te hebben gemaakt, is een oplichter." Het wordt iets fijner gezegd.

Wat is hier de oorzaak? Niet zoals bij de eerste een zoeken naar een redelijk oordeel en ten
slotte zeggen; " Ja, maar ik kan niet oordelen over onbekende krachten. En daarom mag ik
ook mijn patiénten, daaraan niet onderwerpen.” "Neen," zegt de tweede, "het gaat hierom; Ik
heb gestudeerd. Ik bén iets. Ik ben meer dan een ander. Omdat ik meer ben dan een ander,
kan ik niet toestaan, dat iemand, die daarvoor niet gelijke offers heeft gebracht, hetzelfde
krijgt." Ik mag hierbij voegen, dat dit denken klaarblijkelijk heel oud is, want u weet wel, dat
zelfs Jezus in zijn gelijkenissen over de arbeiders in de wijngaard iets dergelijks vertelt. Hij gaf
aan iedereen gelijkelijk loon. Waarop degenen, die de hele dag hadden gezwoegd, onmiddellijk
zich begonnen te beklagen. "Maar wij hebben toch meer gedaan dan een ander." Ze vergaten,
dat ze kregen, want hun toekwam. Deze typische redeneringsfout komt overal voor. Zij wordt
in het filosofisch en in het geloofsdenken echter het sterkst naar voren gebracht.

Bij het denken naar binnen toe zijn natuurlijk ook bepaalde fouten aan te wijzen. Eén ervan is,
dat men altijd uitgaat van zichzelve als zijnde op dit ogenblik - alleen door het instellen naar
binnen toe - de meerdere van anderen. Dat is dwaasheid. Een tweede denkfout - ook wel
gemaakt - is, dat het aanvaarden van een innerlijke werkelijkheid en het zoeken daarnaar de
uiterlijke werkelijkheid zou doen vervagen of uitwissen of minder belangrijk maken. Degenen
echter, die juist denken, redeneren als volgt; "Innerlijke werkelijkheid betekent voor mij dus,
dat al wat in mij leeft en bestaat (dit geheimzinnig raadsel van bestaan en van levensdoel),
moet worden geassocieerd met al hetgeen ik buiten mij ken. Het brengen van eenheid tussen
mij en al wat ik buiten mij ken is de eerste stap tot de erkenning van een werkelijkheid, die
boven het tot nog toe aanschouwde zou kunnen liggen. De kern daarvan moet in mij liggen,
omdat ik slechts van uit mijzelve ervaren kan nooit van uit een ander. Maar van uit mijzelve
een werkelijkheid ervarende, zal ik juist, omdat zij werkelijk en onveranderlijk is, ook op de
duur kunnen begrijpen, wat de werkelijkheid voor anderen betekent." Dat is logisch.

U ziet, ook op dit terrein is er over het denken onnoemlijk veel te zeggen. En wanneer ik nu
klaar was, dan zou het gaan. Maar waarschijnlijk toch al voldoende hebben om uw gedachten
over te laten gaan. Maar hoe zeer het mij spijt, er zit nog meer aan vast. Denken wordt n.l.
bovendien nog geschoold. En die scholing van denken kan juist zijn of niet juist. We hadden
het zo even een ogenblik over suggestie. Wat zoudt u zeggen van de voortdurende suggestie
van de reclameslagzin: "I like Ike."

025 - HET MENSELIJK DENKEN 7



Orde der Verdraagzamen

"Omo wast witter: 10% en téch voordeliger." Al deze slagzinnen behoeven niet op
werkelijkheid gebaseerd te zijn. Maar klaarblijkelijk zal de mens in zijn redelijk denken door
herhaling zijn kritisch vermogen t.o.v. een zin verliezen. Suggestie is niets anders dan het
beperken van de kritische vermogens van de mens en zo hen dwingen een toestand aan te
nemen als werkelijkheid, die niet als zodanig reéel bestaat.

Het is net als bij Coué. "Ik ben gezond, ik word elke dag gezonder." Het kan een gunstige
werking hebben, omdat men daarin gelooft. Maar wanneer ik u zeg, dat "10% en toch
voordeliger" de hele dag voor u de enige werkelijkheid uitmaakt, dan is dat voor uw
leverancier misschien erg prettig; voor uzelf betekent het, dat u doof wordt voor alle andere
argumenten, die er bestaan. In de moderne maatschappij vinden wij, dat de mensen blind zijn
geworden voor eigen verantwoordelijkheid; voor de werkelijke kwaliteiten van goederen; voor
de werkelijke verplichtingen, tegenover de medemens; voor de werkelijke rechten, die de
mens bezit. En nu noem ik er maar een paar. Dit alles is te danken aan de voortdurende
herhaling van op zichzelf onjuiste stellingen. U zult begrijpen, dat hierdoor een secundaire
werkelijkheid wordt geschapen. Een groot gedeelte van de mensen beleeft een wereld, die niet
bestaat; een wereld, die echter door hen gezamenlijk beleefd kan worden, omdat ze -
onderworpen aan dezelfde suggesties - eenzelfde voorstellingsfout hebben gekregen.
Vergelijkenderwijze kan worden gezegd, dat een groot gedeelte van de wereld zichzelf in een
lachspiegel aanschouwt en meent, dat dit beeld het enig werkelijke is. Ook dat is een fout. Een
treurige fout, die slechts hersteld kan worden, wanneer de mens leert volkomen objectief te
staan tegenover elk beroep, dat gedaan wordt op zijn hebzucht, op zijn zucht tot verrijking,
zijn stilling van honger.

U vindt het misschien eigenaardig, dat zeer veel auto's worden verkocht, juist omdat ze
geadverteerd worden met die aardige meisjes, die kostuums dragen, die volgens de
zedenpolitie niet in een auto behoren. Toch is het begrijpelijk. Hiermede wordt een sexuele
bevrediging gesuggereerd. Als zodanig wordt de aankoop van de auto in feite een sexuele
handeling en wordt geregeerd niet meer door de logische denkvermogens maar ten dele ook
door sexuele drift.

Een ander voorbeeld: Stemt de partij van Jansen. Meer huizen, meer pensioenen. Aanpassing
van de loonschaal aan de prijzen. lets wat in feite natuurlijk niet te volbrengen is. Maar de
mens zegt; "Ik wil een huis hebben. Ik wil een pensioen hebben. Ik wil een loon hebben, dat
steeds meer wordt." Hij laat zich door de illusie vangen en krachtens deze denkfouten
accepteert hij toestanden, die helemaal niet noodzakelijk zijn; laat hij wantoestanden en een
bedilzuchtige beheersing zich aanleunen, die het tegendeel tip van wat goed is voor de mens
of wat logisch is. Het zoeken naar een prenatale geborgenheid, waarbij al voor hem zal worden
beschikt en gezorgd, waarbij hij alleen maar heeft te existeren, brengt de mens tot de
denkfout: Ik kan via de buitenwereld dezelfde geborgenheid bereiken, die eens voor mij
bestond bij de moeder. Dit is onmogelijk. Echter wordt op deze manier een aanhankelijkheid
geschapen, die onredelijk is. Zoals de aanhankelijkheid van het kind aan de moeder onredelijk
is. Het is een gewenningskwestie, waarbij voedsel, zorg, e.d. in het begin alleen een héchting
veroorzaken (eigenbelang) en eerst op de duur - met een redelijk besef - kan overgaan in een
zekere genegenheid of .... een gevoel van verplichting. U zult begrijpen, dat ook dergelijke
dingen uit den boze zijn.

Aan alle kanten wordt de mens belaagd door deze propagandamethoden. "Als je zoet bent, ga
je naar de hel." Een slagzin, die vroeger zeer veel werd gehanteerd en die tegenwoordig een
ietwat andere vorm heeft gekregen. Men meent, dat gevangenisstraf een stigma is. Een
dwaasheid. Men weet niet, waarvoor iemand heeft gezeten en door welke omstandigheden hij
tot zijn daden is gekomen. En zo kun je verdergaan. Altijd weer neemt de mens premissen
aan, omdat ze passen in zijn zoeken naar geborgenheid, of in zijn angst. Een aardig voorbeeld
van de angst kunnen we zien, wanneer een mens een ringslang ontmoet. Hij heeft wel eens
gehoord van giftige slangen. Dat dit kleine reptiel absoluut onschuldig is en eerder eigenlijk
nog een amfibietje, dat maakt voor hem niets uit. De vorm is schrikwekkend en dus verplettert
hij onredelijk en in paniek, of vlucht weg. Waarom? Omdat hij op het ogenblik, dat het gevaar
hem benadert, niet meer de redelijke weg kiest (zien: wat is dit gevaar, dat ik meen te
ontdekken; hoe kan ik het bestrijden?' maar volkomen onlogische handelingen pleegt.

Dit kleine voorbeeld echter geldt evengoed in de wereldpolitiek, het geldt evengoed in de
maatschappelijke verhoudingen. De mens vreest vele dingen, omdat hij gehoord heeft, dat ze

8 025 — HET MENSELIJK DENKEN



© Orde der Verdraagzamen Brochures

gevaarlijk zijn zonder dit uit eigen ervaring te kennen. In zijn vrees gaat hij tot handelingen
over, die niet gericht zijn tegen een wérkelijk gevaar maar tegen iets, wat er misschien enige
overeenkomst mee heeft. Op deze manier heeft hij zeer vaak zijn medemensen geschaad en
vernietigd. U zult het met me eens zijn, dat ook dit een typische fout is van het menselijk
denken.

Naast de suggestieve werking, die uitgaat van de voortdurende herhaling, bestaat er nog een
andere werking die wij met enige goede wil ook suggestief kunnen noemen. En dat is n.l. het
ondergaan in de menigte. Ook hier is weer het gevoel van geborgenheid de hoofddader. Alle
redelijk denken wordt opzij gezet op het ogenblik, dat men zich in de menigte geborgen voelt.
De menigte gaat over tot geweldplegingen en de eenling, die op zichzelf niet gewelddadig is,
gaat mee en doet precies hetzelfde als die anderen. Wanneer hij zich onderweg al eens
bedenkt, zo gaat hij er toch mee door, want hij wil bij de menigte behoren, omdat dit zijn
geborgenheid en zekerheid is. Deze redenering, waarbij het "ik" zich dus deel maakt van een
massa, betekent gelijktijdig, dat het "ik" van elk redelijk element, dat de mens boven het dier
verheft, afstand doet. Vandaar dat de doorsnee-massa beest is, nooit mens. Deze denkfouten
worden veroorzaakt - dat geef ik graag toe - door lichamelijke conditionering en zijn van
stoffelijke oorsprong. Toch zijn het juist deze dingen, die uw wereld maken tot wat zij is. Toch
zijn deze uitingen hetgeen u van het menselijk denken kent.

Sta mij nu toe - als ik u verveel of het wordt te lang, dan zegt u het maar - om nog een
ogenblik aan de geest te besteden. In het menselijk denken grijpt de geest in via het
onderbewustzijn. Dat wil zeggen dat de geest niet als een kenbare gedachte, een
woordgedachte, tot uiting komt maar eerder als een onbestemde drang. Datgene wat de geest
wil bereiken, is over het algemeen niet geheel parallel - of zelfs identiek - met hetgeen men
stoffelijk verlangt. Voor de geest zijn veel dingen onbelangrijk, die stoffelijk zeer belangrijk
worden geacht. In sommige gevallen weten we zelfs, dat het stoffelijk begeerlijke en het
geestelijk begeerlijke met elkaar in strijd zijn. Nu wordt dus via het onderbewuste een zekere
conditionering geschapen. De mens weert begeerde dingen af, omdat hij geestelijk voelt deze
niet te kunnen aanvaarden. De mens accepteert dingen die hij eigenlijk zou moeten
verwerpen, omdat hij eveneens geestelijk hiertoe wordt aangezet en voelt, dat het voor hem
noodzakelijk is deze ervaringen b.v. te ondergaan.

U zult begrijpen, dat dit een strijdigheid in de mens teweeg brengt. Hebben wij te maken met
het zuiver stoffelijk denken met al zijn verschillende mogelijkheden door mij aangeduid, dan
zijn daar ook veel strijdpunten in, maar het is ten minste nog een eenheid. De geest echter is
vaak volkomen tegengericht. Wanneer het streven van stof en geest aan elkaar tegengesteld
zijn, dan zal de mens ofwel stoffelijk zichzelf moeten overwinnen dan wel in een voortdurende
tweestrijd verkeren. Bij een tweestrijd krijgen wij de tweeledige gedachte. Deze gedachte
aanvaardt en verwerpt gelijktijdig. Hebben wij te maken met een mens, die religieus is, dan
spreken wij van een schuldgevoel, waarbij dus de ene gedachte de noodzaak vaststelt, de
tweede gedachte deze onmiddellijk verwerpt. Geweten is naast conditionering door de
omgeving - voor een groot gedeelte een deel van geestelijke werkingen en als zodanig een
directe invloed op alle denken en op elke gedachte-uiting, ook op uw woorden.

Menig mens spreekt - zoals hij zegt - zonder te weten wat hij zegt of te laat zich realiserend
wat hij/zij zegt. Men meent dan dat dit een kwestie van onbeheerstheid is of van
onnadenkendheid. Dit is niet juist. In vele gevallen zijn de gedachtereflexen, die worden
uitgesproken, bijzonder zuiver en scherp. De uiting is alleen niet in overeenstemming met een
waan, die geestelijk niet kan worden aanvaard, n.l. die van een gemeenschap, waarin de
leugen hoger staat dan de waarheid. Dergelijke rondborstigheden - hoe onaangenaam ze
mogen zijn - kunnen dus vaak, een uiting zijn van de geestelijke drang om de wereld zuiver te
zien. Dit geschiedt sterker naarmate de mens stoffelijk zich meer te verweren heeft tegen die
wereld.

Hoe de geest verder werkt met het denken? Zij kan dromen doen ontstaan. De wensdroom
komt voort uit een combinatie van herinnerde feiten. Die herinnerde feiten kunnen worden
aangevuld - voor zover het woorddenken is - met allerhande woordbeelden, die men ergens
ontvangen heeft. Zover het een beelddenken is - dus in feite een droom wordt het aangevuld
met fragmenten van alle geziene situaties. De geest kan in deze combinaties haar eigen sfeer
uitdrukken. De fantasie is als zodanig geen volledige fantasie maar een zich te kennen geven

025 - HET MENSELIJK DENKEN 9



Orde der Verdraagzamen

van de geest en van geestelijke waarden. Zodra men echter deze werkelijkheid en fantasie
met elkaar gaat mengen, loopt het verkeerd. Want de voorstelling - uit fragmenten
opgebouwd - is een weerspiegeling van een stemming, nooit van een feitelijkheid. Toch zal de
mens heel vaak denken, dat zijn innerlijke dromen feiten zijn in stoffelijke zin. Hij zal tot zijn
teleurstelling moeten ervaren, dat dit niet zo is. Daardoor ontstaan er wederom
verdringingscomplexen, waarbij een nog groter deel van de werkelijkheid uit het
herinneringsvermogen naar het onderbewustzijn wordt gebannen.

En nu, een laatste punt voordat uw geduld het opgeeft. Buiten al deze dingen is er nog iets,
wat in het menselijk denken een veel groter invioed heeft, dan men beseft. Het is geen
psychologie, het is misschien geloof, wat ik nu naar voren breng. Er is een God. Het wezen van
die God bepaalt, wat er binnen dat wezen bestaat. Als zodanig is het onmogelijk in het denken
een voorstelling te krijgen, die strijdig is met God. Evenzeer is het onmogelijk een daad te
stellen, die tegen God gericht is of zelfs tegen Gods werkelijke wil. Het goddelijk Wezen geeft
een aantal begrenzingen aan, binnen hetwelk zich het menselijk denken afspeelt. Hierbij zal de
begrenzing vooral dan opvallen, wanneer wij lopen tegen "de blinde muur." Er is een punt,
waar het stoffelijk denken niet verder kan gaan. Er zijn ogenblikken, waarop het stoffelijk
voorstellingsvermogen stilstaat. Hier hebben wij te maken met het goddelijk Wezen, dat elk
deel van de schepping behoudt binnen zijn eigen kader; daar, waar het hoort. Wij mogen ons
dus niet voorstellen, dat het menselijk-denken ooit in staat zal zijn om goddelijke geheimen te
ontraadselen. Daarvoor is een ander denken noodzakelijk; daarvoor is een ander bewustzijn
noodzakelijk.

Hoe wij ook willen werken met het vermogen, ons gegeven om te denken geestelijk en
stoffelijk - we zullen altijd moeten beseffen, dat het slechts het middel is om andere middelen
te verwerven, nooit de oplossing. Gedachteleven in zijn drie stoffelijke gradaties, door mij u
aangeduid, plus zijn verdere geestelijke mogelijkheden, is niets anders dan een werktuig,
waardoor wij ons uiteindelijk het bewustzijn kunnen vervaardigen, dat God beseffen kan. Maar
dat kan nooit meer dénken zijn in deze zin. Het menselijk denken is te beperkt en te klein om
met goddelijke waarden te werken. Het gevolg is, dat het voor de mens geen zin zal hebben
zijn denken tot het onmiddellijk Goddelijke te verheffen. Het zij hem voldoende, wanneer hij
zijn denken gebruikt om - met zo groot mogelijke zelfkennis en innerlijke harmonie - een zo
juist mogelijke uiting te geven aan datgene, wat in zijn bewustzijn als goddelijk ervaren wordt.
Dit is voldoende.

En daarmee: vrienden, heb ik dan uw geduld voldoende op de proef gesteld en laat ik u de
mogelijkheid om eens na te denken over al hetgeen ik hier gezegd heb. Nogmaals, dit betoog
is zeer fragmentarisch, omdat elk van de aangesneden punten op zichzelf een hele avond kan
vullen. Maar u heeft nu een algemene indruk gekregen, hoop ik. Daar waar voor u
moeilijkheden zijn of vragen, hoop ik, dat u die zo dadelijk - en zoveel mogelijk schriftelijk -
zult willen stellen. Rijst er natuurlijk onder het behandelen van zo'n vraag een opmerking, dan
kunnen we rustig ook daar op ingaan. En bent u het er niet mee eens, dan kunnen we het
rustig uitvechten. Daarvoor is het een debatavond. Mag ik u nu voorlopig een aangename
pauze toewensen?

DISCUSSIES

We zullen dan nu met de vragen beginnen en na elke vraag krijgt u dus de gelegenheid om uw
opmerkingen verder te plaatsen. Dan kunnen wij eventueel tot discussie komen. Mag ik de
eerste vraag?

% Het denken, dat de kinderen middels het onderwijs wordt bijgebracht, beslaat - naar mij
voorkomt - niet meer dan de beide eerstgenoemde denkwijzen, de maag en in de latere
jaren het abstract denken. Het innerlijk denken komt er niet bij te pas, terwijl de invloed
van de geest van het individu afhangt. Denkt men thuis ook alleen met de maag, dan krijgt
het kind van buitenaf weinig kans om zijn denkvermogen te ontplooien. Houdt dit in, dat
alles uit de eigen geest moet komen, of is er sprake van een leemte in het onderwijs,
waaraan iets moet worden gedaan?

Ik meen, dat we hier niet mogen spreken van een leemte in het onderwijs. Het innerlijk

denken is een kwestie van honger. Het klinkt misschien een beetje vreemd in dit verband,

10 025 — HET MENSELIJK DENKEN



© Orde der Verdraagzamen Brochures

maar er komt een ogenblik, dat de mens naar een verklaring zoekt, die zelfs het abstracte ver
te boven gaat. Hij krijgt dan een aanleiding, zodat hij kennismaking zoekt met verschillende
meer abstracte stellingen en filosofische stellingen, op grond waarvan een eigen innerlijk
denken tenslotte gebouwd wordt. Maar het innerlijk denken is niet te onderwijzen. Het is een
reactie van het "ik" op eigen omstandigheden. Als zodanig kan het onderwijs er weinig aan
doen. Overigens wil ik opmerken, dat het maag-denken - zo vreemd als het moge klinken - in
de meeste huisgezinnen overheersend is, en dat een abstract denken daarnaast voorkomt voor
utiliteitsdoeleinden, terwijl ook wat "geloof" over het algemeen gegeven wordt. Van het
innerlijk denken kan in een huisgezin geen sprake zijn, omdat dit immers geen denken is, dat
gezamenlijk kan worden volbracht en dus een zuiver persoonlijke kwestie blijft. Ik hoop, dat
dat voldoende antwoord is.

< Ik heb het altijd vreemd gevonden, dat men met de filosofie geen kennis maakt, tenzij men
daar een bijzondere belangstelling voor ontwikkelt. Het is niet verbonden met het
onderwijs. Dus wanneer het kind niet in de gelegenheid wordt gesteld om kennis te maken
met filosofie, dan zal het alleen in bepaalde milieus daarmee kennis kunnen maken. En zo
vraag ik me af, of het niet juist is, dat daar een leervak van gemaakt wordt. Dat het
althans leert, dat er filosofie bestaat.
Ik kan uw denkwijze wel begrijpen. U stelt dus: De kinderen zouden eigenlijk op school
filosofie moeten leren. Maar mag ik u opmerkzaam maken op het feit, dat dit geen
kennismaken is met de filosofie maar met de filosofen? En dat is een groot verschil. Filosofie is
een innerlijke reactie op levensomstandigheden, waardoor een eigen denkwijze ontstaat. En
deze filosofie kunnen wij - vreemd genoeg - ook vinden bij mensen, die zelfs niet kunnen lezen
en schrijven. Als zodanig geloof ik dus niet dat het noodzakelijk is de kinderen de filosofie te
leren. Een andere vraag is, of het voor vele kinderen niet belangrijker zou zijn de filosofische
achtergronden van hun eigen maatschappij te leren kennen in plaats van te worden overstelpt
met de gegevens omtrent de Batavieren in uitgeholde boomstammen, etc. In dat geval kan ik
het met u eens zijn. Ik acht dus ook inderdaad de filosofen en hun stellingen belangrijker dan
vaderlandse geschiedenis b.v. Maar ik vind niet, dat het noodzakelijk is filosofie te doceren in
die zin, dat men eerst daardoor filosofisch leert denken. Integendeel, het slaafs navolgen van
de filosofische stellingen van anderen heeft al veel mensen in het ongeluk gestort. Denkt u
maar eens aan de extreme ontwikkeling van bepaalde existentialisten.

% Rusland.

Ik geloof niet, dat de Russen zozeer filosofen zijn. Hoogstens zouden we kunnen spreken over
sooiaal-filosofie en ik meen, dat Rusland te practisch is om filosofisch na te denken. Véérdat
het tot een technische ontwikkeling kwam, was er sprake van filosofie. Thans is er alleen van
partijstructuur sprake, waarbij de filosofie ten hoogste het manteltje is, dat men de noodzaak -
en dan meestal nog van de bestuurderen - omhangt.

% Op een vrijdagavond is eens gezegd, dat het denken de enige kracht is, die niet is
gebaseerd in de materie. Het denken stoort zich inderdaad niet aan de wetten van tijd en
ruimte (o.a. de wet van Coulomb). Zijn er nog meer argumenten, die op deze
onafhankelijkheid van de materie duiden?

Ik geloof, dat in de eerste plaats de onafhankelijkheid van tijd en ruimte al belangrijk is om de
onafhankelijkheid van het denken aan te tonen. Er is echter nog meer. In het denken zijn
absolute vormveranderingen mogelijk, zijn omzettingen van materie, energie, materialen te
allen tijde mogelijk, zonder dat daarbij enige feitelijke storing wordt ontvangen. Verder is het
mogelijk in het denken om te komen tot voorstellingen - u heeft het in het eerste gedeelte ook
al kunnen horen - die strijdig zijn met elke materiéle werkelijkheid. Ook dit is een bewijs, dat
het denken dus van een materiéle werkelijkheid en de materie als zodanig onafhankelijk is. Dit
neemt niet weg, dat een doel van het denken gebaseerd is in de materie en dus als zodanig
behoort tot het materiéle wezen van de mens, het stoffelijk wezen. Terwijl het geestelijk
denken, dat niet materieel is - geheel niet materieel - slechts ten dele in de stof tot uiting kan
komen. Is dit voldoende?

% Er is op een vorige discussieavond gezegd, dat ons werkelijke "ik" niet behoort tot dit
heelal. Behoort het denken, dat dus niet gebaseerd is in de materie, tot dit werkelijke "ik"?
Ja, dit brengt ons tot een punt, dat oven afwijkt van het eigenlijke onderwerp. De kwestie is
deze: zogenaamde werkelijkheden kunnen het best gezien worden als opgebouwd zijnde uit
een straling van tijdselementen. Dat wil zeggen: tussen twee elementen tijd is een ruimte. In

025 - HET MENSELIJK DENKEN 11



Orde der Verdraagzamen

die ruimte kan zich een anders geaard gedeelte tijd bevinden, etc. Het aantal mogelijkheden is
practisch oneindig, De tijd is dus een gepolariseerd verschijnsel, dat niet het totaal der
krachten in het Al, maar slechts een déél van de krachten in het Al openbaart. De geest
behoort tot het tijdloze en als zodanig niet tot het heelal, dat hier bestaat. Wanneer het
geestelijk denken - uit dit heelal opgebouwd - dus in de geest bestaat, behoort het niet meer
tot hetgeen u kent als heelal maar eerder tot een algemeen heelal, dat evenwichtig is en
waarin de schijnbare vloeiing van tijd ophoudt te bestaan om daarvoor in de plaats te stellen
de persoonlijke en betrekkelijk willekeurige beleving van alle scheppingselementen. Is dit
voldoende?

s Hebben onze verschillende voertuigen een eigen denken?

Dat is niet geheel juist. Het stofwezen heeft - zoals u gehoord hebt - een eigen denken. Het
astrale voertuig echter heeft géén eigen denken. Het denken daarvan is of wel onderdanig aan
het denkvermogen van de stof, dan wel aan dat van een mentaal vermogen. Het bezit geen
eigen denkvermogen. De mentale wereld kent wel weer een eigen gedachtesfeer en
denkvermogen. Ook daarboven komen enkele sferen voor, die geen eigen denkvermogen
kennen, zodat de sferen - door ons meestal aangeduid als vormloos, klank en kleur, kleur en
licht - alle hun denkvermogen ontlenen aan het wezen "licht". De voertuigen hebben dus geen
eigen denkvermogen, maar zijn slechts de beperkte uiting van dit denkvermogen, dat in een
hogere sfeer georigineerd wordt. Duidelijk?

<% Mag ik hier nog iets op vragen? We zitten soms met de moeilijkheid, dat er bepaalde
gedachten in ons blijven rondspelen, die we er uit willen gooien en die - alsof ze een
zelfstandig bestaan hebben of een eigen veld - rustig door blijven gaan. Is dat dan een
zelfstandig denkvermogen van het mentale lichaam, dat eventueel gestimuleerd wordt door
gevoelens?
Als het gestimuleerd wordt door gevoelens in de stof, kan het niet meer tot de mentale wereld
als zuiver denken behoren. Dan kan het hoogstens een combinatie zijn van het mentale én het
stoffelijke. Maar wat wél mogelijk is, is dit: In de eerste plaats, dat in het normaal stoffelijk
denken een gedachte optreed, die gebaseerd is op één van de hongergevoelens. Dus een
primaire impuls van het lichaam. Deze is in strijd met de wereldvoorstelling, die wij ons
abstract hebben gemaakt. Maar het eigen abstracte denken is meestal niet zo sterk, dat met
de realiteit kan veranderen. Als zodanig kan een gedachte, uit de realiteit stammend, daardoor
moeilijk worden verdreven.

Een tweede mogelijkheid is de volgende: Het is mogelijk, dat mentaal gezien een zekere reeks
ervaringen wenselijk zijn op aarde, maar dat door stoffelijke concepten een stoffelijk geweten
b.v. - uit maatschappij, enz. opgegroeid - zich daartegen verzet. Ook dan krijgen wij ditzelfde
obsederende terugkeren van een enkele gedachte. In beide gevallen kan worden opgemerkt,
dat de obsessie dus kennelijk veroorzaakt wordt door een strijdigheid tussen eigen noodzaken
en wezen. Als zodanig is het verstandig om daar een oplossing voor te zoeken.

< Er wordt gesproken van het mentale gebied. Gebeurt het denken van de geest op het
mentale gebied?

Een gedeelte. Zoals ik u heb gezegd, is het mentale gebied dus het eerste denkvermogen
(eigen denkcentrum), dat we vinden na het stoffelijke. Dus zoals u hier hersens hebt, hebt u
een mentaal wervelingsveld, waarin "gedachten" zijn. herinnering, zelfs total recall (een vol-
ledige herinnering) en daarnaast natuurlijk ook weer associatievermogen en wat dies meer zij.
Maar zoals het stoffelijke vaak door het mentale wordt gedirigeerd, wordt dan het mentale
weer gedirigeerd door de z.g. lichtsfeer, waarin wederom zo'n denkcentrum bestaat. Maar ook
dit is nog weer gelieerd met iets anders, ofschoon ik dit niet kan definiéren,

< Het bovenbewustzijn, is dat een deel van het geestelijk denken of van het mentale?

Het bovenbewustzijn, zoals het over het algemeen op aarde wordt uitgedrukt, is een doel van
het stoffelijke én het mentale in die zin, dat tot het stoffelijk denken behoren alle telepathische
beinvloedingen en dat als zodanig het bewustzijn der omgeving, het eigen bewustzijn on-
getwijfeld beinvloedt; terwijl ten tweede de uitgekozen sfeer en stuwing een zoeken naar
harmonie ook in de wereld veroorzaakt. Deze harmonie wordt dan mentaal bevorderd - dus
van uit het mentale wereldje -, en weer uitgedrukt in stoffelijke normen. In beide gevallen
hebben we te maken met een bovenbewustzijn. Maar stoffelijk gezien is het bovenbewustzijn,
dat uit de massa georigineerd wordt, het sterkste en moeten we dus hoofdzakelijk denken aan
telepathische invloeden, zowel uit de wereld der levenden op aarde, als uit andere

12 025 — HET MENSELIJK DENKEN



© Orde der Verdraagzamen Brochures

levensgebieden - zelfs eventueel uit een kosmisch geheugen die stoffelijk kunnen worden
ontvangen. Het mentale speelt daarbij behalve misschien t.o.v. het kosmisch geheugen - een
kleinere rol, zolang men in de stof verkeert.

<% Zoudt u een voorbeeld willen geven van het bovenbewustzijn?
Een voorbeeld van een gedachte, die door het bovenbewustzijn wordt voortgebracht.

< Van algemene aard dus.
Van algemene aard. Nu goed.

% De eenheid van God?

Neen. Dat is een beetje te ver gegrepen. Maar bijv. :"Wij stemmen op Drees, want hij is zo'n
goeie vent." Dat is dus een sfeer, die wordt gevoed aan alle kanten. Wanneer die gedachte
overheerst bij iedereen, dan gaat men dus bovenbewust ongetwijfeld die invloed in zichzelf
voelen en komt vaak tot een herziening van zijn eigen gedachten omtrent deze heer. Dus dat
is practisch, dat is stoffelijk. Nu wil ik er u ook nog een geven waarbij dus het mentale gebied
mede gaat werken. Ik voel een behoefte aan vrede. En ik zie die vrede als iets, dat met het
Goddelijke of het kosmische in verband staat. Dit kan een zuiver persoonlijke be-
wustzijnswaarde zijn. Maar nu komt er een ogenblik, dat ik mijn denken speciaal op die vrede
ga richten. Er zijn tijden, dat u daarvoor een bijzondere aandacht heeft. Hier is dan het
mentaal vastgestelde harmonische moment in overeenstemming gekomen met dergelijke
beinvloedingen op de wereld, zodat nu het gehele bewustzijn plotseling op vredelievendheid
wordt gericht, terwijl het kort te voren misschien nog zeer strijdlustig was. Zijn deze twee
kleine voorbeelden voldoende?

% Mag ik nog even op het mentale doorgaan? Het is n.l. dit: Welke associatie is er tussen het
mentale en b.v. het Zomerland? Ik bedoel ten aanzien van de ligging in de scala van
bewustzijn.

Ja, ik zou zeggen, dat het mentale nog een trap hoger kan gaan dan Zomerland. Dus het
mentale kan de grens van Zomerland nog overschrijden. Maar het is heel gevaarlijk om dit
precies zo te stellen en wel om de volgende redenen: Zoals u hier op deze wereld u bewust
kunt worden van waarden, die niet tot deze wereld behoren en u dus een hoger bewustzijn
verwerven kunt, kunt u dat ook in Zomerland. Zodat het mogelijk is in Zomerland reeds het
mentale bewustzijn achter zich te laten en met een nieuw denkvermogen zich van het mentale
te uiten. Wanneer u zich dit realiseert, zult u zien, dat het erg moeilijk is om een juiste defini-
tie te geven. Als we een toerist hebben, is het ook moeilijk te zeggen: "Hier hebben we een
toerist. Bij welk land hoort hij nu?" Het ligt aan de toerist. Het ligt aan het bewustzijn, in
hoeverre het mentale dus blijft bestaan als heersende denkfactor. Dit kan gaan tot even boven
de uiterste grens van de Zomerland-gebieden.

% U had het er n.I. in uw redevoering ook over ficties. Het fantastische denken bijvoorbeeld.
Ja, goed, Zomerland is eigenlijk fantastisch denken,

% Ja, daar wil ik juist op terugkomen. Is er iets wat geen fantastisch denken is? Ik bedoel
ermee: Is er iets, dat absolute werkelijkheid heeft? Geen maya?
Er is iets, dat absolute werkelijkheid heeft.

% Ja, dat is de eenheid.

De eenheid. Maar er is ook nog iets anders en dat is de ervaring. De ervaring is altijd voor u
een absolute werkelijkheid en als zodanig een uiting van het absolute, die misschien irreéel
gewaardeerd wordt, maar desalniettemin waar blijft. Loopt u maar even hard genoeg met uw
hoofd tegen de muur, dan weet u het. Dan krijgt u een buil. Die ervaring is een werkelijkheid.
Het is een uiting van een werkelijke factor, n.l. dat uw ogenblikkelijke geaardheid in deze
toestand niet voldoende harmonisch is met de geaardheid van de materie als zodanig om een
samentreffen zonder botsing mogelijk te maken.

Ja, het is een schertsende uitdrukking, maar toch niet gehéél scherts. Ik wil u hiermee
waarschuwen voor de te verre doorvoering van de waangedachte. Men gaat wel eens zover,
dat men zegt: Alles is maya, alles is begoocheling. En men heeft in zekere zin gelijk. Maar men
mag niet vergeten, dat maya de sluier is van de werkelijkheid. En dat dus elke schijn
werkelijkheid in zich draagt. Eerst wanneer men zich dit realiseert, kan men zijn denken ook
weer redelijk gaan baseren. Want zegt u, dat alles rond u waan is, dan heeft het geen zin om
te handelen of te denken. Maar begrijpt u, dat? Achter deze waan een werkelijkheid ligt, die

025 - HET MENSELIJK DENKEN 13



Orde der Verdraagzamen

onmiddellijk met de besluiering gelieerd is - zoals de sluier over het beeld geworpen toch de
algemene omtrekken weergeeft - dan begrijpt u, dat u uit begoocheling kunt komen tot
werkelijkheid. En dat begoocheling in zich altijd het element der werkelijkheid verbérgt

% Want de werkelijkheid is de zijnsvorm van de waarheid.
Ja. De werkelijkheid is identiek met de waarheid.

% En in een bepaalde sfeer neemt zij dus een bepaalde vorm of gedaante aan, dat de
werkelijkheid is.

Er bestaat een bewustzijn van het Goddelijke, dat in een bepaalde sfeer - dus als werkelijkheid

- een relatie tussen dit, bewustzijn en het Goddelijke stelt. Het al of niet absoluut zijn van die

harmonie, de onevenwichtigheden, die in de mogelijke harmonie optreden, zijn vormbepalend.

Maar dat voor ons wel erg ver van het denken af, vindt u niet? Hoogstens kunt u er nog eens

over nadenken. In zoverre is het goed.

% Je kunt het toch niet zeggen zonder te denken?
Inderdaad.

% Met andere woorden het voert ons niet van het denken af. Het is inderdaad een zuivere
vorm van denken.

Het is een vorm van denken maar geen bespreking van het onderwerp "Denken". Onverschillig

of u nu de meest laag-bij-de-grondse humor pleegt of de hoogste filosofie, denken is er altijd

mee gemoeid. Ons gebied zou dan een beetje te groot worden om het op één avond te

behandelen, vindt u niet?

% Hier volgen drie vragen: Wat is denken eigenlijk? Wat is het verschil tussen denken en
bewustzijn? Bestaat er leven zonder denken?

We gaan eerst maar naar de laatste: Bestaat er leven zonder denken? Ongetwijfeld. Leven is

bestaan. Denken betekent: bewust de invloeden, die men ondergaat, correleren: Ook zonder

correlatie is een bestaan mogelijk. In de primitiefste vormen van leven bestaat inderdaad

leven zonder denken. Dit leven is zich van zijn zijn bewust, doch dénkt niet.

Dan nemen we het eerste deel van deze vraag; Wat is denken? Om het nu eens heel simpel te
zeggen: Denken is het zodanig samenvoegen van nieuw ontvangen indrukken plus
herinneringen, dat niet slechts een beeld van de werkelijkheid, maar ook van de mogelijke
verdere ontwikkelingen ontstaat. Zodat het mogelijk is zich aan de hand van het heden te
oriénteren in de verhouding, die er bestaat tussen verleden en toekomst. En ten slotte: het in
zichzelf groeperen van de kosmische waarden op zodanige wijze, dat men in staat is de eigen
houding t.o.v. de kosmos te bepalen.

En nu: Wat is bewustzijn? Bewustzijn is de bron, waaruit het denken voortspruit. Want in het
bewustzijn vinden wij het totaal van ervaringen, herinneringen, impulsen en indrukken, die wij
in onze gang door het kosmische hebben opgedaan, zodat wij door referentie aan dit
bewustzijn kunnen komen tot een redelijke correlatie van ontvangen indrukken en zo tot een
juist beeld van deze onmiddellijke toestand te midden van de kosmos. Dit laatste echter is een
functie, die wederom met "denken" kunnen betitelen.

% Is het bewustzijn ook niet het resultaat van het denken? U noemt het de bron.
Het bewustzijn wordt uitgebreid als resultaat van het denken, maar er moest bewustzijn
aanwezig zijn, voordat gedacht kon worden.

% Het is dus een bewustwording.
Een bewustwording is het resultaat van denken. Bewustzijn is het resultaat van leven.

< Is er best aan zonder denken? Is dat ook menselijk bestaan?

Soms zou je het wel denken, maar ik geloof toch niet, dat we dit durven beweren. Ik meen,
dat menselijk bestaan qua status inhoudt: denken. Onverschillig op welk vlak dit denken zich
dan beweegt. Voldoende?

% Wij horen van uw zijde, dat het leven een elektromagnetisch verschijnsel is. Wij moeten
dan de persoonlijkheid als een begrenzing van het universele veld begrijpen. Hoe moeten
wij daarin de functie van het denken beschouwen?

U gaat naar een vijver toe. U neemt een stok. U begint met die stok in die vijver te roeren. U

zult zien, dat een werveling ontstaat. Deze werveling is begrensd, d.w.z. de wervelende

beweging beroert niet het gehele oppervlak maar slechts een klein deel ervan en dringt daar

14 025 — HET MENSELIJK DENKEN



© Orde der Verdraagzamen Brochures

slechts tot een bepaalde diepte in door. Wij zien echter gelijktijdig, dat tijdens deze werveling
van uit de oppervlakte - over het algemeen naar beneden toe - een zekere hoeveelheid water
in de ontstane trechter wordt gegoten, die van onderen weer wordt afgestoten. Het bewustzijn
is de werveling. Het denken is de toevloed en het wederom verwerpen; dus het water, dat
vanuit de kosmos vloeit door de trechter om haar van onder weer te verlaten. Als u deze
kleine proef neemt, dan heeft u een begrip van wat het denken in feite is: een vloed van
elementen, die door ons bewustzijn heen gaan. Maar wordt die toevloed te groot, dan zal de
trechter zich verwijden of verdwijnen. Dus krijgt u teveel stuwing, water, b.v. door de wind,
dan zult u harder moeten draaien om dezelfde trechter te behouden. En wilt u dat werkelijk zo
hard doen, dan blijkt ook, dat op de duur de opperviakte van werkzaamheid zich uitbreidt. De
wind, die ons beroert, is de goddelijke wil, de kosmische wil. Deze stroomt voortdurend tegen
ons wezen aan. Vandaar dat wij om onszelf te blijven steeds meer bewust moeten worden:
Maar deze bewustwording impliceert, dat wij steeds meer van de goddelijke kracht en wil in
ons wezen verwerkelijken, door ons heen laten gaan.

Nu zouden we er dan nog bij moeten stellen, dat de kracht - b.v. van het vervioeien van
hetgeen van boven door de trechter gaat en haar beneden weer verlaat door afstoting - moet
worden opgenomen in de trechter om zo de werveling in stand te houden en te doen
uitbreiden. Dan is die kracht hetgeen wij behouden van het denken en waardoor wij komen tot
de vergroting van bewustzijn. Ik geloof, dat dit het eenvoudigste beeld is, dat ik u in verband
met deze elektromagnetische krachten en velden kan vertellen.

% Een werveling zou men dus kunnen zeggen.
Een werveling.

< In de nevelviekkenwervelingon komen ook sterren tot een ontstaan en zo is er dus ook een
werveling in het denken om het bewustzijn uit te breiden.
Ja, inderdaad. U ziet met deze vergelijking komen we al een heel eind verder.

<% U sprak over het innerlijk denken. Kunt u dit nader omschrijven? Bedoelt u daarmede de
kennis-kritiek, n.l. het doordenken van het denken?

Het zijn aardige woorden, maar hun betekenis is betrekkelijk klein t.o.v. innerlijk denken.

Innerlijk denken is geen kennis-kritiek, dus geen werkelijkheidsbeoordeling; het is een beleven

van een tweede werkelijkheid. Kennis-kritiek kan hoogstens een uiting ervan zijn, maar nooit

de onmiddellijke oorzaak of de zaak zelve. Innerlijk denken te beschrijven is zeer moeilijk.

Maar ik kan u er misschien een klein indrukje van geven als vergelijking.

U staat op de grond, u kijkt rond u. Nu wilt u weten, wat het leven is. U stapt in een lift en
gaat naar een toren. Naar de top van een toren, honderden meters hoog desnoods. Vandaar
kijkt u over het land. Uw totale indruk is een geheel andere. Wanneer u beneden komt, kunt u
zich daardoor beter oriénteren in het landschap, waarin u zich bevindt. U kunt echter de
voorstelling niet terugbrengen, omdat ze onmiddellijk wordt verdrongen door de u omringende
werkelijkheid. Dat is nu eigenlijk het innerlijk denken. Dus een, je verheffen bdven het
mens-zijn om zo een indruk te verkrijgen van het mens-zijn, die je een richtingsbepaling in het
mens-zijn mogelijk maakt.

% Dus dat hebben wij in de mystiek geleerd, dan krijgen wij een mystieke ervaring.
Inderdaad. Het resultaat kan dus een mystieke ervaring zijn. Maar het proces. "Ik wil overzicht
gewinnen," is dus in zichzelve het begin van het innerlijk denken; de ontwikkeling daarvan de
lift; het resultaat is de beleving, de mystieke ervaring; en het product van dit alles is de
harmonische aanpassing in een doelbewust leven in de Wereld.

s Dr. Wilder Penfiold, de Canadose brain-specialist heeft verschillende herinneringscentra in
de hersenen ontdekt. Bij elektrische prikkeling keert het beleefde als hernieuwde ervaring
terug. Hier is dus sprake van bewustwording. Maar is hier ook sprake van denken?

Nu, er is geen directe sprake van denken op het ogenblik, dat de prikkel beroert. Kijk eens,

met de elektrische prikkel wordt dus de zenuwimpuls, die anders het beeld doet ontwaken,

gereproduceerd. Gelijktijdig gebeurt dit met een zodanige kracht, dat alle andere
werkelijkheidsimpulsen ten dele worden gedoofd. Zodat b.v. een visueel herinneringscentrum
een beeld doet projecteren dédr het geziene beeld. En naargelang de prikkel sterker of minder

sterk is met een overweldigende realiteit dan wel met een schimachtige kwaliteit. Wanneer u

hier rekening mee houdt, dan zult u begrijpen, dat dit op zichzelf geen denken is. Maar het

025 - HET MENSELIJK DENKEN 15



Orde der Verdraagzamen

vatstellen van het beeld vergt wél een denken. Zodat de prikkeling geen bewustwording is
maar een reproductie van aanwezige bewustzijnswaarden, met als gevolg een denken of een
herinneren. Duidelijk?

% U zegt dat het geen bewustwording is? Maar is de herinnering dan niet een bewustwording?
Een hernieuwde bewustwording?

Dat kan zij alleen dan zijn, wanneer het beleefde hernieuwd wordt gewaardeerd en volgens

deze waardering binnen het "ik" herbeleefd.

<% Ja, dat gebeurde daar.

Dan kan dit dus wel. Maar dit gebeurt betrekkelijk zeldzaam. Over het algemeen zou die
bewustwording eerst kunnen ontstaan, nadat wordt nagedacht over het beeld; en niet met de
beleving van het beeld zelf gelijk. Dus mogen wij zeggen, dat het een deel is van het stoffelijk
bewustzijn, dat tot een tijdelijke superioriteit wordt gebracht, daarmee andere stoffelijke
bewustzijnswaarden overvleugelend. Maar het is aanwezig en is als zodanig geen
bewustwording. Als u een lade opendoet, waarin u iets geborgen hebt, dan verrijkt u zich toch
niet? Ik zit over dat laatste na te denken. Want als je uit die lade een ring neemt en je steekt
hem aan je vinger....als je hem kwijt was geweest, dan verrijk je, je viel, althans in je
verbeelding.

Met andere woorden, u stelt hier dus de waan als een noodzakelijk deel van uw betoog om
toch over bewustwording te spreken. Dat is irreéel. Wat ik bezit, héb ik - ook wanneer ik het
van plaats doe verwisselen. Wanneer u die ring aan uw vinger steekt, dan is dat heel aardig.
Ik heb hier een ring. Als ik die eraf haal, dan blijft het medium net zo rijk. Als ik hem weggooit
is het wat anders. Maar zolang hij hem heeft, heeft hij hem. Steek ik hem er weer aan, dan is
het precies hetzelfde gebleven, alleen de plaatsing van de ring is enigszins veranderd. En zou
hij nu verwijderd zijn een tijdje, dan zou een jong meisje misschien een andere illusie gehad
hebben.

< Je kunt niets meenemen, behalve wat je weggegeven hebt.

Dat ben ik volledig met u eens, omdat hetgeen je weggegeven hebt 'n bewustzijnswaarde
wordt. Met andere woorden, de herinnering van het geven - geeft een dubbele nadruk. Maar
ook bezit neem je mee. Alleen ..... in de bewustwording - en nu komen we weer even buiten
het eigenlijke denken - is de reactie anders. Wanneer ik zeg; "Dit is mijn bezit," moet ik het
verdedigen. (Spreker neemt de ring in de hand.) Dus ik moet het beschermen. (spreker maakt
een vuist.) Die houding is zo niet erg, maar als je het een paar jaar doet, wordt zij
krampachtig, pijnlijk. Ik héb hem, ik geef hem weg. (Ik zal het nu niet doen, anders krijg ik
last met het medium.) Maar ik heb het ding dus weggegeven. Dan heb ik de indruk ervan, plus
het geven, plus de bezitsvreugd van de ander, als bewustzijnswaarde. Ik kan nooit meer bang
zijn te verliezen, zodat de herinnering, die ik heb, een zuiver bezit is geworden, onbelast met
vrees. Vandaar dat degene die geeft, rijkdommen in de hemel heeft, degene die behoudt
armoede. De armoede is n.l. de last om verder te behouden. De rijkdom is: het weten te
bezitten ondanks het feit, dat dit bezit geen realiteit meer voor je heeft door het schenken. Het
is betrekkelijk eenvoudig. Een psychologische reactie eigenlijk.

% Ja, dit gaat speciaal over stoffelijke goederen. Maar ik had het meer over andere waarden.
Over geestelijke waarden? Elke geestelijke waarde, die u bezit, is daardoor reeds geestelijk en
als zodanig néémt u die mee, onverschillig of u het geeft of niet. Maar we krijgen door het
geven. Ja, ons debat wijkt weer bedenkelijk af. Goed, ik zal u toch nog antwoorden: Hier geldt
precies hetzelfde. Wanneer ik meen een geheim te bezitten, is het aan mij gebonden. Wil ik
het als geheim bewaren in een geestelijke wereld, dan zal ik daardoor alle andere
levenservaring van mij af moeten sluiten. Slechts zé is het mogelijk. Leer ik een ander dit
geheim kennen, dan is het niet meer mijn bezit. Dan kan ik het dus vrijelijk beleven, omdat ik
niet bang moet zijn het te verliezen door mijzelf open te stellen voor nieuwe invioeden. Het is
precies hetzelfde op een enigszins andere basis.

< Ontstaat het denken ook o6nafhankelijk van het lichaam en is het zenuwstelsel plus
hersenen slechts het instrument om het denken tot kenbare uiting te brengen? Indien dit
zo is, aan welke bron ontspruit het denken dan?

Mag ik weer een vergelijking gebruiken? Ik ken een rekenmachine. Aan die rekenmachine

verbind ik een foto-elektrische cel, een toetsenbord, etc. Met andere woorden, deze

rekenmachine kan impulsen opdoen. Nu heb ik een andere, grotere machine, maar die zit

ergens weggeborgen in een gebouw. Die staat via b.v. een ultra kortegolfzender in verbinding

16 025 — HET MENSELIJK DENKEN



© Orde der Verdraagzamen Brochures

met die eerstgenoemde. Nu komt van die eerstgenoemde het bevel: selecteer alle gegevens
over: bevolking, eruditie van de mensen. Nu gaat déze werken. Hij noemt ook andere
gegevens op maar kan ze slechts correleren in het verband, dat is opgegeven door de eerste.
De gegevens worden door, die eerste opgenomen en verwerkt, gaan via de zender naar de
grote toe, de grote gooit een deel als onbelangrijk weg, een deel als secondair wordt in een
herinneringsbank geduwd, de rest wordt bij de onmiddellijke berekening gebruikt, tot een
uitkomst kan worden gegeven. Op deze manier staat u met lichaam en geest. Er is een
primair-bewust zijn nodig en een primair denken om de behoefte "leven als mens" te doen
ontstaan in de geest. Echter, daar is een doel bij. Het inschakelen van het tweede elektrische
rekenmachientje gebeurt alleen, omdat er behoefte bestaat in de centrale aan de gegevens
van die post. Er zijn misschien nog vele andere. Dus de behoefte-elementen zijn noodzakelijk
om te komen tot dit inwerken. Maar op het ogenblik, dat de kracht wordt gevoerd naar de stof
(post-stof) begint post-stof volledig te denken en te werken. Echter met beperkingen, hij is
kleiner dan de centrale. Wat aan gegevens wordt verzameld, wordt grotendeels - maar niet
geheel - doorgegeven aan de hoofdpost. De hoofdpost selecteert verder, behoudt ten dele en
gebruikt een deel om onmiddellijke werking te veroorzaken. Zo staat het met de geest ook. De
geest heeft een reeks aparte denkbanken of herinneringsbanken - hoe wilt u het noemen - met
circuits, om in de vergelijking te blijven; en deze reeksen van circuits werken met het voertuig
stof: een onafhankelijk werkende eenheid, die echter haar belang plus haar kracht tot werken
ontleent aan het denken, bewustzijn, geest. Is daarmede de relatie duidelijk geworden? Of
niet?

% Ik moet het eerst nog eens op mijn gemak overlezen. Want ik vind het beeld nogal
ingewikkeld.

Het beeld is te ingewikkeld? Dan zullen we het vereenvoudigen. Ik heb een onderwijzer en een
klas kinderen bij gymnastiek. De kinderen volvoeren de bewegingen. Er komt ook een spelletje
bij. Bij dat spelletje bewegen zij zich op eigen kracht en volgens eigen inzicht. Toch is de
onderwijzer, die het hele schema voor het lesuur heeft opgesteld, degene die feitelijk het
geheel origineert en die elk onvoorzien voorval opvangt, zodat alles blijft binnen het kader van
de voorstelling, die bij heeft. De onderwijzer is de geest. Het voertuig is de klas. Is het nu
duidelijk? Het is typisch, hé. Dat is weer een beroepskwestie, zou ik zeggen.

<% Nu nog een vraag, die door hetgeen gezegd is, misschien al beantwoord is. Dat moet u zelf
beoordelen. O.a. door ons denken ontstaat ons stoffelijk bewustzijn. Dit "ons" impliceert,
dat het ook een bewustzijn van onze ziel is en dus deel van ons geestelijk bewustzijn. Ik
stel mij voor; dat het geestelijk bewustzijn een scala elektromagnetische trillingen is en dat
het stoffelijk bewustzijn daarvan de lange golven uitmaakt. Wat gebeurt er nu bij de
overgang - ik bedoel, wat wij sterven noemen - ten aanzien van deze scala?
Het is eigenlijk heel simpel, wanneer u zich realiseert, dat u met aparte eenheden te doen
hebt. Ik heb zo-even al het beeld gegeven van een moedereenheid met een reeks andere
eenheden, die ingeschakeld worden ter verwerving. Dus er gebeurt eigenlijk op het ogenblik
van overgang niets, behalve dan de uitschakeling van de eenheid: lichaam. Maar alle gegevens
van het lichaam - als bewustzijn - zijn automatisch reeds aanwezig in het bewustzijn geest,
voor zover noodzakelijk. En daaruit vloeit dus voort, dat we niet behoeven te spreken over
korte of lange golven, hoge of lage trillingen. We kunnen slechts spreken over trillingscircuit-
lichaam, en trillingscircuit-geest plus een inductieve werking, waardoor tussen beide een
uitwisseling van gegevens plaats kan vinden. Valt een der circuits uit, dan valt de uitwisseling
uit, maar de eenmaal verworven gegevens blijven in het andere circuit behouden.

% Dat heb ik goed begrepen. Maar zijn ze dan niet van verschillende kwaliteit, wat in die
geest bestaat?
Verschillende kwaliteiten in één geest? Ja, dat ligt eraan op welk vlak zich bevindt.

< Stoffelijke bijvoorbeeld?
Neen, stoffelijke kwaliteiten heeft men in de geest niet meer.

% Die zijn er uitgegooid. Maar ik bedoel die inhoud van de geest?

U neemt dus b.v. mentaal. Mentaal is dus nog weer een reeks van units - of u zoudt misschien
zeggen van klasjes - die toch weer de bewegingen volbrengen, die de bovenmeester
(bewustzijn, licht) daarin legt als noodzaak. Hij trekt daaruit zijn bewustzijn. Maar er is een
ogenblik, dat zijn wens en zijn willen vervuld is. En dit betekent ook weer, dat een harmonie is

025 - HET MENSELIJK DENKEN 17



Orde der Verdraagzamen

gevonden met de eigen omgeving. Dan schakelen we de lagere voertuigen uit en we gaan over
naar een andere sfeer. Dat is geen sterven, het is alleen een ons meer terugtrekken in
onszelven om daardoor een meer persoonlijke eenheid met de kosmos te ervaren i.p.v. slechts
een eenheid door middel van uiting.

% We hebben veel van u gehoord over verkeerd denken. Kunt u ook een vorm van goed
denken aangeven? En is deze niet subjectief?
Als u goed denken onderwerpt aan uw eigen oordeel, is het inderdaad subjectief. Dat wil
zeggen, dat hetgeen u goed denken noemt, oor u misschien goed is, maar voor een ander zeer
waarschijnlijk niet. Wanneer u echter goed denken in de zuivere vorm uitgedrukt wilt zien,
kunt u het het best z6 stellen: Zolang ik met mijn denken een volledige harmonie vind zonder
weerzin, zonder teleurstelling, is mijn handelen plus mijn denken goed, waar het een uiting is
van mijn volledig wezen. Op het ogenblik, dat er strijd ontstaat, zal ik trachten mijn gedrag
plus mijn denken zodanig te wijzigen of mij zozeer bewust te worden van hetgeen de onrust
veroorzaakt, dat ik die harmonie kan herwinnen.

En dit is geloof ik het beste wat ik doen kan. Want als ik in oorbeelden ga vervallen, dan wordt
het heel erg moeilijk, juist gezien die zekere subjectiviteit van aan uw oordeel onderworpen
goed of kwaad. Goed denken is in feite niet goed of kwaad. Slecht denken betekent:
vermindering van persoonlijkheidswaarde en van bewustzijnswaarde. Goed denken zou in deze
verhouding moeten betekenen: elke verbeterde uitdrukking van persoonlijkheidswaarde en
vergroting van bereiking. Dus het doel van het "ik" dichter bij de verwerkelijking brengen. En
dat wil zeggen: kosmische eenheid bereiken. Al wat dat bevordert is dus goed in denken. En
dat betekent, dat je zelfstandig moet zijn. Je kunt je nooit door anderen tot een bewustzijn
laten voeren. Je moet zelf een bewustzijn bereiken. Hoe zelfstandiger je dus steeds denkt en
oordeelt onverschillig of je al of niet met anderen meegaat, maar steeds handelend op eigen
verantwoording, door eigen inzicht de zaak bekijkend hoe beter het zal gaan. Mits aan de
eerstgenoemde regels natuurlijk tegemoet wordt gekomen.

% Wij hebben gehoord, dat in deze tijd veel entiteiten, welke in stoffelijjke vorm voorheen
geleefd hebben in Egypte, Rome, enz., thans in het westen reincarneren. Welke factor - en
ligt dat o.m. ook in het denken, in het westelijk bewustzijn, in de westelijke bewustzijns-
ontwikkeling - is het, die hen juist in dit werelddeel doet reincarneren? En wat zal hun
invloed zijn op de westelijke bewustzijnsontwikkeling?

Een moeilijk vraagje, vindt u niet? Maar wat doet de man, die in de banketbakkerij zit, op het
ogenblik dat ze zeggen. "Je moet helemaal opnieuw beginnen?" Hij zegt: "Ik word nooit meer
bakker. Ik word slager." Met andere woorden, degenen, die in het magisch-mystieke van
voorgenoemde beschavingen, of in de sterke oligarchische verhoudingen en de
mensheidsvergoding van andere perioden, of de chaotische ongebondenheid van nog een
andere periode, geen vrede konden vinden, zoeken nu een maatschappij, waarin de mystiek
wegvalt voor de z.g. technische realiteit. Zij zoeken een wereld, waarin de gelijkberechtigdheid
iet meer leidt tot chaos maar tot ordening. Zij zoeken een wereld, waarin geen ménsen maar
goden zijn en misschien zelfs een wereld, waarin goden op de achtergrond komen. Zij zoeken
dus een aanvulling van hetgeen zij - door een verkeerd opvatten van hun eigen bestaan in een
vorige toestand - in deze wereld willen bereiken.

Dat betekent in feite een intensifiéring van de bestaande tendensen. Dus minder aandacht
voor God; grotere sociale bewustwording met minder topfiguren; groter materialistisch denken
en méér materialistisch denkén, o.a. in dienstbaarmaking van de stof aan het technisch weten
van de mens. Deze dingen tezamen brengen echter weer een vereenzaming van de geest en
als zodanig de noodzaak om dus geestelijker te gaan denken en voelen volgens de regerende
impulsen en krachten. De totale invloed van deze reincarnatie is dus, dat de wereld het
mystieke van vroeger in een nieuwe vorm gaat herbeleven, daarbij echter aangepast aan een
groter weten, een grotere persoonlijke vrijheid en een grotere vrijwillige gebondenheid.

s Dus als reactie een meer denken in eenheid met het Goddelijke?

Dat gaat tamelijk ver, wat u daar stelt. Denken in eenheid met het Goddelijke kan hier nog
niet uit voortvloeien, omdat er een verdeeldheid van interesse is. Maar wat wél dus aanwezig
is, is het zoeken naar eenheid met het zijnde, niet het Goddelijke. Het zijn, het leven. Identi-
ficatie, laten we het zo noemen. Maar identificatie, die verder gaat dan een enkele stoffelijke
vorm of een enkele gemeenschap.

% Ja, dus een indirecte weg.

18 025 — HET MENSELIJK DENKEN



© Orde der Verdraagzamen Brochures

Het ligt eraan, hoe je het beschouwt. U stelt een indirecte weg, omdat u uw genoemd doel
beschouwt als het enige doel, waarheen deze maatschappij kan voeren. U vergeet daarbij, dat
een hernieuwde incarnatie misschien niet nodig is om dat doel te bereiken, zodat op aarde wel
een geheel andere inslag noodzakelijk kan blijken om nieuw-incarnerenden de gelegenheid te
geven ook een bewustzijn te bereiken, een bewustwording, die nodig is. Ook weer door de weg
van het menselijk denken. Dus te zeggen, dat dit een omweg of een indirecte weg is, is
eigenlijk niet juist. Je kunt hoogstens stellen, dat het voor het bereiken van het doel, dat u
begeerlijk acht, een indirecte weg is, nietwaar? Dus u moet niet de denkfout maken, die vaak
voorkomt, dat. u uw eigen hoofddoél en hoogste besef identificeert met het doel van de
wereld. Uw eigen wezen is n.l. niet zuiver stoffelijk en kan als zodanig nooit met een materiéle
wereld en wetten volledig identiek zijn, noch met het streven en de ontwikkeling daarvan. Het
proces op zichzelve kan nooit het doel zijn.

Mag ik u een voorbeeld geven? U stapt in een auto. Nu zegt u: Het doel van de auto is om te
rijden. Het doel van u is om een punt te bereiken. Maar nu rijdt u niet alleen in die auto. Laten
we zeggen; het is een autocar met 30 man. Nu moet u naar Wapserveen. En er zit een ander
in, die moet naar Rodeschool. Wat is nu het doel van uw wagen? Wapserveen of Rodeschool?

< Het zal beide moeten zijn.

Neen. Dat is het afleggen van een weg, die alle noodzakelijke punten met elkaar verbindt.
Waarbij uw Wapserveen voor die bus niet meetelt. Het is alleen de weg. Begrijpt u? Zodra u
dus een punt bereikt, dat u de eenheid met God kunt realiseren, stapt u uit. Maar die wagen
gaat door. En het kan wel zijn, dat zijn volgende halte Chaos heet, omdat Chaos de
bestemming is van een andere passagier. Ik hoop, dat zo'n simpel voorbeeld duidelijk is? Of
om het anders te zeggen: U zet een aantal punten neer. U zegt; Elk van deze punten geeft een
afmeting aan. Zijn die punten het doel? Neen, ze zijn een middel. Ze zijn datgene, waardoor u
de lijn op een juiste wijze kunt verbinden en trekken. Uw constructie als geheel is het doel. Elk
punt op zichzelf is niet betekenend, tenzij dan als een afmetingsbepaling binnen het geheel.

% Je kunt het toch niet........ (een zijdelingse opmerking tegen de vorige spreker.)
U kunt het niet begrijpen?

< Neen, ik zei: Je kunt het niet winnen.

Ja, maar dat is een andere kwestie. Op het ogenblik, dat u zover bent, als wij zijn, hebt u
grote kans, dat u het van ons wint. Maar zolang wij nog in het voordeel zijn tegenover u.... ja,
wij denken n.l. niet menselijk. Ons denken is geen menselijk denken. Bij ons is de machine
"mens" teruggebracht tot een ontvangtoestel met luidsprekersysteem. En wat wij in de studio
uitknoeien, kunt u niet merken. Vandaar dat wij een schijnbaar wonder doen op het ogenblik,
dat u - om tegen ons op te kunnen - een werkelijk wonder moét doen. De relatie is dus niet
zuiver.

< Maar dat wonder, dat u doet, zit hem toch alleen in de veelheid van uw medewerkers.
Misschien ook dat zij....

Neen. Het zit in de snelheid van onze reactie volgens uw tijdsbesef. Kijkt u eens, wanneer u
zegt: Eén seconde is weinig bedenktijd, dan kan die ene seconde voor ons uitdijen - wanneer
het nodig is - tot een eeuw. Maar er zijn natuurlijk beperkingen aan. Om van die eeuw gebruik
te kunnen maken, moet ik - plaatsgebonden door de beheersing van een lichaam met een
andere tijdsnorm - dus iemand hebben, die mij helpt. Maar dan is één vaak genoeg. Alleen
wanneer het gaat om gespecialiseerde kennis, moet ik meer contacten zoeken. En dan is het
nog de vraag, waar ik dit het eenvoudigst en het gemakkelijkst put. En dan word ik daarbij
soms bijgestaan - soms ook sterk beperkt - door de sfeer van de omgeving, de geestelijke
instelling van de aanwezigen, dingen, die voor mij weer wél een realiteit zijn; voor u minder
merkbaar.

% Ik hoop, dat we u niet teveel geremd hebben.

Och, ik geloof niet, dat we teveel geremd zijn vanavond. Het gaat nogal aardig. Ik heb
ongeveer een derde gezegd van hetgeen ik eigenlijk had willen zeggen en dat is meestal een
goede prestatie in stoffelijke vorm.

< Is dat te wijten aan het medium?
Neen, dat is niet alleen te wijten aan het medium. Dat is aan de tijd, aan uw begripsvermogen,
aan mijn reactievermogen, kortom aan duizend en één dingen te wijten. Er zijn dus heel veel

025 - HET MENSELIJK DENKEN 19



Orde der Verdraagzamen

oorzaken voor aan te wijzen. Maar een feit blijft dus, dat wij - om een derde van hetgeen wij
weten u mede te delen - voor dat derde een vorm moeten vinden, waardoor het stoffelijk nog
begrijpelijk wordt .... en gelijktijdig onaanvaardbaar blijft.

Om een heel simpel voorbeeld te nemen: Begint u nu eens een klein beetje kabbalistische
wijsheid uit te leggen aan twee kinderen van vijf en zeven jaar. Dan zult u merken hoe
moeilijk het is om ook maar een klein deel van uw innerlijk weten mee te delen. En nu is de
keuze misschien een beetje onjuist gemaakt, maar althans in sommige aspecten is de
verhouding tussen ons als die van volwassenen en kinderen. Omdat wij de wereld immers heel
anders zien en dus ook anders waarderen en begrijpen dan u. Vandaar dat wij in uw ogen vaak
onlogisch zijn. Een kind kent geen onlogischer wezen dan een volwassene.

% Er wordt wel eens gezegd, dat een dier denkt. Wat is uw mening hierover.

Dat een dier denkt? Natuurlijk denkt een dier. Hebben we denken zo even niet gedefinieerd als
een correleren van feiten op een zodanige wijze, dat in vergelijking met reeds vroeger
ontvangen indrukken een beeld van de toekomst kan ontstaan? Nou, kijkt u dan maar eens
naar een hond of naar een kat. Als u hier binnenkomt dadelijk met ‘n trommeltje en er is een
hond, dan gaat de hond kijken, of er koekjes zijn. Want hij correleert: Ik zie een trommeltje
plus een mens. Vroeger was er een trommeltje en er kwam wat lekkers uit, het kan er nu dus
in zitten. Die mens kan het trommeltje openmaken, dus bedel ik aan die mens, totdat hij het
trommeltje openmaakt en mij wat lekkers geeft. Dan krijg ik wat lekkers. Het loopt niet altijd
goed uit, maar het gaat. Met de poes precies hetzelfde. Wanneer u thuiskomt met een
papiertje en u rammelt ermee en ze denkt "er zit een viskop in," dan steekt ze plotseling haar
staart als een vlag omhoog, begint heen en weer te strijken langs uw benen om u te bewegen
haar deze kostelijke gave te geven. Maar dat doet ze niet de eerste keer. Dat doet ze pas,
wanneer het een paar keren gebeurd is.

<% Een hond weet precies, wanneer de dierenarts komt, dan begint hij te blaffen.

Ongetwijfeld. Er zijn zelfs nog meer van die dingen. Een dier denkt dus; Dit denken is
beperkter dan dat van een mens in sommige opzichten. Vooral is duidelijk, dat niet zo'n grote
hoeveelheid van feiten wordt herinnerd en dat het denken van een dier dus een beperkt
buikdenken is. Een honger- en angstdenken. Maar denken is en blijft het.

% Abstract denken hebt u genoemd. Maar kunnen we dit abstract denken zo definiéren, dat
het denken is over abstracte onderwerpen?

Abstract denken zou ik het liefst willen definiéren; een reeks van gedachtebeelden, die

bestaande waarden door niet-bestaande tussentrappen met elkaar in relatie brengen,

waardoor een nieuwe bestaande relatie wordt gerealiseerd. Wilt u een voorbeeld hebben?

s Dat zal het misschien wat vergemakkelijken.
Het is heel eenvoudig. Als u een algebraische vergelijking hebt met drie onbekenden, kunt u
haar oplossen, nietwaar?

% Als ik er drie heb? Als ik drie vergelijkingen heb.

Inderdaad. Dus u heeft drie onbekenden. U kunt deze onbekenden vinden, doordat u de
bekende waarden in steeds andere relaties brengt t.o.v. het onbekende. Dan heeft u dus
abstract gedacht. Want u heeft een voor uw bewustzijn thans niet bestaande relatie geschapen
tussen bekende en onbekende waardoor onbekend tot bekend wordt en dan pas een
hanteerbare waarde is. Zolang dus de onbekende, nog niet gerealiseerd is, is het een abstract
denkproces. Als voorbeeld. Er zijn natuurlijk honderden andere voorbeelden.

% Kunt u nog iets zeggen over de ontwikkeling van het toekomstig denken, waar we iets aan
hebben?

Als u het laatste er niet bij had gezegd, dan was het gemakkelijker geweest. Want kijkt u
eens, het toekomstig denken moet altijd gebaseerd zijn op een uitbreiding van het huidig
denken. Hoe groter de kennis is, hoe sterker een beheersing, hoe sterker een beheersing, hoe
zuiverder de  wilsuiting. Hoe  zuiverder de  wilsuiting, hoe zuiverder de
persoonlijkheidsuitdrukking. Het toekomstig denken zal dus ongetwijfeld aan de
persoonlijkheid een grotere mogelijkheid geven om zichzelf uit te drukken. De vraag is: Is er
ook een wil tot een persoonlijkheidsuitdrukking, of blijft de honger naar geborgenheid groter
dan de wil tot persdonlijk zijn?

In het eerste geval zal ongetwijfeld een zeer grote bloei van individualisme optreden. Met als
gevolg daarvan voor kunst een buitengewoon grote ontwikkeling en veel nieuwe uitvindingen,

20 025 — HET MENSELIJK DENKEN



© Orde der Verdraagzamen Brochures

maar gelijktijdig ook een grotere strijd om het bestaan. Een strijd om het bestaan, die
tenslotte wordt tot een kwestie van eer. Omdat men wel kan leven op kosten van anderen,
maar daardoor zich vernedert en het “ik" dus te kort zou doen. Een dergelijke ontwikkeling zou
ideaal zijn. Maar er is helaas een andere mogelijkheid, die ook dreigt. En dat is de
gemakzucht, die - juist omdat de mogelijkheid tot beheersing zo groot is geworden - meent,
dat anderen dit wel kunnen doen, mits men zelf maar een zeker minimum aan geborgenheid
en genoeglijkheid heeft. In een dergelijk geval zal de sterkste op de duur met zijn beheersing
en denken allen regeren, waardoor voor geen van allen een werkelijke bewustwording
plaatsvindt. En op de duur een terugval tot primitiviteit in alle opzichten een resultaat zou zijn
van deze wijze van denken. Nu heb ik het, geloof ik, binnen uw begripssfeer gehouden? Is het
voldoende? Bent u ermee tevreden of niet?

<% Ja, in zoverre wel. Ik meen, dat het innerlijk denken in dit opzicht in de toekomst een
grotere plaats zal moeten krijgen.

U drukt het zeer juist uit: zal moeten krijgen. Maar wanneer het innerlijk denken een grotere
plaats krijgt, dan is de behoefte tot incarnatie minder. Zou dat het geval zijn, dan zou de
mensheid binnen een betrekkelijk korte tijd van enkele duizenden jaren uitsterven, omdat de
behoefte tot stoffelijke beleving dan niet meer blijft bestaan. Aannemende echter, dat de
cyclus van bewustwording door middel van de stof op deze wereld nog een tijd verder zal
gaan, geloof ik, dat we dit innerlijk denken slechts kunnen zien als een onttrekking aan
stoffelijke beperking met een grotere vrijheid tot geestelijke beleving.

% En de frequentie, de individuele frequentie daarvan? Met andere woorden, de algemene
toepassing van dit denken, zal die toenemen?

Ik betwijfel het. Omdat n.l. de betrekkelijk kleine groep - over het algemeen over de gehele
wereld genomen tussen de 2 en 10 % wisselend - van degenen, die innerlijk denken, de
functie hebben van een stabiliserende factor voor het gemeenschappelijk werelddenken. Dus
een evenwichtherstellende factor voor het stoffelijk bovenbewustzijn. Daarom incarneren zij
ook in dit streven en werken zij daarin en keren sommigen - zich daarvan reeds bewust - nog
op de wereld terug. Maar gaat het verder dan dit, dan veranderen de wereldverhoudingen
zodanig, dat de menselijke vorm zich niet meer kan handhaven in wat thans "een menselijk
leven" wordt genoemd. Zou dat worden doorgezet tot het uiterste, dan zouden wij
waarschijnlijk een betrekkelijk etherische mensvorm zien ontstaan, die - niet meer de aarde
beroerend - door de luchten zweeft, zich voedt met het licht van de zon en dergelijke
energieén, en niet meer werkt. Zo iets als de lelién des velds, hé. Ze ploegen en ze spinnen
niet, doch ziet; ze zijn gekleed, schoner dan Salomo in al zijn heerlijkheid. Dat is dan het
eindresultaat. Innerlijk denken met innerlijke bewustwording brengt daadloosheid vanuit
stoffelijk standpunt. Maar een vervangen van de uiterlijke daadstelling door de innerlijke
kracht een onttrekking betekent van daadkracht aan de wereld en dus aan de voortgang van
het gewende. Een vernietiging van elke maatschappelijke opvatting, zoals u die kent.

< Waar gaat het dan naar toe?

Vermoedelijk niet daarheen, maar naar een van de twee voorbeelden, die ik genoemd heb. En
wij hopen dus, dat het individualisme weer hand over hand zal toenemen, gepaard gaande met
een grotere innerlijke bewustwording bij een betrekkelijk groot deel van de mensheid. In dat
geval gaat de wereld naar een nieuwe periode van individualisme toe, waarbij op de duur
waarschijnlijk grenzen vervagen en de mens vrijelijk zal kunnen gaan over de oppervlakte der
aarde. Zou dat niet het geval zijn, dan komt u in een slavenstaat terecht en is het heel goed
mogelijk, dat de mens terugvalt tot de mierenstaat, waarbij de regel boven het individu geldt
en elke individualiteit onderdrukt wordt.

<% Dan krijgen we het geval, zoals we bij de mieren gehad hebben en in de insectenwereld
200 miljoen jaren geleden.
Inderdaad.

Ik geloof, dat we zo'n klein beetje door onze vragen heen zijn. Dan moet u me niet kwalijk
nemen, dat ik nu ook werkelijk de avond moet beéindigen. Maar ik kan u misschien een paar
denkspreuken geven; als ze u interesseren. Het zijn dingen, die u eens gewoon moet
overdenken.

De eerste is:

025 - HET MENSELIJK DENKEN 21



Orde der Verdraagzamen

Mijn werkelijkheid is mijn denken. Uit mijn denken ken ik een werkelijkheid, die groter is dan
de mijne.

De tweede is:

Ik moet mijn gedachten beheersen. Dit is belangrijker, dan al het andere. Wanneer een
gedachte mij beheerst, moet ik haar verdrijven, ongeacht met welke middelen.

De derde:

Ik mag dromen, zolang mijn droom de werkelijkheid niet overschaduwt. Droom en
werkelijkheid tezamen mogen mij slechts dienen tot een groter besef van de krachten die in
mij geuit zijn.

Als u die drie spreuken dan eens wilt gebruiken om erover na te denken en te mediteren, dan
zult u ook misschien in het menselijk denken daarvan enig nut kunnen hebben,

Vrienden, het was mij persoonlijk zeer aangenaam. Ik hoop, dat u hetzelfde zult zeggen. Ik
dank u voor uw aandacht. Ik wens u nog een aangename avond toe verder.

WEERKLANK

Een woord ging uit en scheen teloor te gaan in verre einder, tot - reeds vergeten - 't keerde en
herschreef gedachten, nu al oud.

Een woord ging uit en keerde weer verrijkt.

Het deed het oude wel herleven, doch verrijkt met nieuw bewustzijn, nieuw bestaan; krachtig,
als ware het geschreven met goddelijk goud, in hoogste sferen pas geboren.

't Werd stil verstaan. In wezen en in denken scheen het, dat nieuwe krachten zich
ontwikkelden.

Ik sprak. Het was, alsof 'k terug kon roepen het zelfde woord, dezelfde klank.

Maar 't was niet mijn. Ik wilde dank toen heten aan Dat, wat mij nu maakt 't één met het
woord. En ook, of 't woord nu mij had voortgebracht.

Toen wist ik, dat ik had vergeten, dat in de eerste nacht des levens ikzelf dit woord gesproken
had.

Herschouwende het woord weet 'k wat 't mij deed vergaan: beperking en waan, die ik mijzelve
heb opgebouwd.

Het woord vindt weerklank in mijn wezen. In het erkende licht vind ik misschien een streven,
dat maakt mij 't woord van eens tot eeuwige werkelijkheid.

22 025 — HET MENSELIJK DENKEN



	HET MENSELIJK DENKEN
	W E E R K L A N K


