
© Orde der Verdraagzamen De Stem van Gene Zijde

 

 DH 03 05 580926 – DE GROEI VAN GODSDIENSTIG BESEF – HET ONTSTAAN VAN DE TAROT  1

3e Jaargang – nummer 5 

26 september 1958  

Goeden avond, vrienden, 

Vergeet U vooral niet, dat wij niet alwetend, of onfeilbaar zijn. Wanneer U zelfstandig nadenkt, 
hebben wij de mogelijkheid, dat u goede resultaten van deze avonden hebt. Dat betekent ook, 
dat wij een goed resultaat hebben. 

DE GROEI VAN GODSDIENSTIG BESEF 

Wanneer wij de wereldgodsdiensten op het ogenblik bezien, dan valt ons op, dat er vier 
hoofdgroepen zijn: Boeddhisme, Hindoeïsme,Islam en Christendom. 

Het is begrijpelijk, dat deze godsdiensten niet zonder meer ontstaan zijn. Wanneer wij in het 
Christendom kijken, dan vinden wij daar verschillende gebruiken in, die wij terugvinden bij de 
Egyptenaren en zelfs nog bij oudere volkeren. Hetzelfde geldt ook weer voor de Hindoe, die 
weer zeer veel aan vroegere en primitievere geloofssoorten ontleent. Het Boeddhisme is uit 
het Hindoeisme gegroeid en is a.h.w. in verhouding daartoe als het Christendom tot het 
Judaïsme. De Islam is een openbaringsgodsdienst, die weer onmiddellijk gebaseerd is op een 
oud geloof, dat verworden was tot veelgoderij. Dit oude geloof, met delen van de oude 
Zonnegodsdienst erin, is dan tevens weer beïnvloedt door joodse en Christelijke 
geloofsopvattingen. Er zijn dus wel zeer veel onderlinge beïnvloedingen aan te tonen en het 
zou erg moeilijk zijn precies vast te stellen, waar de gebruiken van verschillende 
godsdienstplechtigheden vandaan stammen. De voor ons belangrijkste godsdienst vinden wij 
natuurlijk allereerst het Christendom, dat wij nu aan een beschouwing gaan onderwerpen. 

Maar je kunt moeilijk de boom gaan bezien, en die geheel gaan optrekken met al zijn 
vertakkingen, voor dat je hebt gezegd, waar het zaad lag. 

Het zaad op zichzelf hoeft weer geen zin, wanneer er geen aarde is, waarin het tot wasdom 
kan komen. In inleidende betogen hebben wij getracht U wat duidelijk te maken omtrent het 
verlangen van de mens naar eeuwigheid, zijn behoefte aan een God etc.  

Wij staan dan nu dus in een wereld, waarin een mens een God hééft. God is een jaloers 
bewaakt visioen. Die God behoort aan een bepaalde stam. Alleen voor die stam vecht Hij. Vele 
stammen, die met elkaar in contact komen en door vele huwelijken banden sluiten, nemen van 
elkaar bepaalde delen van het geloof over.  

Voorbeeld: de geweldige Jehova, Jahwe, - eigenlijk twee oorspronkelijke Goden - wordt 
voorgesteld als een vuur, door de bliksem ontstoken. Maar Hij wordt ook vereerd als een 
gasvlam in de woestijn. Ergens, waar die naar boven is geweld en door een of andere oorzaak 
in brand geraakt.  

Hij wordt vereerd in de zon. Dat is allemaal dezelfde Jahwe, de zelfde Jehova. Die later de kern 
zal worden van het Judaïsme. Elke stam voor zich doet rechten op zijn God gelden. De God 
verdedigt de mens tegen alle kwalen, tegen zijn vijanden. Hij geeft hem zijn bevelen en leidt 
zijn toekomst. De overgave aan die God gaat vaak veel verder dan een moderne mens zich 
denken kan. Die God is deel van het leven der mensen, ja, meer. Hij is in hun wezen 
doorgedrongen en ademt door elke porie van hun huid. Hij is er en zij kunnen er niet aan 
ontkomen. Wanneer het om Hem gaat, offeren zij blijmoedig hun kinderen, dan verminken zij 
zichzelf, of trekken zij zingend ten strijde, wetend, dat zij zullen sterven.  

Voor het Christendom was het Judaïsme de oorsprong. Wij zouden kunnen zeggen; in zekere 
zin is het Christendom de kroon, die op de ontwikkeling van het joodse geloof wordt gezet 
door Jezus, Die de oude wet verklaart in nieuwe zin. Waar komt dit joodse geloof vandaan? In 
de eerste plaats; de God onzer Vaderen, waar zo vaak over wordt gesproken, is in eerste 
instantie een variant van een stamgod uit Ur. Een persoonlijke God. Wanneer de stamvaders 
der Joden wegtrekken van Ur - een huisgezin, zoals in de bijbel staat, maar in feite een 



Orde der Verdraagzamen 

DH 03 05 580926 – DE GROEI VAN GODSDIENSTIG BESEF – HET ONTSTAAN VAN DE TAROT 2

Bedouïnenstam – dan nemen zij deze God met zich mee. De God, Die regeert in tempels, past 
niet in de wijde vlakten, past niet tussen de machtige bergen, die zij op hun tochten passeren. 
Onwillekeurig wordt het beeld van de Godheid vager, wordt langzaam maar zeker opgenomen 
in de natuur en de omgeving. Dit is het begin van de vormloze God. Die niet afgebeeld kan 
worden. De God, Wiens wetten Mozes later zal bevestigen bij de berg Sinaï. Die God is echter 
een wrede God en een willekeurige God. Voorbeeld; Wij denken in de eerste plaats aan 
Abraham, die zijn kind moet offeren; Isaac. Zelfs wanneer dit offer vervangen wordt door een 
ram, op de berg zelf, dan is het nog wreed van die God, want niet alleen de vader, maar ook 
het kind, heeft deze angst doorstaan. Dit is dezelfde God, Die Job, Zijn trouwe dienaar, 
overlevert aan de satanische horden, die zijn bezit vernietigen en zijn gezin doen ondergaan.  

Over genegen- en gehechtheden wordt niet gesproken. Hij krijgt het later rijkelijk terug en 
daar moet hij maar tevreden mee zijn, precies hetzelfde, wanneer een van ons tegen U zou 
zeggen; Wij doden al Uw kinderen, wij nemen Uw echtgenoot weg. Wij nemen al Uw bezit weg 
en laten U van de armen leven.... Wanneer je dan niet mort, ben je een goede mens en je 
krijgt wel weer een man/vrouw, kinderen en bezit. Desnoods tienvoudig..... 

Wij kunnen uit die bijbel meer van dergelijke willekeurigheden citeren. Wij kunnen er nog 
meer vinden, wanneer wij in de overleveringen gaan zoeken. Die God is een heel eigenaardig, 
haast wreed wezen. Het is geen wonder.  

Een zwedende stam, die uittrekt in die dagen, heeft te maken met een wrede natuur. Er zijn 
de stormen, die hem overvallen. De sneeuw, die hem plotseling in het gebergte loeit. Er is de 
brandende zon op de vlakte. Er is de uitgedroogde bron, die geen water meer geeft, terwijl 
mens en dier bijna verdorsten. Het is geen wonder, dat die God een beetje wreed wordt. 
Wreed als de zon. Nu gaat die mens naar een houvast zoeken. Een houvast, dat, in moderne 
ogen, nog wel wat wankel is. Huwt Abraham niet Hagar? Zet hij haar met haar zoon niet de 
woestijn in, wanneer door het ingrijpen van drie vreemdelingen - door hem tot engelen Gods 
verklaard - zijn zoon bij zijn eerste vrouw wordt geboren? Die mens kan niets anders. Er kan 
niets gebeuren, of het is Gods werk en Zijn wil. Zo gaat het verder. Het zal duidelijk zijn, dat 
de Schepper Zelf, zijnde een liefdevolle Kracht, Die alles in stand houdt, Die in alle dingen 
aanwezig is, ook een dergelijk beperkt geloof zal aanvaarden. Daardoor komen ook deze 
primitieve geloven tot een werking van magische betekenis, tot een doordringen in esoterische 
geheimen, die verbazingwekkend zijn. De intensiteit, waarmee een mens streeft, de 
intensiteit, waarmee hij zich overgeeft aan zijn God, de oprechtheid, waarmee hij een doel 
kiest, ongeacht de consequenties, zijn ook in die oude, religieuze vorm bepalend. Jezus heeft 
tegen een leerling gezegd: "Indien gij slechts gelooft, dan kunnen er wonderen gebeuren. Voor 
wie gelooft, is niets onmogelijk". Dat is een waarheid. De geest is krachtiger dan de stof. Het 
intense geloof is dus in staat vele onverklaarbare verschijnselen teweeg te brengen. Dat zien 
wij daar ook.  

Zowel bij de eerste aartsvaders als later, is er telkenmale weer deze volledige overgave aan 
God, dit opgaan in God, dat wonderen verricht. Misschien wonderen, die niet zo wonderbaarlijk 
zijn met de ogen van een moderne mens gezien, maar wonderen voor die tijd. Wonderen, die 
vandaag nog wonderen blijven, niet omdat zij gebeurd zijn, maar omdat een mens de moed 
heeft gehad; moed, zoals Gideon, aan te vallen een leger, een krachtig leger, met 200 man. 
Zoals er zovelen geweest zijn, die de moed vonden om hun volk te redden, alleen terwille van 
die God. Het is het wonder van de menselijke geest. Nu moeten wij niet denken, dat de 
stammen nu werkelijk allemaal hetzelfde geloof belijden. Het zijn groeperingen, die allemaal 
hun eigen voorstelling hebben. Er is een groot verschil tussen b.v. Adonaï van de Leviet en de 
Heer Sabaoth, de Grootmachtige Heer van b.v. Ezechiël. Die verschillen zijn erg groot. Het 
heeft ook zijn reden, want de stammen zijn nog niet een volk, zij leven in een los verband. Zij 
kennen geen werkelijke heerschappij, zij zijn als de verschillende kleine stammen, die tezamen 
een zekere trouw en achting betonen aan een grotere sheik en die misschien dienen. Het is dit 
volk, dat weggevoerd wordt in gevangenschap, verschillende keren. Zoals men, nog niet zo 
lang geleden, een woestijnstam overviel en de hoofden daarvan gevangen zette in een vreemd 
land. Dat deed men vroeger ook.  

Maar kom je in zo'n land, dan maak je kennis met een ander geloof. Je leert, in plaats van de 
wijsheid, de simpele eenvoud van je eigen denken en offeren, de grote tempels kennen en de 
Baa'ls. Je ziet de machtige beelden, vuur en brandoffers en je ziet zelfs mensen sterven. Je 
ziet de wulpsheid en de verworvenheid. Maar toch zijn er bepaalde dingen, die je beroeren. 



© Orde der Verdraagzamen De Stem van Gene Zijde

 

 DH 03 05 580926 – DE GROEI VAN GODSDIENSTIG BESEF – HET ONTSTAAN VAN DE TAROT  3

Men hing zijn luit aan de wilgen, zo zei men in de babylonische tijd. Het was misschien waar. 
Want het Jodendom vergat zijn eigen liederen in de overrompelende nieuwe beschaving, 
waarbinnen het zich plotseling in een zeer nederige positie bevond. Hierdoor is de eerste hang 
geschapen naar een bepaalde religieuze vormgeving. Het is pas na deze tijd, dat wij de 
werkelijke altaren b. v. zien rijzen. Het is in deze tijd eerst, dat het gebruik opkomt tot God te 
bidden in een bepaalde richting, iets, wat de Islam thans nog doet. Overigens het Christendom 
ook nog grotendeels. Egypte ziet ook de Joden als slaven en gevangenen. Het is een 
wonderbaarlijk land met priesters, die fantastische prestaties leveren. Is het dan zo vreemd -
ook al blijven zij trouw aan hun eigen God voor het merendeel - zij toch iets meenemen van de 
gedachtes Zó hoort een tempel te zijn, zó hoort een eredienst te zijn. . . . Dat is de taak van 
de priesterschap....enz.. Wie is dan de mens, die deze verschillende stammen met hun 
verschillende Goden bijeenbrengt? Een pleegzoon van farao. Een hogepriester, een ingewijde 
van de Egyptische diensten zelf. Een heerser en een kenner der esoterische geheimen. Let 
wel: alle tekenen van Egypte's wonderen zien wij herhaald optreden in de tocht door de 
woestijn. Er is geen water. Mozes trekt zijn staf en slaat daarmede. De toverstaf, de gewijde 
staf, die gelijkt op de kroonstaf, die farao draagt en de rechte staf met de valk, die menige 
hogepriester hanteert. Een toverstaf. Het is met deze staf, die hij uitstrekt tegen de wateren, 
dat hij de Rode Zee splijt. Het is met deze staf, dat alles gebeurt. Een zuiver magische 
overlevering.  

Is het zo verwonderlijk, dat bij tempeldiensten bepaalde priesters en dienaren een staf 
droegen? Is het zo verwonderlijk, dat thans nog de herdersstaf, niet zoveel verschillend van de 
herdersstaf, die de farao droeg, gedragen wordt door de bisschoppen en de paus? Gebruiken, 
die overgaan van tijd tot tijd en van volk tot volk. Daarmede ook gedachten. De gedachten 
aan het wonder als een noodzaak. De gedachten aan het wonder, dat niet zichtbaar is, dat zich 
achter de sluier afspeelt.  

Neem b. v. het vroege Christendom, waar een groot gedeelte van de eredienst zich af spoelde, 
verborgen voor de gelovigen, waarbij een diaken mededeling deed van de stand van zaken op 
het altaar. Een gebruik nu nog in sommige Grieks-ortodoxo en Russische kerken. In de 
oosterse ritus vinden wij dat nu nog terug. Wanneer er een God wordt geschapen uit vele 
Goden, wat zal Hij dan zijn? Een samenstelling van al hetgeen die afzonderlijke Goden geweest 
zijn. Wanneer daar het gebod klinkt; "Ik ben de Heer, Uwe God, en gij zult geen vreemde 
Goden voor mijn ogen stollen", wat voor een God is dat dan? 

Een God gemaakt uit de Goden van dammen, die handwerkers zijn en smeden. De 
wraakzuchtige God van slaven, die Egypte gehaat hebben met een haat, die misschien slechts 
geëvenaard wordt door de haat tegen de Duitsers door het gelijke volk in deze tijd. Het is de 
God van de herders en woestijnstammen, die nooit werkelijk de nood van de gevangenschap 
hebben gekend, maar die God een wrede, simpele vlam is, gelijk aan de zon.  

Die God wordt alles in een. Vreemd genoeg leeft die God vandaag aan de dag voor de meeste 
mensen intenser, dan het nieuwe "beeld van Godheid, dat Jezus toch heeft getracht te geven. 
Men spreekt over God als een liefdevolle God. "Maar", zo roept men uit, "Hij is een 
rechtvaardige God". Maar natuurlijk: dit 'conglomeraat van mensen, dat tot een volk moest 
worden gesmeed, had een God nodig als Rechter en aan die Goddelijke Kracht moest Mozes, 
en zijn opvolgers later, het recht ontlenen om te oordelen en desnoods ter dood te doen 
brengen.  

Uit God kwam de macht, zoals ook van de Christelijke priesters, zoals van de vorsten in de 
middeleeuwen en zelfs nu nog. Een God, Die toornig is, als de zon van de mensen in de 
woestijn. Een God, Die verslindt met Zijn vuur. Een wraakzuchtige God als de vlam, die een 
ogenblik verterend uitgrijpt en een simpele tempel in vlammen doet opgaan, zoals gebeurd is. 
In God is alles en alle dingen. Maar voor alles het geweld, dat men vrezen moet. Hij is die 
hoge Rechter, Die, zonder te vragen naar de mensen, of naar zijn inhoud, of doel, eenvoudig 
noemt en veroordeelt, Die uitverkiest naar Zijn welbehagen en anderen verwerpt. Een 
Almachtige, Die het niet eens duldt, dat de mens vraagt; "Wat ben je eigenlijk?" 

Wanneer deze God langzaam maar zeker Zijn vorm vindt, dan komt er met die God een 
levensbeschouwing, die uit vrees God - let wel angstvallig zich aan wetten houdt en Die 
uiteindelijk zich op zijn nauwlettende angst gaat beroemen. "Wij zijn het, die Gods wet 
volbrengen".  



Orde der Verdraagzamen 

DH 03 05 580926 – DE GROEI VAN GODSDIENSTIG BESEF – HET ONTSTAAN VAN DE TAROT 4

Er komen hele groepen van wetten en schriftgeleerden, ijveraars. Doch de profeten van Israël 
verschillen niet veel van de fanatici van vroegere volkeren. Mensen, die alles achter zich laten. 
Met één idee bezield. Monomanen, wier monomanie God is en Gods wil en werking, zoals zij 
die begrijpen. Hun woorden bevestigt, dat de kracht en het weten, dat zij in dat intense geloof 
vinden, hen wordt een aanvulling van het eerste geloof, een verrijking, maar een verrijking 
zonder wijsheid. Eerst veel later, wanneer de vorsten eenmaal Israël gemaakt hebben tot een 
welvarende staat, wanneer de bijzondere begaafdheid-, die dit volk bezit, het heeft gemaakt 
tot een macht, niet alleen in handelszin, maar ook qua strijdkracht, qua kunstzinnigheid, 
rechtvaardigheid, belezenheid, dan vinden wij iets van de zachtaardige wijsheid, die ons 
herinnert aan de God, Die Jezus spreekt, Lees de spreuken en ‘t Hooglied van Salomo en gij 
zult weten, wat ik bedoel. Al heel gauw is die tijd voorbij. Er komt nieuwe beroering en 
opstand. Broeders vechten tegen elkaar. Langzaam maar zeker komen de onheilsprofeten op 
de voorgrond en daarmede de honger naar een verlossing. Een verlossing van beproevingen, 
die, uitgaande van het geloof zelf, God terecht heeft opgelegd.  

Zeggen de profeten niet: "De Heer wreekt Zich op Zijn volk"? 

Het is in deze sfeer, dat Jezus komst wordt voorbereid. Het is in deze sfeer, dat menige valse 
Messias optreedt. Het is in deze sfeer, dat onrust ontstaat. Het Christendom heeft veel hiervan 
behouden. Wat is het vreemde? Wanneer Jezus komt, is Hij onmiddellijk deel van de opstand 
tegen de priesterlijke macht. Hij gelooft in God, Zoals iedereen. Hij aanvaardt in het begin de 
tempel, maar wanneer het er op aan komt, gaat Hij naar de profeet in de woestijn, die zeker 
door elke officiële gelovige met een scheef oogje wordt aangezien. (Ik zou haast zeggen; 
Osborn van die tijd)... Hij gaat naar Johannes de Doper toe. Een vriend uit Zijn jeugd. De 
opstandeling, die boete en woestijn vóór trekt boven de eer, die hem ongetwijfeld, als 
behorende tot voornaam geslacht, zou geworden zijn in de joodse maatschappij. Jezus' daad, 
wanneer Hij begint te prediken, is er een van overweging en gaat in de woestijn, maar die 
prediking is er ook een van opstand.  

Het Christendom had nooit kunnen ontstaan, wanneer in Jezus niet de strijd was geweest 
tussen de felheid van Zijn eigen geloof en de nauw gevlochten wetten, die elke stap van de 
mens trachten te bepalen, dit religieus socialisme uit de oude tijd en de andere leer, die Hij 
heeft leren kennen. De wijsgerige en verworpen beschouwingen van sommige joodse sekten, 
iets van de geheimzinnige leer van Egypte. Iets van het Hindoe -en boeddhistisch geloof, dat 
Hem evenzeer heeft bereikt. Het is een smeltketel van begrippen, die in Jezus' eenzaamheid 
op Hem is uit gestort.  

Het is makkelijk te zeggen; "Jezus is de Zoon Gods en Hij ging in de eenzaamheid om ons te 
bewijzen, dat je een beproeving kunt weerstaan". Maar een dergelijke zegswijze maakt de hele 
proef op zichzelf tot farce. Per slot van rekening; als U rond U een groot hek heeft gebouwd, 
dan kunt U zeggen; "Ik zal jullie laten zien, dat je bij een tijger in de buurt kunt komen" en je 
laat de tijger buiten het hek los. Dat is al even dwaas, nietwaar?  

Jezus, de Mens, staat daar. Jezus, de Mens, zoekt naar de waarheid. Hij ziet wel degelijk alle 
mogelijkheden. Hij ziet, hoe je brood kunt maken uit steen. Hij ziet, hoe de wetten, die zijn als 
steen, toch een geestelijk leven kunnen voeden.  

Maar dit is geen recht; het is bedrog. Daarom kan Hij het niet aanvaarden. De 
nauwlettendheid van de wet, die in de mens geboren wordt, daar heeft Hij eerbied voor. Die 
zal Hij altijd blijven respecteren. Maar dit opleggen van een wil, dit zinneloos bedisselen, dat 
kan Hij niet accepteren. Dat verwerpt Hij. Dan komt de vraag; Zou ik dan niet over de 
magische gaven beschikken, waarvan ik heb gehoord bij de Hindoes en Egyptenaren? Dat 
wordt verzinnebeeld in het; "Gij hebt gezegd, dat Gij machtig zijt? Werp U dan van de 
tempeltinnen! enz". Hiermede zou Jezus Zijn macht kunnen bewijzen tegen de priesterhorden, 
die Gods naam steeds weer in de mond nemen, maar zijn werken niet volbrengen. Maar dit 
zou er toe leiden, dat Hij Zelve zou worden vereerd, Hij Zelve zou het voorwerp van 
aanbidding worden. Daarom verwerpt Hij ook dit.  

Met de wetenschap, die Hij zich heeft verworven, kan Hij handelen, rijkdommen verwerven 
over heel de wereld, meester worden van alle koninkrijken der aarde. Hij voelt de vermogens 
hiertoe in Zich. Zal Hij uittrekken, een karavaan vormen? Zal hij naar het zuiden trekken en 
ongekende schatten terug brengen? Of zal Hij het noordelijke geheimzinnige gebieden van Azië 
kiezen? Zal Hij zich een vorstendom stichten, of een klooster, een tempel misschien? Al deze 



© Orde der Verdraagzamen De Stem van Gene Zijde

 

 DH 03 05 580926 – DE GROEI VAN GODSDIENSTIG BESEF – HET ONTSTAAN VAN DE TAROT  5

dingen zijn mogelijk door de macht, die in Hem leeft, wanneer Hij ook dit verwerpt, dan is dit 
alleen omdat Zijn God Hem zozeer nabij is.  

In dit verwerpen ontdekt Hij pas werkelijk de relatie, die tussen Hem en God bestaat; God is 
Mijn Vader. Hij wist reeds, zonder God niet te kunnen bestaan. Nu beseft Hij, dat God de 
Voortbrenger is, de werkelijke Vader van alle leven.  

Dit is het ogenblik, dat het christendom ontstaat; het ogenblik, dat de mens God, de Rechter, 
terzijde stelt voor iets belangrijkers: God de Vader. 

Zeker, de Vader is rechtvaardig. Hij zal straffen, wanneer het nodig is. Maar bovenal heeft de 
Vader lief, wat Hij heeft voortgebracht. Dit is het werkelijke begin. Maar Jezus kan dit ervaren 
niet uitbeelden zonder te grijpen en eerlijk pogen - naar beelden, die de mens deze gedachte 
duidelijk zouden kunnen maken. De wonderen die Jezus doet, om kracht bij te zetten aan Zijn 
woorden, doen ons dan ook onmiddellijk denken aan wonderen, die wij ook elders ontmoeten. 
Deze wonderen zijn gelijk aan de wonderen van de priesters in Egypte, en de daden van de 
zwervende heiligen in India.  

In niets verschilt Zijn optreden van dat der magiërs, die we soms vanuit de bergen ziet komen 
naar de vlakten. Jezus wonderen: zijn niet iets persoonlijks, iets, wat apart staat van al het 
andere. Eerder zijn zij kennelijk deel van een bepaalde inwijding, die niet slechts de elementen 
van een bepaald geloof aanvaardt, maar in zich de beste elementen draagt van alle bekende 
en geheime beschouwingen der wereld.  

Onwillekeurig brengt Jezus vele gebruiken der Essenen in gebruik. Daarbij gebruikt Hij beelden 
en gebaren, die zeker niet thuishoren in de tempel der Joden. Gebaren die in andere tijden en 
andere landen geboren zijn.  

Wanneer Jezus de hand oplegt, of zegent, is dit niet het gebaar van een joodse vader, die zijn 
kinderen zegent. Het is zeer duidelijk het gebaar, dat de vroeg boeddhistische monnik 
gebruikt, wanneer een novice geschoren is en na de inwijding met het monniksgewaad bekleed 
wordt. Een gebaar, dat voor alles zegt; Je hoort bij Mij, bij ons. Wanneer Jezus gelijkenissen 
gebruikt, puurt Hij dezen veelal uit oude verhalen, waarin reeds jaren lang dergelijke 
gelijkenissen evenzo voorkomen.  

De gelijkenis van het mosterdzaad vinden wij bij Hindoes en de boeddhisten eveneens en 
haast gelijkluidend. De voornaamste elementen van het verhaal zijn zelfs al uitgebeeld op de 
muren van een oude stad, die reeds puin was voor Jezus werd geboren. Een stad, die zelfs de 
oude werd genoemd in de tijden, dat Abraham Ur verliet. Het verhaal van de wijze en de 
dwaze maagden komt o. m. in Egypte voor, terwijl het ook in meerdere versies reeds lang 
voor Jezus' tijd door Zijn volk wordt verteld.  

Jezus gebruikt alle leringen en middelen, wanneer zij maar kunnen worden aangepast aan Zijn 
doel, Zijn stellingen en leer. De verhouding tussen Jezus en Zijn leerlingen toont ons enkele 
elementen van de Esseense verhoudingen, maar heeft daarnaast veel gemeen met de 
verhouding tussen goeroe en leerling in de vroeg-boeddistische nederzettingen aan de Rode 
Zee.  

Jezus is universeel. Hij brengt de waarden van vele tijden en vele landen. Maar de inhoud is 
Zijn leer. Het gaat Hem om deze leer. Alles wat daarom heen geweven wordt, is Hem 
onbelangrijk. Kennelijk is Zijn stelling; Of je nu God wilt dienen in de tempel, of op de toppen 
der bergen, zoals de Samaritanen doen, is Mij niet belangrijk. Neem elk ritueel, dat je bevalt, 
maar DIEN GOD. God te dienen in liefde zo goed als je kunt, is de kern van alle leringen, die 
Hij geeft. De noodzaak God lief te hebben en Gods liefde te aanvaarden is het voornaamste, 
wat Hij allen wil doen begrijpen. Wanneer zich dan ook anderen dan alleen joden bij de schare 
der leerlingen gaan voegen, behouden zij vele van hun eigen gebruiken.  

Reeds ten tijde van Jezus leven behoren hiertoe Grieken, Romeinen en leden van verschillende 
Arabische - Semitische-grensstammen. Ook hun gebruiken, ja, hun oorspronkelijk geloof geeft 
reeds mede inhoud aan de Samenkomsten.  

Wanneer Jezus sterft, interpreteren zij Zijn dood en opstanding - zeer belangrijk in het vroege 
Christendom, terwijl de geboorte eerst later nadruk krijgt - op hun wijze. Juist hierdoor is het 



Orde der Verdraagzamen 

DH 03 05 580926 – DE GROEI VAN GODSDIENSTIG BESEF – HET ONTSTAAN VAN DE TAROT 6

Christendom der eerste dagen zo universeel en past het overal. Het brengt de heidense 
gebruiken en gedachten eenvoudig over in de nieuwe leer.  

Hieruit ontstaan de eerste schisma’s, wanneer de machtzoekers het priesterdom doen 
herleven. De eerste gemeenten kenden geen priesters: daar kende men alleen de ouderen, de 
ouderlingen, of wijzen, die raad en ook leiding gaven aan de andere gelovigen, wanneer dit 
noodzakelijk bleek, zonder daardoor in feite hun meerderen te zijn. De ijveraars, die het 
Christendom gaan beheersen, zijn vaak opgevoed in priesterdom, of godsdienstijver, zoals 
Saulus. Bij hun zoeken naar invloed en gezag, grijpen zij onwillekeurig terug naar oude 
voorbeelden. Daardoor toont de priesterlijke hiërarchie in het byzantijnse rijk b. v. een sterke 
overeenkomst met de priesterkasten binnen de immon-verering in Egypte.  

Ook op andere punten is de invloed van andere geloofsrichtingen duidelijk. De nederzettingen 
van heremieten en kluizenaars – waarvan het klooster op de berg Athos misschien heden de 
laatste binnen de Christelijke wereld is -, komen geheel overeen met de nederzettingen van 
novicen en kluizenaars rond de hut van een vereerde meester, die nu nog in de boeddhistische 
gebieden zoveel voorkomen. Ook bij de Hindoes en de Perzen vinden, of vonden, wij dergelijke 
"kloosters".  

Wanneer het avondmaal tot het rituele misoffer wordt, zien wij, dat gebarenspel en wijze van 
lezing veel, zo al niet alles, gemeenzaam hebben met de mysteriespelen van Griekenland en 
Egypte. De nu gangbare wijze van handelen gedurende de transformatie magische verandering 
van brood en wijn - blijkt in zijn geheel overeen te stemmen met de minder bloedige 
offergebruiken van Babylon. Het Oude Testament toont ons, dat ook andere groeperingen, 
zoals die van de priester Melchizedek, ongeveer gelijke verhandelingen kenden. Men noemt 
hen dan ook wel de voorlopers van het Christendom. Met evenveel recht kunnen wij echter 
zeggen, dat het Christendom de gebruiken van oudere en andere godsdiensten heeft 
overgenomen. De symbolen van het kruis, de vis, het lam, gebruiken als de doop, vinden wij 
overal weer. Wanneer wij de gebruiken van het Christendom ontleden, vinden wij hier 
Romeinse, daar Etruskische, elders zelfs zuiver van negroïde rassen stammende gebruiken en 
sacramenten.  

Heden vinden wij evenzeer Abessijnse en moorse invloeden terug, als delen van het 
strijdvaardiger Germaanse geloof. Nu nog. Wanneer wij dan ook het Christendom 
onbevooroordeeld bezien, mijne vrienden, staat voor ons het beeld van een geestelijke 
smeltkroes, waaruit de wonderlijke magie van heden is voortgevloeid. Een menging overigens, 
die klaarblijkelijk. alles behalve breukvast was. Want het zich zo noemende Christendom was 
vanaf de eerste jaren reeds zeer versplinterd in kleine groepen en vele schisma’s. Het is 
daarom juist noodzakelijk, dat wij ons af gaan vragen; Wat was nu eigenlijk Jezus ware leer, 
ontdaan van alle bijkomstigheden? Wat is de werkelijke, de zuivere essence van het 
Christendom, van het werkelijk Christelijk geloof? 

Deze vraag hoop ik U een volgende avond uitvoerig te belichten. Het woord is thans aan de 
tweede spreker.  

Goeden avond  

-o-o-o-o-o 

Goeden avond, vrienden,  

Het tweede onderwerp is een onderwerp naar Uw keuze.  

HET ONTSTAAN VAN DE TAROT 

De tarot is wel vijf boekdelen lang, dus wij zullen hier niet volledig op in kunnen gaan. De 
spelen van de mens zijn zeer oud en zijn over het algemeen gegroeid uit zijn verschillende 
wichelinstrumenten. Er waren runen en symboolkaarten op hout getekend, of gebrand, die 
gebruikt werden in de tijd van de zeer primitieve mensen, zo ongeveer een 20.000 jaar 
geleden. Op de duur bleek, dat je er niet alleen de wil van de Goden ermee kon zoeken, maar 



© Orde der Verdraagzamen De Stem van Gene Zijde

 

 DH 03 05 580926 – DE GROEI VAN GODSDIENSTIG BESEF – HET ONTSTAAN VAN DE TAROT  7

dat je ook kon gaan proberen om elkaar een beetje armer te maken. Zo ontstaat een 
primitieve vorm van het kaartspel, dat je later kent, waarbij de verdeling in vier groepen nog 
slechts een verdeling in 2 groepen is, want er zijn altijd twee kampen, die met elkaar strijden. 
Het aantal kaarten is ook afwisselend en er komen meerdere kaarten van gelijke getalswaarde 
voor in een serie, of set. Maar het wordt geformaliseerd. Achtduizend jaar geleden vinden wij 
in de beschaving dan ook een wichelinstrument, dat reeds alle kentekenen vertoont van het 
huidige kaartspel, t.w.; dertien waarden in 4 groeperingen, die door kleuren worden 
aangegeven. Nu bleek aan heel veel ingewijden al heel snel, dat het gemakkelijk was om van 
dit algemeen als spel aanwezige wichelmateriaal gebruik te maken. Overal was wel zo'n soort 
kaartspel te vinden, maar er waren zoveel waarden, die daarin niet konden worden uitgedrukt. 
Want er bestaan inwijdingsbegrippen, die nu eenmaal niet aan iedereen in handen kunnen 
worden gegeven. Je zou kunnen zeggen, dat de inhoud van het kaartspel de exoterische 
betekenis is van het menselijk leven met de daarin voorkomende stromingen.  

Wij vinden er zelfs de vier dimensies, of de vier richtingen van leven terug. Daarnaast moesten 
de innerlijke symbolen ook op een manier bewaard worden. Dat kon je moeilijk doen door ze 
in een spel in te voegen. Men besloot oorspronkelijk om de mens geestelijk te symboliseren, 
zodat er dus buiten de bekende poppen een extra pop werd bijgevoegd. Dit was buiten de boer 
dus de z.g. ridder, of knecht, die naast de vrouw en de koning voorkomt tot in de achttiende 
eeuwse kaartspelen. Later is hij, door de vereenvoudiging in de kaartspelen, vervallen. Deze 
knecht had zijn tegendeel; de tegenwoordige joker. Het was het symbool van het kwade in de 
mens, het noodlottige. Er waren in die tijd dan ook maar 10 tarotbegrippen, niet zoals thans 
elf verdeeld over 22 kaarten. Elke kaart had zijn tegendeel. De ingewijde moet naast zich 
hebben de magiër. Beiden zijn een uiting van hetzelfde. De ingewijde is de geestelijk 
strevende, het naar binnen toe esoterische; de magiër is degene, die dezelfde kennis en macht 
gebruikt om ze te uiten, exoterisch. Dat vinden wij overal terug. Wij vinden onmiddellijk naast 
God a.h.w. de duivel. Zo kun je verder gaan. De wijze, waarop deze kaarten werden bewaard, 
was heel simpel. Zij werden in een wichelzak meegedragen en waren niet de platte kaarten, 
die wij reeds b.v. in de middeleeuwen zien, of de platte wichelplankjes, die wij terug vinden tot 
bij de Perzen, maar het waren ronde stokjes van ongeveer een 2 vingers lengte. Deze stokjes 
waren dan gekerfd. Dat is hetzelfde als wij vinden bij een toverstaf. Daar staan ook kervingen 
in. Die kervingen hadden een symbolische betekenis. Toen nu veel later de vervolging begon 
van de z.g. magiërs en dus ook van de ingewijden, die van deze instrumenten gebruik wisten 
te maken, probeerde men de zaak te vermommen. Zo kwam dan het tarotspel als een 
oorspronkelijk kaartspel te voorschijn, waarin de symbolen vermomd waren. Op het ogenblik 
kunt U zo uit de kaarten weer aflezen, wat zij betekenen. Vroeger waren deze voorstellingen 
vaak gestileerd tot landelijke voorstellingen. De magiër werd b.v. omgevormd tot een soort 
minnestreel. De ingewijde was de misdadiger, vandaar dat hij nog de gehangene is. Het is 
waar. Hoe meer je je bewust wordt van de werkelijkheid, hoe meer je eigenlijk onderste boven 
hangt in de wereld. Want je staat op je kop. Je hebt je voeten in de wolken, zegt men wel 
eens, omdat je in een grotere realiteit staat. Alles, wat voor de mensen normaal is, ligt gelijk 
boven je - dus uiting van het Goddelijke - en onder je, als iets, wat anderen beheerst, maar 
waar jij meester over bent geworden. De tarotkaarten worden langzaam maar zeker meer en 
meer getekend en in omloop gebracht. Oorspronkelijk waren het stukken perkament. Later, 
toen men begon met het drukken van kaarten - dat is dus in de 17de eeuw - drukte men 
oorspronkelijk ook deze tarotspellen. De bijzondere kaarten telden niet, want het ging erom 
met een gelijke partij te spelen. Ook kaarten was een strijdspel, waarbij het lot bepaalde. 
Zoiets als een schaakspel dus, dat ook een strijdspel is, maar waarbij de gedachte, de 
strategie, bepaalt i.p.v. het noodlot. Daardoor worden deze 22 extra kaarten meestal 
weggelaten, ofschoon enkele spelen nog steeds de ridder gebruikten. U begrijpt; niemand 
heeft zin te betalen, voor iets, wat hij toch niet gebruikt, zodat men vroeg naar kaartspelen, 
waaruit wederom deze kaarten verwijderd waren. Het gevolg was, dat degenen, die ze wel 
vroegen, een uitvoering zochten, die meer symbolisch was voor de werkelijke inhoud van die 
kaarten. Zo kreeg het tarotspel langzaam maar zeker de vorm, die het op het ogenblik heeft. 
De betekenis van het tarot? Rota, of tarot, de kringloop. De tegendelen van de wereld rijen 
zich aaneen tot een kringloop, die innerlijk is zonder herhaling, maar in een afgesloten cyclus, 
waarin alle tegendelen elkaar kunnen opheffen. 11 paren kernkaarten. De uiterlijke, of 
exoterische kringloop, bestaat uit de reïncarnaties, of herhalingen, waarbij levenswaarden in 
vier gebieden doorlopen worden volgens een oud geloof. Elk wordt ingedeeld in negen sferen, 



Orde der Verdraagzamen 

DH 03 05 580926 – DE GROEI VAN GODSDIENSTIG BESEF – HET ONTSTAAN VAN DE TAROT 8

niet in tien, want er is geen 1. Regen sferen, waarin de bepaling bestaat in 4 gestalten. N.l. 
volgons de vier standen van de boer tot de Brahmaan toe, die wij bij de Hindoe vinden. De 
tarot word dan ook gebruikt om o.a. exoterische symbolen te vergelijken met esoterische. Men 
gebruikte deze kaarten om bepaalde problemen te stellen en dezen op te lossen. Misschien een 
klein beetje in de richting, waarin U puzzelt, maar dan toch met iets van het vallen van die 
noodlotstokjes, van die runen. Op de duur ging men ze gebruiken om te voorspellen, dus aan 
de hand van in de kaarten erkende relaties te komen tot een systeem, waarbij je eigenlijk alle 
dingen kon berekenen en zo een beeld van de toekomst krijgen. Toen men zover was, begon 
er net een andere leer door te dringen; de kabbalistische leer, die oorspronkelijk niet met 
kaarten werkte, maar met tekens en symbolen. Nu blijkt, de symbolen van b.v. Rabbi Levi van 
Hamburg in overeenstemming zijn met de mogelijkheden van de tarotkaarten. Wij zien dan nu 
ontstaan het bekende beeld van de driehoek in de cirkel, later vaak gemakshalve gemaakt tot 
driehoek in een vierkant. Hierbij wordt het vierkant uit de normale kaarten gevormd, terwijl 
negen lotskaarten de driehoek vormen. Op dit systeem ontdekt men vele variaties. Wij vinden 
dan b.v. onder de Spaanse invloed in Parijs een kabbalistisch systeem, waarbij de tarotkaart 
wordt gebruikt om de levensboom te leggen en wel de 3-armige, maar ook de 7-armige. 
Hierbij is het wéér typisch, dat de getrokken hoofdkaarten uit de 22 het systeem van de 
overweging bepalen en inhoud geven aan de studie. Vaak vormt men bovendien daaruit 
woorden, dié dan volgens kabbalistische waarden worden berekend en herleid. Vele ingewijden 
slaan aan de hand daarvan, ofwel magische, ofwel bijbelse boeken op. Op de duur raakt de 
tarot zó ingeburgerd in bepaalde kringen, dat ze rond de 18de en 19de eeuw, vanaf 1860 tot 
1880 toe, een werkelijk gebruiksinstrument is voor praktisch alle esoterici. Dat deze tarot, of 
rota, b. v. gebruikt werd in de vroege logo’s, zodat zij ook gebruikt wordt b. v. door mensen 
als Paracelcus. De z. g. wonderdokters en astrologen bedienen zich er al evenzeer van, soms 
om indruk te maken, maar in zeer vele gevallen om zich een mogelijkheid tot innerlijke 
beschouwing van innerlijke waarde te verwerven.  

Wanneer nu de drukkunst komt, het vastleggen van verborgen termen makkelijker wordt en 
de mondelinge overlevering niet zo groot meer is, dan raakt zo langzaam maar zeker de tarot 
bij velen weer uit gebruik. Het gedrukte woord, de vastgelegde redevoering, de vastgelegde 
betogen, de vastgelegde beelden ook, die in deze rota gevonden worden, treden in de plaats 
van reeksen van kaarten in bepaalde volgorde. Nu wordt de tarot voor een groot gedeelte 
terug verwezen naar de voorspellers en magiërs. Zij raakt zelfs in slechte doen, want zij maakt 
ook deel uit van het instrumentarium van vele satanisten. Zij wordt gehanteerd door vele 
eigenaardige en exclusieve sekten. Men beschouwt haar grotendeels als een duivels 
instrument. Wanneer de 20ste eeuw zich zo langzaamaan aan gaat melden, dan leeft de 
oosterse esoterie op en daarmee komt de tarot weer wat meer op de voorgrond. Zij wordt nu 
tot een instrument, dat, al thans door sommige esoterici, weer in de juiste vorm wordt 
gebruikt, n. l. ; niet als een voorspellingsmiddel, maar als een methode om eigen overpeinzing 
door een z. g. toeval te laten leiden en zo de samenstelling van het eigen wezen beter te 
erkennen in het vallen van de kaarten, waarbij innerlijke en uiterlijke wereld als 
tegenstellingen -worden overwogen. Elke kaart heeft zijn eigen kleur en betekenis. Hij kan 
worden vereenzelvigd met bepaalde astrologisch symbolen en wat dies meer zij.  

� De ingewijde hangt aan het galgetouw met een been, het andere is hiermede gekruist, de 
handen zijn. op de rug gebonden, het hoofd hangt naar beneden.  

De houding. Wanneer U die houding vergelijkt met de yoga-posities, dan zult U tot de vreemde 
ontdekking komen, dat de houding van het lichaam van de gehangene, mits juist afgebeeld, 
die is van een yogi, die in z. g, wereldaandacht zich bevindt. Een staande houding, waarbij 
men wordt tot een verbinding tussen hemel en aarde. Punt 1. In de tweede plaats; de 
ingewijde begrijpt, dat het nutteloos is het lot van de mens te wijzigen, want slechts dat, wat 
de mens zelf wijzigt, heeft waarde. Hij is door zijn weten gebonden en kan niet ingrijpen. Hij 
gaat tot de wereld, maar deze wereld is niet in staat hem een vreugde te zijn. Zij is hem een 
smart, tenzij hij haar beschouwende zich overgeeft aan een hogere kracht. Zo hij dus hangt 
met zijn been in de lucht, is de galg alleen maar het symbool van de binding, nadelige binding 
in dit geval, die de wereld voor de ingewijde betekent, want zij houdt hem vast, dwingt hem 
vaak uit een hoger beloven weer terug te keren tot een beperkte realiteit. Dat hij het hoofd 
naar beneden wendt, heb ik zo-even al verklaard, hij ziet vanuit het hogere begrip de 
beperking van de wereld. Hij staat dus a.h.w. in een grotere realiteit en ziet de schijnrealiteit 
beneden zich. Letten wij verder op de houding van het hoofd, wat n. l. iets naar achter 
gebogen is. De ingewijde beschouwt de beperkte wereld, omdat in deze beschouwing de 



© Orde der Verdraagzamen De Stem van Gene Zijde

 

 DH 03 05 580926 – DE GROEI VAN GODSDIENSTIG BESEF – HET ONTSTAAN VAN DE TAROT  9

mogelijkheid bestaat vanuit zijn werkelijke wereld, de geestelijke wereld, krachten en licht te 
zenden naar de kleine wereld.  

� Maar wat is dan de zin van de gekruiste benen.  
Dat is een yogapositie en dat kan men nakijken. Het getal, wat gevormd wordt, is vier. Vier is 
de natuurgebonden wereld, ofwel de eenheid met God in het getal uitgebeeld. De kruising van 
de benen op deze wijze, in een staande houding, betekent een kontakt, waarbij het eigen 
lichaam wordt de middelaar van krachtstroom tussen hemel en aarde. Andere woorden; de 
ingewijde in deze houding is geworden tot de menselijke, of levende, levensboom, die een 
verbinding is tussen sferen.   

� De kaartsymbolen - bekers, zwaarden, lansen, borden enz. - zijn sexuele symbolen.   
Die oude wichelbeelden, die gebruikt werden, stammen uit een tijd dat fallische symbolen 
nogal erg veel gebruikt werden. Er was ook een symbool voor het overige, dat altijd erg 
belangrijk was in de wichelarij. Later heeft men daar wapens bij gevoegd en wel van 
verschillende geaardheid. Het zwaard was ridder, of aanvoerderskrijgstuig. Lans b. v. was de 
stok oorspronkelijk, waarmede de gewone bevolking zich bewapende enz.. De symbolen zijn 
door de tijd aangevuld, maar bestonden uit datgene, wat voor de wichelaar vaak belangrijk 
was. Wanneer men zich de moeite getroost om de z. g. berkenrunen na te gaan, die de Noorse 
en ook wel de Germaanse priesters hadden, dan vindt U daar ook soortgelijke symbolen. 
Daarnaast vindt U menssymbolen, vandaar dus de mensgestalten op de kaarten. U vindt ook 
Godensymbolen, die langzaam tot landschapssymbolen zijn geworden, de azen van deze tijd. 
Al deze runen zijn de voorvaderen van het kaartspel en ook van de tarot. Het is altijd zo 
moeilijk als je over vruchtbaarheidssymbolen spreekt, dan snappen de mensen meestal niet, 
dat het eigenlijk een gewijde zaak is. Zij denken alleen aan - laten wij zeggen - lichtzinnige 
dingen. Toch als je het goed bekijkt, dan is een fallisch symbool dat van de scheppende wil, 
die pas kan werken, indien hij ontvangen wordt in de materie. Vormgeving kan eerst plaats 
vinden, wanneer er iets is, waarin de wil vorm kan geven. Anders gezegd: het mannelijk 
symbool was oorspronkelijk een geestsymbool, het vrouwelijke een aardsymbool. In deze 
beiden werd het totaal van de Schepping verwerkelijkt. Dat waren zeer heilige waarden. Maar 
men heeft langzaam maar zeker een groot gedeelte van die symbolen gewijzigd, of wol zo z. 
g. bemanteld. Dat gebeurt tegenwoordig trouwens nog. Men vindt er andere uitdrukkingen 
voor. Door die bemanteling gaat vaak het oorspronkelijke idee teloor. Het vreemde is, dat de 
mens toch - ondanks alles - in zijn gewone leven, in zijn droomleven e. d. van de 
vruchtbaarheidssymbolen - nog volledig gebruik blijft maken. Tot zelfs in de wijze van een 
grafsymbool maken. U moet eens kijken, wat erop staat. Er staat een kruis op, anders vaak 
een bepaalde doodsrune. Je hebt de z. g. sikkelzuilen van de Russen. Wederom een rechte 
steen met een uitbochting en daarop een ster. Soortgelijke begrafenis symbolen vinden wij 
ook in de islamitische wereld, alleen is de bekroning daar een maan. Het godsdienstsymbool 
staat slechts als bekroning van een geest-symbool. In heel veel van die dingen is de fallische 
overeenkomst nog wel op te merken. Het is hetzelfde als met die grote zuilen, die de 
Egyptenaren oprichtten. Cenotafen. Al deze dingen waren in feite geestsymbolen, dus 
bevorderaars van de Goddelijke wil in de Schepping. . . . .  

Nu gaat U gezellig pauzeren, na de pauze is er weer de esoterie.  

Goeden avond.  

o-o-o-o-o 

Goeden avond, vrienden.  

Wanneer wij spreken over de esoterie, dan is het misschien goed een oud gezegde voorop te 
stellen; "Leven is niet bestaan, maar beleven. Hij, die bestaat, leeft niet, tenzij hij beleeft". 
Uiteindelijk: wat zou een mens betekenen, die niet handelt en die niet denkt? Daarom zullen 
wij ook, wanneer wij ons met de esoterie bezig houden, uit moeten gaan van 2 standpunten. 
Die vinden wij ook weer in een spreuk: "Hij, die handelt, doet goed. Hij, die denkt, doet beter. 
Doch hij, die zijn gedachten tot handeling maakt, bereikt de voleinding". Misschien kan ik U dit 
het best duidelijk in het verhaal van; 

DE JONGEN LI 



Orde der Verdraagzamen 

DH 03 05 580926 – DE GROEI VAN GODSDIENSTIG BESEF – HET ONTSTAAN VAN DE TAROT 10

die zocht naar de voleinding op zijn eigen wijze. Veel had hij gehoord over de wet, over de 
klassieken en over de studie. Ofschoon hij van een zeer rijk geslacht was, trok hem de kennis 
der letteren niet aan. Zijn vader, wijs en goed, zeide tot hem; "Zo de letteren U niet trekken, 
neem het zwaard en wordt tot een gevreesd veldheer".  

Maar toen de jonge Li ontdekte, dat het zwaard niet slechts een spel is, doch een vermoeienis 
van ledematen, toen zeide hij "Neen, deze handeling is teveel van mij gevraagd". Hij zette zich 
neer in een binnenhof, voedde zich en droomde dag na dag en niemand wist waarvan. Noch 
zijn ouders, noch zijn vrienden konden hem uit zijn lusteloosheid wekken.  

Zij gingen daarom naar een nabij gelegen tempel en vroegen de bonze hen een middel te 
geven. Deze kwam en sprak, doch de jonge Li droomde voort. Toen ging de priester terug en 
keerde weer met een doodkist, met klaagvrouwen en liet dezen met een stoet, alsof deze 
astrologisch berekend en opgesteld waren, trokken door de binnenhof. En ziet, de jonge Li, 
opziende, vroeg; "Wie is gestorven?" 

Toen stond de stoet stil en de bonze antwoordde:"Gij". "Waarom?" "Omdat gij gestorven 
waart, maar gij keert reeds tot het leven terug".  

Dit ergerde de jonge Li zozeer, dat hij zocht naar een antwoord. Omdat hij het niet kon 
vinden, greep hij naar de klassieken, hopend, dat hij daarin een beeld zou vinden om deze 
verwaten wijsgeer te verpletteren.  

Toen hij echter leerde denken en zich begroef in de boeken, leefde hij, maar hij was niet in 
staat een antwoord te vinden, dat paste. Zijn vader trachtte hem te brengen tot een handel, 
die zijn geslacht rijkdom had gebracht, ging wederom naar de monnik en zeide; "Ziet, mijn 
zoon is begraven in de wijsheid van de ouden en hij bestudeert de wetten van Tao, maar niet 
handelt hij. Geen penning, geen korrel rijst heeft hij verdiend. Al is mijn rijkdom groot, zij is 
niet oneindig. Heer, gij hebt hem gewekt uit zijn lethargie. Kunt gij hem niet wekken tot 
handelen?" 

"Zeker", zeide de wijsgeer, en hij huurde vier ruwe knapen uit de buurt en stuurde ze naar 
binnen met bamboe stokken. Zij verscheurden de boeken van de jonge Li voor zijn ogen. Zij 
sloegen hem, totdat zijn benen het lichaam. klaagden ooit geboren te zijn. Maar zij sloegen 
verder. Zij achtten niet op zijn smekingen, op zijn beleefdheid. Toen werd de jonge Li kwaad, 
zo kwaad, dat hij de teakhouten zetel wilde nemen, waarop hij een ogenblik tevoren had 
gerust, om hen te slaan. Hij kon niet terugslaan, want hij kon de zetel niet opheffen.  

"Eens”, zeide hij tot de ruwe knapen, " eens zal ik U straffen". Zij lachten en gaven hem een 
duw, totdat hij op de grond viel als een kind en gingen heen. Dag na dag ging de jonge Li naar 
een bekend zwaardvechter. Dag na dag vermoeide hij zijn edele benen door te gaan langs de 
straten, tot hij hijgend de hellingen oprende. Dag na dag oefende hij zich in het uitstoten van 
krijgslustige kreten. Dag na dag trachtte hij de sterkste van zijn dienaren te overwinnen. 
Totdat zijn vader zeide; "Maar dit is niet aan te zien, mijn zoon gedraagt zich als een rover 
zonder zin". Wederom ging hij naar de bonze; "wat moet ik doen?" 

"Dat is eenvoudig. Zeg hem, dat op gene heuvel daar bandieten wonen, die hem hebben 
geslagen en zijn boeken verscheurd hebben". Zo trok de jonge Li uit. Hij trachtte de bandieten 
te vinden, maar zij waren er niet. Het was heel begrijpelijk. Zij waren in normale doen koelies. 
Zij droegen de draagstoel, of trokken de ricksjaw. In zijn woede wilde hij boom na boom 
ontwortelen. Toen zijn drift en het geweld naar het hoofd waren gestegen, zag hij daar de 
bonze, die waardig kwam aangeschreden.  

"Wat doe je, mijn zoon?" 

"Ik zoek de "bandieten".  

"Er zijn geen bandieten, mijn zoon.” 

"Men heeft mij gezegd, dat zij er zijn.” 

"Waarom heeft men U dat gezegd, mijn zoon?" 

"Dat weet ik niet".  

"Dan keer hier terug, wanneer gij weet, waarom men het U gezegd heeft. Misschien, dat gij 
dan zult beseffen, waar gij zijt".  



© Orde der Verdraagzamen De Stem van Gene Zijde

 

 DH 03 05 580926 – DE GROEI VAN GODSDIENSTIG BESEF – HET ONTSTAAN VAN DE TAROT  11

De jonge Li zette zich neer en peinsde lang. Eindelijk zeide hij zich: "Hoe zou iemand kunnen 
weten en mijn eigen huis na zoveel jaren, dat die bandieten daar zijn, want niemand heeft ze 
gezien, behalve ik.” Achterdochtig keerde hij terug. Hij bedreigde de bedienden, maar zij 
wisten van niets. Hij wilde hen mishandelen, maar zijn vader zeide hem; "Ga naar de bonze en 
vraag hem om uitleg". Zo ging de jonge Li weer uit, zocht de bonze in zijn tempel en zeide; 
"Gij" hebt gezegd, dat die bandieten daar waren". "Dat heb ik gezegd".  

"Zijn zij er?" 

"Zij zijn er niet”.  

"Waarom dan?" 

"Om U, mijn vriend, te tonen, hoe nutteloos het is als een geweldenaar rond te gaan, wanneer 
men niet denkt". "Kan ik die bandieten vinden", vroeg de jonge Li. "Hoe kan ik hen 
terugvinden, ik wil mij wreken". "Denk goed na over Uw wraak. Zet U neer. Drink een kom van 
de geurige thee met mij en denk”. Toen, na vele koppen toe en enkele koppen rijstwijn, de 
jonge Li eindelijk uit zijn gepeins ontwaakte, zeide; "Maar waar en waarom?" De bonze lachte 
en zond een bediende uit. Even later kwamen de vier bandieten binnen. Nu gekleed als de 
eenvoudige koelis, die zij waren.  

"Dit zijn Uw rovers. Gij zult mij vergeven, maar hier zit hun meester". Toen, ineens, zag de 
jonge Li de reden. Hij begreep, dat dezelfde, die hem tot denken had gedwongen met de 
doodkist, hem met een pak ransel tot de daad had gedwongen. Zo zeide hij trots; 

"Nu zal ik mij wreken" en uit zijn mantel haalde hij enkele onzen zilver en wierp ze de koelies 
toe. Tot de bonze zeide hij; "Beng mij naar Uw boekerij "Waarom?"  

"Omdat ik Uw boeken wil vernietigen , zoals gij de mijne hebt doen vernietigen".  

"Dat zij U gegeven" zeide de bonze en hij bracht hem naar een leeg vertrek.  

"Waar zijn Uw boeken?” "Hier", zei de monnik en wees op zichzelf. Toen pas begreep jonge Li. 
Hij dankte de monnik nederig en teruggekomen tot zijn rede werd hij een groot handelsheer, 
die rechtvaardig was voor zijn dienaren en wijs, niet slechts in de ogen der mensen, maar ook 
in de ogen der Goden. Hierin vinden wij iets terug van vele mensen. Zij moeten gedwongen 
worden te denken. Eerst wanneer het wonder van het leven, het onbegrijpelijke hen beroert, 
dan verwaardigen zij zich een antwoord te zoeken. Als zij het antwoord niet kunnen vinden, 
dan zoeken zij de wijsheid, waarin het antwoord gelegen is. Voor vele mensen is de storing 
niet een doodkist, maar: het woord: Gij zult sterven..... Want eerst hierdoor vraagt hij zich: 
waarom, wanneer men hem zegt: Omdat gij mens zijt….. dan zoekt hij naar een antwoord en 
hij vindt het niet. Zo denkt hij en in de gedachten en in de leringen vindt hij de 
onsterfelijkheid. Maar de onsterfelijkheid is zelfs voor de beperkte mens zo begeerlijk, dat hij 
daarin op zou willen gaan. Hij wil de hele wereld niet meer zien, alleen deze onsterfelijkheid.  

Dan komt het leven. Het leven brengt hem ongeluk en armoede, ziekte en nood. Hij zegt; "Ik 
wil dit leven meester worden". Hij werpt zich op de materie en hij tracht als mens van het 
leven af te dwingen, wat de gedachten hem schijnbaar niet konden geven. Zijn verscheurde 
idealen vergeet hij. Hij zoekt nu naar de wraak op de wereld. Geluk, genot en bezit zullen de 
zijne zijn. Maar wanneer hij in die wereld een tegenstander zoekt, dan merkt hij, dat hij alleen 
maar ellende voor anderen heeft geschapen zonder iemand te kwetsen, zoals hij dit bedoelde, 
zonder te overwinnen.  

Dan eerst, dan zoekt hij naar een oplossing. Hij zegt zich; "Waarom dan dit alles.” Wat is de 
reden?" Dan fluistert ergens iets; God. . . .  

Hij gaat uit en zoekt die God. Met theologische redevoeringen, met bewijsstukken, met 
experimenten probeert hij aan te tonen, waar die God is, want hij wil zich op die God wreken, 
Die onrechtvaardige God, Die hem gedwongen heeft zo te leven. Maar wat ziet hij dan? Het 
leven zelf treedt hem tegemoet. Het zegt hem; "Ziet, ik, het leven, ik ben al die dingen, die je 
zoekt, Alles, wat gebeurd is, is slechts door mijn wet en mijn bemoeiingen". Dan begrijpt de 
mens de ware wet des levens. Dan gaat hij zoeken naar een eenheid, waarin de gedachte der 
onsterfelijkheid inhoud vertonen aan de vergankelijke dagen.  

Wie zó handelt, wint die velden der eeuwigheid, waarin de mens zichzelf is.  



Orde der Verdraagzamen 

DH 03 05 580926 – DE GROEI VAN GODSDIENSTIG BESEF – HET ONTSTAAN VAN DE TAROT 12

Want de mens gaat het vaak als; 

 

 

DE RUPS 

Gaande over het moerbeiblad, vretende alle dag, sprak de rups; "Groot ben ik. Hoe machtig 
verslind ik de struik". Totdat eens, toen de zon al bleker begon te worden, hij zeide, "Het is mij 
zo vreemd te moede. Hij spon zich in een cocon, zoals de mens zich vaak inspint in 
herinnering.  

"Nu zal ik rusten". Het werd steeds duisterder. De herinneringen, de cocon, sloot alle licht 
buiten, het werd koel. Lang ging de tijd voorbij. Doch toen weer de herfstzon sterk scheen, 
voelde hij zich vreemd bewogen, bevrijdde zich en zag voor het eerst, hoe onbelangrijk een 
rups is.  

De vlinder, die danst in de zon, die festijnen viert in de kelken der bloemen, die ziet eerst, hoe 
gebonden een simpele rups is, wiens wereld een blad blijft. Zo gaat het de mens. Eerst 
wanneer wij de innerlijke waarheid beseffen, zien wij de onbelangrijkheid van onze eigen 
wereldvisie. Dat is noodzakelijk. De mens, die denkt over huizen en bomen, beesten en over 
mensen, over zeeën en rivieren, over luchten, zeggende; "Dit is de wereld", is gebonden als 
een rups op zijn blad. Druk beweegt hij zich, vergarend de feiten en vretend de tijd. Totdat hij 
oud wordt en zich gaat terugdenken, wat vroeger was. Dan zeggen de andere mensen; "Je 
kunt merken, dat zij oud worden. Een beetje kinds. Herinnering na herinnering. De 
werkelijkheid zien zij niet meer. Ingesponnen in een cocon". Maar dan komt ook de dag, dat 
de werkelijkheid doorbreekt. Meestal noemen de mensen die dag de dood. Want de meeste 
mensen sterven voordat zij begrijpen, wat aardse gebondenheid is.  

Niet iedereen is als een rups.  

DE ELF 

Er was eens een elf, die leefde in de bloesem van de lotes. Wanneer de bloem zich open 
plooide, wanneer de maan lichtstralen zond, dan danste zij op een blad in de vijver. Soms 
spiegelde zij zich verwonderd over de rand.  

Eens danste zij licht en zo vol vreugde, dat zij onbewust de vleugelen bewoog. Voor zij het 
wist zoefde zij weg over het spiegelend water, neerziend op de bloemen, die lichtend haar 
nastaarde.  

Verder en verder ging zij, tot achter de sterren. Zij danste in het gouden poeder, dat de Goden 
hebbon uitgestrooid tot een spoor, toen zij in een plechtige stoet langs de hemel trokken. Die 
elf keerde terug en nog danst die elf, wanneer de bloem zich ontplooit. En nog baadt zij zich in 
het maanlicht En spiegelt zich in donker glanzend water. Zij is elf onder de elfen. Meer nog is 
zij in zichzelf. Want in de duisternis der hemelen heeft zij zichzelf gevonden, een wezen, dat 
niet gebonden is, een wezen, dat vliegen kan, een wezen, waarvoor geen hemel besloten blijft 
en geen hemeling zich verbergt. Zo is de mens, die in. de intensiteit en de vreugde van het 
leven soms geestelijk de kracht vindt zich te verheffen boven stoffelijk begrip, vergetend tijd 
en ruimte, erkennend de lichte sfeer, die in hem werkt.  

Zo'n mens keert terug tot de aarde. Uiterlijk is het een mens, zoals alle mensen, maar in zich 
draagt hij een kostbaar kennen over zichzelf als een oneindige kracht. Over zichzelf als deel 
van een licht.  

Eerst wie zo gedanst heeft in het leven, dat hij zich verheven heeft, kent zichzelf, kent de 
waarheid. Als je de kern kent en de vlucht in hoge ruimte, dan zie je, wat onbelangrijk is en 
belangrijk. Dan vind je in jezelf een schoonheid, die antwoordt op alle dingen.  

Men zegt, dat deze elf lang heeft geleefd in haar vijver, tot er een dag kwam, dat zij danste in 
de zon. Toen gleed er een zonnestraal neer en twee zonnestralen keerden terug naar de zon. 
Nu danst de elf niet meer op het lotusblad in het licht der maan. Maar soms danst een 
zonnestraal en kust de bloemen wakker en streelt de dieren en moedigt mensen aan. Deel van 
een groot licht, kerend tot dat licht, en toch zichzelf. Waarheid voor de mens, die esoterie 
zoekt, te vinden de waarheid is de eenheid van alle dingen, waarin je handelt, persoonlijk, 



© Orde der Verdraagzamen De Stem van Gene Zijde

 

 DH 03 05 580926 – DE GROEI VAN GODSDIENSTIG BESEF – HET ONTSTAAN VAN DE TAROT  13

leeft persoonlijk en toch als deel van het Grote, waaruit je voortkomt en waarin je terugkeert, 
die je beseft, dat al je wezen de kracht is van het grote, dat je zelf bent.  

Zó te leven, zó" te kunnen leven en streven, is een doel van velen. Zó te mogen leven is het 
bewijs van de lichtende kracht, die liefde is en niets anders. Zoekende zó te leven is het begin 
der wijsheid. Begrip van dit leven, geborgen nu nog in het IK, is de voltooiing ervan. Wij allen 
zullen misschien eens die weg, gaan, vrienden, totdat het zover is, moeten wij onze pogingen 
nooit staken om een werkelijkheid te vinden; onze werkelijkheid.  

Niet de werkelijkheid van anderen, of van leraren. Niet de vertrokken lachspier, waarin men 
zich ziet, wanneer men zich beschouwt in de geest van een ander, of in de stelling, die een 
ander heeft ontworpen.  

Maar je moet je spiegelen in het innerlijk beleven. Elke mens draagt zijn eigen waarheid en 
zijn eigen wijsheid. Die kan niet worden gebonden in regels, niet worden neergelegd in 
woorden. Die kan alleen worden geleefd. Wie deze eigen wijsheid leert overdenken en beleven 
tegelijk, deze vindt het grote deel van alle oneindigheid. Binnen het kennen van zichzelf, gaat 
hij op in de grote. Kracht.  

Op dit thema hoop ik in het komende jaar nog meermalen te mogen spreken.  

Thans echter ga ik van U scheiden, opdat de laatste spreker voor U sluiten kan met het Schone 
Woord.  

Goeden avond.  

o-o-o-o-o 

HORIZON 

‘k Schouw rond mij in het wijde veld en zie de lijn der eindigheid.  

Hier heeft het Zijn een grens gesteld. Maar als ik, door de angst 

voorwaarts ga, zoek eindelijk te vinden, daar, gedreven,  

waar de einder eindigt al het bestaan.  

‘k Zie de einder wijken in het angstig verder gaan.  

Ik zoek naar wijde einder en stijg nu zacht omhoog,  

totdat ik, kan begrijpen, dat de einder mij bedroog.  

Eerst dacht ik aan d horizon als vaste lijn en grens,  

doch kon ik boven ‘t standpunt van lager zijn en mens.  

Ik zie de wereldbol zich wentelen in het Al, zonder grens.  

Ja, daarom zie ik de grens van iets, wat komen zal,  

wanneer de einder is voltooid, waarin de sterren staan.  

Maar zou ik tot het eind der ruimte, tot het eind van ‘t Al e ons gaan,  

en verder stijgen. Ik weet het zeker 

Grens vindt men daar niet. Eet is nieuwe wereld, nieuw bestaan,  

dat men als kringloop onder zich,  

in vreemde banen ziet.  

Er komt een ogenblik, dat het oog niet verder schouwt.  

een ogenblik, dat het begrip geen grens, of ruimte bouwt.  

Er komt een ogenblik, dat je, zoals het Zijn begon,  

Slechts licht erkent, je badend in onbekende zon,  

die niet verteert, doch leuter draagt.  

Dan spreek je niet van horizon, niet van begin, of eind, van het bestaan 



Orde der Verdraagzamen 

DH 03 05 580926 – DE GROEI VAN GODSDIENSTIG BESEF – HET ONTSTAAN VAN DE TAROT 14

dan zoek je niet meer voort te gaan, of vorder voort te streven.  

Want in dat gouden licht, bestaat geen grens.  

Alleen nog; leven.  


	DE GROEI VAN GODSDIENSTIG BESEF
	HET ONTSTAAN VAN DE TAROT
	LEVEN IS NIET BESTAAN MAAR BELEVEN
	DE JONGEN LI
	DE RUPS
	DE ELF

	HET SCHONE WOORD: HORIZON

